



الرارشرية اويمنار فيطرفت بمرأور كانقد مجددانه مكاتيب

تع رساله مبدأ ومعاد

جلددو سوم

ضيا القرآن بي كمنيز ولا مور

### جمله حقوق محفوظ ہیں

مكتوبات امام رباني رحمة الله عليه (جلددوم) نام كتاب مجد دالف ثاني شخ احمر مر ہندي فارو قي رحمة الله عليه تاليف مولانا قاضى عالم الدين نقشبندى مجددى رحمة اللهعليه 3.70 اير ل 2004ء اشاعت تعداد ابك بزار ضياءالقرآن پېلې کيشنز،لا ہور ناشر كيبوثركوة 1277 كالمسك قمت

### ملے کے پے ضیاالقران پیسلی کنیز

واتا دربارروڈ ، لا بهور \_ فون: 7221953 فیکس: \_ 042-7238010 9 \_ الکریم مارکیٹ ، اردوباز ار ، لا بهور \_ فون: 7225085-7247350 14 \_ انفال سنٹر ، اردوباز ار ، کراچی فون: 021-2212011-2630411 فون: \_ 21212011-2630411

# فهرست مضامین دفتر دوم

| 19 | A STATE OF THE STATE OF A STATE O |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | كتوب ١٠ مئله وحدت وجود ميں فيخ محى الدين ابن عرفي كه ندب كے بيان ميں جو حضرت ايشان سلمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 21 | تلہ تعالیٰ کے نزدیک مختارے شخ عبدالعزیزجو نیوری کی طرف صادر فرمایا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|    | كتوب ٢- اس بيان من كه حق تعالى كاذات وصفات كام تيه وجود اور وجوب كے اعتبارے برترے مير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 28 | س الدين خاخال كي طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|    | كتوب ٧٠١ ال بيان مير كه انفس و آفاق كامعالمه ظلال مين داخل بهاورولايت صغر كأوكبر كااور كمالات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | وت اور جلی افعال کی حقیقت کی تحقیق میں جس کو بعض صوفیاء نے بیان کیا ہے کہ وہ جلی حق تعالی کے فعل کا ظل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|    | ہے۔ فعل وذات و صفات عین نہیں۔ حقائق و معارف کو جاننے والے فیض البی کے مظہر مخدوم زادہ خواجہ محر سعید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 29 | لمہ اللہ تعالیٰ کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|    | كتوب كيه اس بيان ميس كه علم اليقين اور عين اليقين اور حق اليقين جو بعض صوفيوں نے مقرر كئے ہوئے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | ں در حقیقت علم الیقین کے تین حصوں میں ہے دوجھے ہیں اور علم الیقین کا ایک حصہ ابھی آ گے ہے پھر عین الیقین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | ر حق الیقین کا کیاذ کر ہے اور اس بیان میں کہ ان علوم کا صاحب اس بزار کا مجد د ہے میر محمد نعمان کی طرف صادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 35 | راياب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|    | حتوب ٥٠٠ ال بيان ميس كه حق تعالى كى صفات دواعتبار ر تحتى بين اعتبار اول فى نفسهاان كا حصول ب اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | وسر اانتبار ذات کے ساتھ ان کا قیام ہے اور یہ دونوں اعتبار خارج میں ایک دوسرے سے متمیز ہیں۔ میر سمس الدین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 36 | لى خلخال كى طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    | محتوب ٦- ابعض يوشده اسرارك بيان مين جن عمعهوم بوتاب كه مارك بيغير علي كولمت ابراتيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 38 | لیہ السلام کے اتباع کا کیوں امر ہوا۔ جامع علوم عقلی و نقلی مخدوم زادہ مجد الدین محد معصوم کی طرف صاور فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | كتوب ٧٠٠ مراتب بخلانه محبوبيت اور محسبيت اور مجت اور حب اور رضااور ان ايك اور برترم تبدك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | اِن ٹس اور اس بیان میں کہ ان مراتب میں ہے ہر ایک پیغیبر کے ساتھ مخصوص ہے۔ فقیر حقیر عبدالحی کی طرف جو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 39 | ن مكتوبات شريف كاجامِع ب صادر فرمايا ب -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | ت اخص خواص اور عوام اور متوسطول کے ایمان بالغیب کے در میان فرق کے بیان میں۔ خانخانال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 41 | ن طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|    | محتوب ۹۔ کلمہ طیبہ لاالہ الااللہ کے فضائل اور مقام تنزیہ کی شختی اور اس بیان میں کہ ایمان نصیب اس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    | ت محقق ہو تا ہے جبکہ معاملہ اقربیت تک پہنچ جائے کیونکہ یہ معاملہ وہم و خیال کے ضبط سے باہر ہے۔ ملاعار ف<br>عندی میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 43 | منتقی کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>آئے تاہم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | محتوب ۱۰ میان میں کہ جو ظہور ہو تا ہے ظلیت کی آمیزش کے بغیر نہیں ہو تا۔ برخلاف اس ظہور کے است شہور کے است کی میں میں میں است کی است کی میں میں میں میں میں است کی میں میں میں میں میں میں میں میں میں می                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 45 | وعرش پر داقع ہواور جب قلب اپنی نہایت کمال تک پہنچ جاتا ہے توانوار عرش سے نور اقتباس کر لیتا ہے۔ حقائق<br>عسر محققہ اور میں میں کہا نہ میں نہایت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 45 | گاہ بردار حقیقی میاں محمد مود ود کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>مع جاتوں وقام میں فقاع شرک خاک لعظ خیر صاحب میں سائٹ کردیں ہوئی ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | محتوب 11۔ فوق عرش کے ظہور کی بعض خصوصیتوں اور آیہ کریمہ اللّه فُورُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ کے اللّٰهِ مُورِد من اللّٰهِ مُورِد کی اللّٰهِ اللّٰهِ مُورِد کی اللّٰهِ اللّٰهِ مُورِد کی اللّٰهِ اللّٰهِ مُورِد کی اللّٰہِ اللّٰمِ کی اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰهِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 46 | ہ دیلی معنوں اور انسان کے بعض خاص کمالوں اور جزوار ضی کی فضیلتوں کے بیان میں حقائق ومعارف آگاہ مظہر فیض<br>کی میں لایں خور سے معصد و کی طرفہ میں اور میں اور میں میں فضیلتوں کے بیان میں حقائق ومعارف آگاہ مظہر فیض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 46 | گئی مجدالدین خواجہ مجمد معصوم کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>محت علی بال میں کہ فرشتے آگر چہ اصل کا مشاہدہ کر نیوالے ہیں اور انسان کا شہود انفس کے آئینہ میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | ال بال الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

|     | ہے لیکن اس دولت کوانسان میں جزء کی طرح بنایا ہے اور اس کے ساتھ اس کولقاء بخشاہے اور اس کے مناسب بیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 52  | میں۔معارف آگاہ براور حقیقی میال غلام محد کی طرف صاور فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | مكتوب ١٣ _ اس بيان من كه علائ ظاهر ك نصيب كياب اور صوفياء عاليد ك حصد مين كيا آياب اور علماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 54  | ر الخمین جوانمیاء کے وارث میں ان کے نصیب میں کیا ہے مرز المٹس الدین کی طرف اسکے خط کے جواب میں لکھا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | مكتوب 15_ اس استفارك جواب ميس كه صاحب منعب البته صاحب علم على البين اوراس استفاريس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | کہ فنافی اللہ اور بقاباللہ اب تک حاصل نہیں ہوئی اور اپنی حالت پر اطلاع نہ ہونے کے بیان میں مولانا احمد برکی کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 55  | طرف صادر قرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | مكتوب 10 _ قصيد سالند كے خطيب كى ندمت وكوبش ميں جس نے عيد قربان كے خطبہ ميں طافائ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | راشدین رضی الله تعالی عنهم کے ذکر کورک کرویا تھااور بیان ند کیا تھا۔ شہر ساماند کے بزرگ سادات اور قاضوں اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 56  | رئيسوں کی طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | مكتوب ١٦_ چنداستفسارول كے جواب اور برزخ صغرى كے عجيب وغريب احوال اور مرك طاعون كى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 59  | فضیلت کے بیان میں۔ سی بدلیج الدین سہار نپوری کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | مكتوب ١٧ _ اس بيان مي كداس جهان كي مصبتي اكرچه بظاهر جراحت وزخم بين مكر حقيقت مي ترقيول كا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 30  | موجب ہیں اور مرجم میں اور مرگ طاعون کی فضیلت میں مر زاحهام الدین احمد کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | مكتوب 14 اس بيان من كه علاء را تحين اور علاء ظوابر اور صوفياء من سے برايك كا نصيب كيا كيا ہے۔ تخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 52  | جال ناکوری کی طرف اس کے التماس کے جواب میں صاور فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | مكتوب 19. سنت سنيد كى تابعدارى كرنے اور بدعت نام ضيرے : مجتے اور اس كے مناسب بيان يس۔ مير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 53  | محتبالله کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>محتب اللہ کی میں میں اور اللہ میں اللہ میں اللہ کی میں میں اللہ کی میں اللہ کی اللہ کا اللہ کی اللہ کی اللہ ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | مکتوب ۲۰. نماز کی فضیلت اور اس امر پر ترغیب دینے کے بیان میں کہ ارکان و شرائط اور تعدیل ارکان کو مصرف کے میں میں میں میں اور اس اور اس میں اس میں اس میں اور اس میں اس میں اور اس میں اس میں اس میں اس میں اور اس میں اس میں اور اس میں اس م |
| 64  | ا مجھی طرح بجالانا چاہئے۔مولانا محمد طاہر بدحتی کی طرف صادر فربایا ہے۔<br>ویک بین دور و معلق سائن الدر میں میں اربی قال میں میں میں میں کا کارٹریشن کے بعد میں تعدید اور میں تعدید میں م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | مكتوب ٢١ ـ اس بيان مين كه مراداس قلب عجو حديث قدى لا يسطيني أوضي الخ مين واقع عدمفد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | ہے نہ کہ وہ حقیقت جامعہ جس کی وسعت کی نسبت بعض مشائخ نے خبر دی ہے۔ لیکن وہ مضغہ جس نے سلوک و<br>جذبہ اور تصفیہ و تزکیہ اور قلب کی حمکین اور نفس کے اطمینان کے بعد ابڑاء عشرہ کی ترکیب سے صورت عاصل کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | جدبہ اور مصفیہ و بریہ اور سب ک ین اور سے اسیان کے بعد ابراء سرہ کار بیب سے سورے کا اس کی ہے۔ اور این بیان میں کہ یہ سب کمالات جو ہے اور این بیان میں کہ یہ سب کمالات جو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | ے اور ہیت وجد ال پیدائ ہے اس سیعت جامعہ پر ن وروہ کے زیاد کار معالمہ آگے ہے۔ خواجہ محم صداق کی طرف مضغہ کیلئے ثابت کے گئے ہیں مقام قاب قور سین میں ہیں اور او اُدنی کامعاملہ آگے ہے۔ خواجہ محم صداق کی طرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 35  | معلقہ ہے جاہت ہے ہی معام والسین میں ہی اور او ادائی اسلامید اسے ہے۔ واجہ او سادی کا سرک جو اور اور اور اور اور<br>جو ہداریہ سے ملقب ہے صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ,,, | بوہریت سب مارو رہاہے۔<br>محتوب ۲۲۔ حضرت ایشاں سلم اللہ تعالی کے طفیل اکثر شہروں پر سر مند کے فضیلت وشر افت پانے اور اپنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | سکونت والی زمین میں ایسے نور کے پانے میں جس کوصف کی گرد خیس می اور دور مین یکھ مدت کے بعد مخدوم زادہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 71  | کلال خواجه محمد صادق قدس سره کاروضه مقدسه بن گئی مولانامحمه صادق تشمیری کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | مكتوب ٢٣ ـ اى بيان من كه سب بهتركام ست سنيدكى الباع اور بدعت نام ضيد اجتناب باور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | اس بیان میں کہ طریقہ نقشبندید کی فضیات دوسرے طریقوں پر صاحب شریعت علیہ السلام کی اتباع اور عزیمت پر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | عمل کرنے کے باعث ہے اور اس طریقہ عالیہ کی تعریف اور اس کے مناسب بیان میں مخدوم زادہ خواجہ محمد عیلیٰ کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 2   | طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 77  | مكتوب ٢٤- خط كجواب يس ماتى محددى كى طرف صادر فرمايا جدود و دور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | مكتوب ٧٥ - اى بيان من كه جو عمل شريعت ك موافق كياجائ ذكر من داخل باكرچه فريدوفروخت مو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

خواجه شر ف الدين حسين كي طر ف صادر فرمايا ہے۔

|        | مكتوب ٢٦. ايك خط ك جواب مين جس عطر فدارى كى بو آتى تحى اوراس بيان مين كه ذكر كى تلقين                                                                                                                               |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 78     | بچوں گوالف و باسکھانے کی طرح ہے۔ عرفان بناہ مرزاحهام الدین احد کی طرف ارسال فرمایا ہے۔                                                                                                                              |
|        | مكتوب ٧٧. شخعبدالعزيزجونيورى كان تشكيكات وسوالات كے جواب ميں جو مكتوب اول ميں جواس ك                                                                                                                                |
| 79     | نام پرے۔ کئے تھے۔ مولانا محمد طاہر بدختی کی طرف ارسال فرمایا ہے۔                                                                                                                                                    |
| 81     | محتوب ٧٨- چنداستفسارول كرجواب ميس مولانامحد صادق مشيرى كى طرف صادر فرمايا -                                                                                                                                         |
|        | محتوب ٢٩. اس بيان بيس كم اس جهان ك بهتر اسباب حزن واندوه بين اور اس دستر خوان كي خوشگوار نعمت                                                                                                                       |
| 83     | الم ومصیبت ہے۔ فضیلت پناہ شخ عبد الحق دبلوی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                  |
|        | مكتوب ٠٣- ايك خط اور دوسوالول كے جواب ميں جن ميں سے ايك نسبت رابط كى ورزش كى نسبت اور                                                                                                                               |
| 83     | دوسر افتور مشغول کے بارہ میں کیا گیا تھا۔ خواجہ محمد اشر ف اور حاجی محمد فرکتی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                               |
| 85     | مكتوب ٢١- وعظ وتفيحت كيان من خواجه محدشر فالدين حيين كي طرف صادر فرمايي-                                                                                                                                            |
|        | مكتوب ٣٧ - ايك عريضه كيجوابيس جسيس باطنى جميت كي شكايت للهي تقي مرزا في خال كى طرف                                                                                                                                  |
| 85     | صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                     |
|        | مكتوب ٣٣٠ ال بيان ميس كه مجوب محب كي نظر ميس مرحال ميس محبوب بي خواه انعام فرمائ خواه درد                                                                                                                           |
|        | پہنچائے بلکہ افل و بعض کے نزدیک ریج کا پہنچانا انعام کی نسبت زیادہ محبت بخشاہے اور شکر پر حمد کی زیادتی کے بیان                                                                                                     |
| 86     | میں مولانا محمد صالح کولا بی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                 |
|        | مكتوب ٣٤- ايك عريضه كيجوابيس جو توارد احوال كي نبت كلها مواتفاله نور محر تهاري كي طرف صادر                                                                                                                          |
| 88     | فرمايا ب-                                                                                                                                                                                                           |
|        | مكتوب ٢٥- بعض ان استضاروں كے جواب ميں جو توحيد و عين اليقين كے بارہ ميں كئے گئے تھے۔ بير زاده                                                                                                                       |
| 88     | خواجه محمد عبدالله سلمه الله تعالی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                           |
|        | مكتوب ٣٦- المت كى بحث اور ندب المسنت وجماعت كى حقيقت اور مخالفول كي ندب كى حقيقت اوراس                                                                                                                              |
|        | بیان میں کہ اہلسنت و جماعت افراط و تفریط کے در میان جن کورافضول اور خار جیول نے اختیار کیا ہے توسط اور                                                                                                              |
| 90     | اعتدال پر میں ادراہلیے کی تعریف میں خواجہ محمد تقی کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>معرف میں ادراہلیے                                                                                                                      |
|        | <b>حکتوب ۳۷۔</b> کلمہ طیبہ لاالہ الااللہ کے فضائل اور اس کے مناسب بیان میں۔ فقیر حقیر عبدالحیٰ کی طرف                                                                                                               |
| 110    | جوان کمتوبات شریفہ کاجامع ہے صادر فرمایا ہے۔<br>مریک تاریخ میں میں میں میں میں اس کر کہا ہے۔                                                                                                                        |
|        | مکتوب ۳۸۔ اس بیان میں کہ اہل اللہ کو باطن میں دنیا کے ساتھ رائی کے دانے جتنا تعلق بھی نہیں ہوتا۔<br>اگرینا میں دن کر اس میں میڈنا است اس میٹر است                                                                   |
| 113    | اگرچہ بظاہر دنیااور دنیا کے اسباب میں مشغول ہوتے ہیں۔ جاجی محمد یوسف کشمیری کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>حکمت موجہ 2010 میں معمد مرسوس شام سے القد سے سے اللہ میں القد سے معمد میں اللہ میں اللہ میں اللہ میں اللہ میں |
| 747974 | <b>مکتوب ۳۹۔</b> اصحاب ٹیمین اور اصحاب ثال اور سابقین کے بیان میں سید عبد الباقی سار نگپوری کی طرف صادر<br>فیلا ہے۔                                                                                                 |
| 114    | فرمایا ہے۔<br>محت <b>ت ہے : ک</b> اس بیان میں کہ حجابوں کارفع ہونا باعتبار شہود کے ہے نہ باعتبار وجود کے مولانا بدرالدین کی                                                                                         |
|        | معنی ہے۔ ''ان بیان میں کہ مجابوں کاری ہوتا بالقبار مہود نے ہے نہ باعبار وجود کے مولانا بدرالدین کی مطرف صادر فرمایا ہے۔<br>طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                      |
| 116    | مكتف و المالية                                                                                                      |
|        | محتوب 13. اس بیان میں کہ مراتب نہایت النہایت کے آگے ایک اور مرتبہ آتا ہے جس کا ہر ایک ذرہ تمام<br>دائرہ امکان سے کی گنازیادہ ہے۔ شخ فرید تھائیسری کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                            |
| 116    | ر رہ منان کے کا خاریادہ ہے۔<br>محتوب ۲۶۔ اس بیان میں کہ صوفیاء نے سیر کو آفاق والفس ہی میں منحصر رکھاہے اور تخلیہ اور تجلیہ ای سیر                                                                                  |
|        | اللہ علی ہوئی۔ ان میان کی کہ معنوع ہوئی ہے میر تو افاق واس میں کے مصر رکھا ہے اور تحلیہ اور جلیہ ای سیر<br>میں ثابت کیا ہے اور حضرت ایشال یعنی حضرت مجدو قد س سرہ اس حصر سے منع فرماتے ہیں اور نہایت النہایت کو     |
|        | یں باب عام اور سرت ایسان کی عفرت جدو قد ک سرہ اس تفریح کے قربائے ہیں اور نہایت النہایت تو<br>اُفاق وانفس سے باہر ثابت کرتے ہیں۔خواجہ جمال الدین ولد مر زاحیام المدین احمد کی طرف صادر فرمایا ہے۔                    |
| 117    | ا مان و است کام مارت کرتے ہیں۔ تواجہ بمان الدین ولائم راحت اللہ کی اگر ف صادر فرمایا ہے۔<br>محتوب ۲۶ ۔ اس عمارت کے معنی میں جو بعض صوفیاء نے کہاہے کہ اس بار گاہ میں بافت کاصرف ذہ ق ہوں                            |
|        | 2 1 NU 14 X 1 Ph. "3U 1 LAD NU 1 1 2 CU 2 (V 3" () 3. UN () C C V () m 4 1                                                                                                                                          |

|     | کہ یافت۔ اور اندراج النہایت فی البدایت کی تحقیق میں جواس طریقہ عالیہ کا خاصہ ہے اور دوسرے طریقوں پراس                      |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 130 | ریقه کی افضلیت کے بیان میں۔ مولانا محمد افضل کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                        |
|     | كتوب 33 ايكاستفارك جوابين جووحدت دجودكي نست كيا كيا تحااور علوم شرعيد كي ساته ال                                           |
|     | مے مطابق کرنے کے بیان میں اور نیز یو چھا گیا تھاکہ اذا أحب الله عبداالح کے کیامعن میں اور اس کے مناب                       |
| 134 | ان میں محمد صادق ولد حاجی محمد مومن کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                 |
|     | ی در این                                                                               |
|     | مکن اس دولت ہے بے نصیب ہے اور اس کواپنے حق میں قیام بذاتِ خود حاصل نہیں اور سب کا سب عرض ہے۔                               |
|     | ں میں جو ہر ہونے کی ہو بھی نہیں اور اس کے مناسب بیان میں۔ خفائق آگاہ معارف دستگاہ خواجہ حسام الدین احمد کی                 |
| 141 | لر في صادر فريال ہے۔                                                                                                       |
|     | رے مرد رہیں۔<br>محتوب 87. کلم طیب کے نضائل میں جو طریقت و حقیقت و شریعت پر مشمل ہے اور اس بیان میں ک                       |
|     | کمالات نبوت کے مقابلہ میں کمالات ولایت کی کچھ مقدار نہیں اور اس بیان میں کہ صاحب ولایت کو شریعت کے                         |
|     | میں ہوئے ہوئے ہے۔<br>بغیر چارہ نہیں۔ ظاہر اہمیشہ شریعت کے ساتھ مکلف ہاور باطن اس معاملہ کا گر فبار ہے اور اس کے مناسب بیان |
| 145 | یں۔ مولانا حمیدالدین بنگالی کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>میں۔ مولانا حمیدالدین بنگالی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                  |
| 151 | مكتوب ٤٧. تفيحت وعبيه مين محمد قاسم بدخش كي طرف لكها                                                                       |
|     | مكتوب 84. ماتم رسى اور مقام رضاكى ترغيب دينے كے بيان ميں خواجه محد طالب بدختى كى طرف صادر                                  |
| 152 |                                                                                                                            |
|     | فرمایا ہے۔<br><b>مکتوب 29۔</b> اس بیان میں کہ ما سوا کا نسیان اس طریق کا پہلا قدم ہے۔ کو شش کریں تاکہ اس میں کو تاہی نہ    |
| 152 | ہو۔ خواجہ محر گداکی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                    |
|     | ہو واجہ مران را مان میں کہ شریعت کی ایک صورت ہے ایک حقیقت اور اس بیان میں کہ ابتدا سے انتہا                                |
|     | تک شریعت کا ہو ناضروری ہے اور قلب کی تمکین اور نفس کے اطمینان اور اجزاء قالب کے اعتدال میں جو مرتبہ                        |
| 153 | نبوت میں ہے اور اسکے مناب بیان میں۔ مرزائش الدین کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                    |
|     | مكتوب 10- حق تعالى كا بعض كالمين كيماته بالشافد اوررو بروكام كرنے كي بيان مين، خواج محد صديق كى                            |
| 159 | طرف صادر فربایا ہے۔                                                                                                        |
| 160 | مكته و ۷۷ _ اس گروه بلند كى محت كى ترغب ميں خواجه مهدى على تشمير كى كاطرف صادر فرمايا ہے۔                                  |
|     | مكتف ٥٣ ـ اس استفار كے جواب ميں كداكر عبادت كروں تو نفس كواستغناحاصل بوجاتا إدراكر كولى                                    |
| 160 | لغزش اور خلاف شرع کار مجھ سے صادر ہو تو شکستی اور ندامت پیدا ہو تی ہے۔ کر دونواح کے مشامح کی طرف لکھا ہے۔                  |
|     | مكتوب عد- اس بيان ميس كه آخضرت صلى الله عليه وآله وسلم كى متابعت كے بہت عمر تجاور درج                                      |
| 62  | میں اور وہ سات در ہے ہیں اور ہر ایک درجہ کی تفصیل میں سید شاہ محمد کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                  |
|     | مكته و ٥٥ اس بان مين كه قرآن مجيد تمام احكام شرعيه كاجامع باورامام اعظم ابو صفيف رحمة الله عليه ك                          |
|     | مناقب میں اور اس بیان میں کہ اس کام کی اصل شریعت ہے اور صوفیاء عالیہ کی تعریف اور اس امریش کہ احکام                        |
|     | الهاميه بروقت ابت إلى اوراس كے مناسب بيان يس- مخدوم زادول ليني خواجه محد معيد اور خواجه محد معصوم سلهما                    |
| 67  | الله تعالیٰ کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                         |
|     | مكتوب ٥٦ اسبان من كه عارف كاموالمه يبان تك بين جاتا كه دوسرون كى برائيال اس ك حق من                                        |
| 74  | نیکیوں کا حکم سداکر کیتی ہیں۔ مولا ناعبدالقاد رانیالوی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                              |
|     | مكته الله السيان من كدح توالى كاذكر حفزت حر البشر عليه الصلوة والسلام يرورود بيني اولى و                                   |
|     | افضل ہے۔ لیکن وہ ذکر جو قبولیت کامر تبدر کھتا ہو۔ وہ ذکر جو شخ طالب نے مقتدا سے اخذ کیا ہواوراس کے مناسب                   |
|     |                                                                                                                            |

| 175 | بیان میں ملاغازی نائب کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                        |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | مکتوب ۵۸۔ ایک استفسار کے جواب میں جو عالم مثال کی بات کیا گیا تھااوران دوگروہوں کے رومیں۔ جن                                                                                                        |
| 3%  | سین سے ایک کردہ مناخ کا قامل ہے اور دوسر اعل روح کا قائل ہے اور کون و بروز اور اس کے منا سب بیان میں۔                                                                                               |
| 178 | خواجه محمد على كاطرف صادر فرمايات.                                                                                                                                                                  |
|     | تذبيل بعض ان علوم ومعارف كي بيان من جوعالم مثال بي تعلق ركعة بين.                                                                                                                                   |
|     | مكتوب ٥٩- ال بيان ميس كه معقول و مشهود و موجوم و مكثوف سب ماسوامين داخل مين _ بير زاده خواجه                                                                                                        |
| 185 | عبدالله سلمه الله تعالى كي طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                                                                                                      |
|     | مكتوب ٦٠- اس بيان ميس كه فضوليات سے عنان يهير كر ضروريات دين ميس مشغول مونا جائے محمد تقى كى                                                                                                        |
| 186 | بطرف اس کے خط کے جواب میں اکھا ہے۔                                                                                                                                                                  |
|     | مكتوب 71- مولانااحد برك مرحوم كامتم يرى مين يارول كونفيحت يكرف اور مولاناصن كوان كامر طقه                                                                                                           |
| 187 | بنانے کے بیان میں بعض یاروں کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                  |
|     | مكتوب ٦٢- السيان من كدانسان مرني الطبع بيداكيا كياب اور تدن اور گزاره من الي بي نوع كا عتاج ب                                                                                                       |
| 189 | اورای احتیاج میں انسان کی خوبی ہے خانِ خانال کی طرف صاور فرمایاہے۔                                                                                                                                  |
|     | مكتوب 17- ايك استفيار ك جواب مين جل مين لوچها كيا تماك الن يرك زنده اور موجود مون ك                                                                                                                 |
| -   | باوجود الركوني طالب دوسرے محص كے پاس جاكر حق تعالى كى طلب كرے تو جائز ہے يا نہيں ؟ نور محد انبالوى كى                                                                                               |
| 191 | طرف صادر قرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                 |
|     | محتوب 15- ال بان ميس كه احوال كي تغير و تبدل اور د نياكيني كي اميدول كي حاصل نه مونے سے تك                                                                                                          |
| 192 | ول نه ہو ناچاہئے۔ محمد مومن ولد علی جان مرحوم کی طرف صادر فربایا ہے۔                                                                                                                                |
| 192 | محتوب 10- بيوده كامول ي بيخ كياره مين مولانا محد باشم فادم كى طرف صادر فرمايا ي                                                                                                                     |
| 193 | محتوب 17- توبدوانابت دورع و تقوى كيان مين خان خانال كى طرف صادر فرماياب                                                                                                                             |
|     | مكتوب ٧٧- الل سنة وجماعت كے عقائداور اسلام كے پانچ اركان اور اس امر پرترغيب ديے كے بيان ميں                                                                                                         |
| 196 | کہ کلمہ حق یعنی کلمہ اسلام کو بادشاہ وقت کے کانوں تک پنچادیں۔ خان خاناں کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                      |
|     | مكتوب ٦٨- نوراني ستون اور دم دار ستاره كے بيان ميں جو مشرق كى جانب سے طلوع ہوئے تھے اور قيامت                                                                                                       |
| 209 | کی علامتوں کے بیان میں۔خواجہ شرف الدین حسین کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>محک تندور مقام میں میں میں الدین حسین کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                  |
|     | مكتوب ٦٩- نماز مين تعديل اركان اور طمانين اور صفول كى برابرى اور اس بيان ميس كه كفار كے جهاد پر                                                                                                     |
|     | جانے کے لئے نیت کودر ست کرناچاہے اور نماز تہجد کا حکم کرنے اور لقمہ میں احتیاط کرنے کے بیان میں۔ مجد مراد<br>منتی کی طرف اور فروں                                                                   |
| 212 | بد خش کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>محت دوں میں معظم کی معظم کے استان کا معلم کے استان کا معلم کا                                                       |
|     | ھکتوب ۷۰۔ کعبہ معظمہ کے امرار و حقائق کے بیان میں کہ جس طرح انسان میں عرش کا نمونہ ہے کعبہ کا<br>نموز بھی میں میانا تا میں اللہ میں میں کی طرف است نہیں کہ جس طرح انسان میں عرش کا نمونہ ہے کعبہ کا |
| 216 | نمونہ بھی ہے۔ مولاناعبدالواحد لاہوری کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>محت دوں 24 کل آدرائ اگر دائر ہوئے کا دروز کر ان کا ان اور ان کا کا ا                       |
|     | محتوب ٧١- كلمه لا إلّه إلا اللهُ مُحَمَّد "رُسُولُ اللهِ كاسرار مين علوم عقلى و نقلى ك جامع مخدوم زاده<br>تواجه محمر سعيد سلمه الله تعالى كى طرف صادر فرمايا ہے۔                                    |
| 217 | والبريد مرسيد مراسد فعان فالرف مادر فرمايا ج                                                                                                                                                        |
|     | محتوب ۷۲ اس بیان میں کہ بیت اللہ کامعاملہ تمام تجلیات اور ظہورات اور ظہور عرشی سے برتر ہے اور کعبہ اللہ تعقید کی طرف شوق زیارت کے بیان میں مخدوم زادہ خواجہ محمد معموم کی طرف                       |
|     | ں سیعت ہے سما تھ سمنے اور حصورت لعبہ کی طرف شول زیارت کے بیان میں مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم کی طرف<br>سادر فرمایاہے۔                                                                              |
| 218 |                                                                                                                                                                                                     |
|     | تعتوب ٧٣ - انسان كائل كے ظاہر و باطن كے بيان ميں۔ مخدوم زادہ مجد الدين محد معصوم كى طرف صادر                                                                                                        |
| 220 | WWW.Maktaban.org                                                                                                                                                                                    |

|         | مكتوب ٧٤ آيت كريم فَمِنْهُمْ طَالِم" لِنَفْسِهِ كَ تاويل اور آيد كريم إنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ ك بيان اور                                                                                                                                                    |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | نسان کا مل کی خلافت کے بیان میں کد اس کا معاملہ یہاں تک پہنچ جاتا ہے کد اس کو تمام اشیا کا قیوم بنادیتے ہیں اوروہ                                                                                                                                                |
|         | العلنف باورمقصدكوند يماور خليل ي تجيركيا باورسابق" بالنخيرات كومحب ومحبوب كم ساته جن كاسر                                                                                                                                                                        |
| 222     | علقه محمد رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم بين - خواجه بإشم كي طرف صادر فرمايا ہے-                                                                                                                                                                             |
|         | مكتوب ٧٥- اس بيان من كه مصبتين اور تكليفين دوستول كے لئے كفاره بين اور عاجزى اور زارى سے عفود                                                                                                                                                                    |
| 225     | عافیت طلب کرنی چاہئے۔ مرزامظفر کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>عافیت طلب کرنی چاہئے۔ مرزامظفر کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                   |
|         | عاليت عب ري جائج به روز مرن مرن موسطان والمام عن المرام عن مران رزخ مران دونول كارنگ                                                                                                                                                                             |
|         | مكتوب ٧٦ عرش كى حقيقت كے بيان ميں جو عالم خلق اور عالم امر كے در ميان برزخ ہے اور دونوں كارنگ<br>ركھتا ہے اور زمين و آسان كى قتم سے نہيں ہے اور كرى اور اس كى وسعت كے بيان ميں۔ مولانا فرخ حسين كى طرف                                                           |
| 226     | رها نے اور دی دران کی اس کے اور و ن دران کی دران                                                                                                                                                 |
|         | صادر فرمایا ہے۔<br>حکتوب ۷۷۔ ایک عریضہ کے جواب میں جس میں کلام صوفیاء پر اعتراض کئے ہوئے تھے اور آ ٹر کمتوب میں                                                                                                                                                  |
|         | کھا تھا کہ احکام شرعیہ میں سے ہرایک حکم ایک دریچہ ہے جو شہر مقصود تک پہنچانیوالا ہے اور دوسرے استفساروں                                                                                                                                                          |
| 228     | المها کا اله ادام مرعیدی سے براید ماید در پیرے بو مہر معود تک پہنچا کا انتظام الدارد و مرع استاروں                                                                                                                                                               |
| 220     | کے جواب میں مولانا حن برکی کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>مستقد میں مولانا حسن برکی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                            |
| 004     | مكتوب ٧٨ - اسطاكفه عاليه كى محبت واخلاص كے بيان ميس كه بيد محبت واخلاص فنافى الله اور بقابالله كازيند ب                                                                                                                                                          |
| 231     | اوراس کے مناسب بیان میں۔واراب خان کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                         |
|         | مكتوب ٧٩ ايكرساله كي جواب من جوكفر حقيق عدن كيير في اور اسلام حقيقى كى طرف آف كي باره                                                                                                                                                                            |
| 232     | میں لکھا ہوا تھا۔ ﷺ پوسف بر کی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                            |
|         | مكتوب ٨٠٠ اس بيان من كه آپ بي وچها كيا قاكد مهيدات مين القصات مين للها به ك لوم خدا                                                                                                                                                                              |
| والبالو | یں معماہ واحاد ریوسط برق می طرف صادر مرہ ہے۔<br>محتوب میں اس بیان میں کہ آپ سے بوچھا گیا تھا کہ "تمہیدات عین القصات" بیں لکھا ہے کہ جس کوتم خدا<br>جانتے ہو وہ ہمارے نزدیک محمد صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم ہے اور جس کوتم محمد جانتے ہو ہمارے نزدیک خدا ہے شخ حامد |
| 233     | مہاری فی طرف صادر مرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                     |
|         | مكتوب ٨١ پندونفيحت اور دنياكى بيبوده زيب وزينت ، بح كيان ميل محد مراد توريكى كى طرف                                                                                                                                                                              |
| 234     | صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                  |
|         | مكتوب ٨٠ وياكينى ي بيخ اور شريت غرار رغيب دي كيان من خواجه شرف الدين حين ك                                                                                                                                                                                       |
| 236     | طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                              |
|         | مكتوب ٨٣ اس طاكفه عاليه كى محبت مين جو تمام سعاد تول كاسر مايد بادراس ك مناسب بيان ميس مير                                                                                                                                                                       |
| 236     | محمود کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                     |
| 237     | مكتوب ٨٤ بعض تفيحتول كربيان من شخ ميد بكالى كي طرف صادر فرمايا -                                                                                                                                                                                                 |
| 238     | مكتوب ٨٥٠ شيخ عبدالحى كے بعض كالات كے بيان من شيخ نور محد كى طرف صادر فرمايا -                                                                                                                                                                                   |
| 238     | مكتوب ٨٦ فط ع جواب بين شيخ طابر بدخشى كاطرف صادر فرمايا -                                                                                                                                                                                                        |
| 239     | مكتوب ٨٧ ـ تفيحول كربار يس فتح خان افغان كى طرف صادر فرمايا -                                                                                                                                                                                                    |
| 240     | مكتوب ٨٨ قضا پرراضي مونے كے بيان ميں دلا بدلي الدين كى طرف صادر فرمايا -                                                                                                                                                                                         |
| 240     | مكتوب ٨٩ فيحت كيان من سيادت پناه مير محت الله كاطرف صادر فرمايا -                                                                                                                                                                                                |
| 41      | مكتوب ٩٠ سفارش مين مرزاعرب خان كى طرف صادر فرمايا -                                                                                                                                                                                                              |
|         | مكتوب ٩١ . ايك انتضار كرجواب من جس من قابَ قُوسَيْنِ أَوْ أَدْنَى كَ امر اردريافت كَ كُ تتحد                                                                                                                                                                     |
| 41      | مني ومزاده خواجه مجر معد كي طرف صادر في ملاه                                                                                                                                                                                                                     |
|         | مكتمد علا الرام كي المعرف المرام المعرف المرام المرام المرام المرام المرام المرام المرام المرام                                                                                                                                                                  |

بیان میں کہ باوشاہوں کے لئے مجدہ تحیت کا کیا تھم ہے۔ میر محمد نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے۔

#### تذييل

|     | مكتوب ٩٣ اس بيان ميس كه عالم خلق اور عالم امر ك اطيفول ميس برايك لطيف ظاهر بهي ركتاب اور                                                 |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | باطن بھی اور یہ باطن عارف کے اسم قیوم ہے ملا ہوا ہے اور اس بیان میں کہ عارف نزول کے وقت کلی طور ظاہر و                                   |
| 248 | باطن کے ساتھ وعوت وعبادت کی طرف متوجہ ہے۔خواجہ ہاشم بدخش تشمی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                     |
|     | مكتوب ٩٤ تن اور فاوبقاكي حقيقت اور عارف كي حقيقت وصورت عدم ك جدامون اور مجاورت كي                                                        |
| 250 | نبت ہم پہنچانے کے بیان میں۔ مولاناعبد القادر انبالوی کی طرف صادر فربایا ہے۔                                                              |
| 252 | مكتوب ٩٥ كفر حقيق كے سوال كے جواب ميں مقصود على تيريزى كى طرف صادر فرمايا ہے۔                                                            |
|     | مكتوب 97 اس مضمون كے عل ميں كه پنجير صلى الله عليه وآله وسلم نے مرض موت ميں كاغذ طلب كيا                                                 |
|     | تاکہ کچھ تکھیں اور حضرت فاروق اعظم رضی اللہ تعالی عند نے مع چند اصحاب کے اس سے منع کیا۔خواجہ ابوالحس                                     |
| 255 | ، خشی کشمی کی طرفی صادر فربایا ہے۔                                                                                                       |
|     | جر کی کان رف مادر وہیں ہے۔<br>مکتوب ۹۷۔ ایک سوال کے جواب میں جس میں ای دفتر کے چھٹے مکتوب کا حل طلب کیا گیا تھا۔ خواجہ ہاشم<br>کشمی کا ب |
| 263 | کا کا اگر ف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                              |
|     | مكتوب ۹۸. قرب ومعيت الى كے بيان ميں جامع علوم واسر ار مخدوم زادہ خواجہ محر سعيد وخواجه محمد معصوم                                        |
| 265 | کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                   |
| 270 | مكتوب ٩٩. مخلف سوالوں كے جواب ميں مير محد نعمان كى طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                   |
|     |                                                                                                                                          |



خدایا بحق بی فاطمه که بر قولِ ایمال کی خاتمه اگر دعوتم رد کنی ور قبول من و دست و دامانِ آلِ رسول

## فهرست مضامین دفتر سوم حدوصلاة

|     | سادت پناہ میر محد نعمان کی طرف اس کے اس سوال کے جواب میں جو حق تعالٰی کی ذات و                                                                              | مكتوب ١۔                 |     |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-----|
| 289 | ا حرب ہوئے کے بارہ میں کیا تھاصادر فرمانا ہے۔                                                                                                               | صفات وافعال              |     |
| 290 | تفیحتوں اور خلق ہے قطع تعلق کرنے اور حق تعالیٰ کی جناب کے ساتھ وسلیہ پکڑنے کابیان                                                                           | مکتوب ۲۔                 |     |
| 230 | كلمه طيبه لا إلة ولا الله كمعن كم بيان مين سيادت مآب مير محب الله ما نكورى كى طرف                                                                           | مکتوب ۳۔                 |     |
| 292 |                                                                                                                                                             | صادر فرمایا ہے۔          |     |
| 202 | آبيكريمه لا يَمَسُه الله المُطَهِّرُونَ كَى تاويل مِن سيادت دار شاد پناه مير محمد نعمان كى طرف                                                              | مكتوب ٤۔                 |     |
| 296 |                                                                                                                                                             | صادر فرمایا ہے۔          |     |
|     | حضرت ایشاں مد ظلہ العالی کے بعض خاص خاص احوال وذوق کے بیان میں۔سیادت وار شاد پناہ                                                                           | مکتوبه۔                  |     |
| 296 | ر ف صادر قرمایا ہے۔                                                                                                                                         | میر محمد تعمان کی طر     |     |
|     | اس بیان میں کہ محبوب کار نج اس کے انعام ہے اور اس کا جلال اس کے جمال ہے زیادہ محبوب<br>میں شیخ لعوں کی ما                                                   | مکتوب ۲۔                 |     |
| 297 | الاه ن بدی الدین فی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                     | ہو تاہے۔معارف            |     |
|     | خلق کی ایداء برداشت کرنے کے بیان میں۔سیادت پناہ میر محب الله ما مکبوری کی طرف صادر                                                                          | مكتوب٧.                  | ě., |
| 298 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                       | فرمایا ہے۔<br>مکات میں ا |     |
|     | غیب کے اصلی ہونے اور شہود کے ظلی ہونے کے بیان میں حقائق آگاہ مولانا محمد صدیق کی                                                                            | طرف تحريه فرماياً        | ,   |
| 299 | 2 1165 41141 125 1                                                                                                                                          | مکتوب و                  |     |
|     | " آيت كريمه ما الأكثم الرَّسُولُ فَخَدُوهُ الْحَكَ بيان من سيادت وارشاد بناه مير محمد نعمان كي                                                              | لر ف صادر فرمایا۔        | 6   |
| 299 | م<br>آیت کریمه وَ إِذَا سَالِكَ عِبَادِیْ عَنِیْ فَالِنِیْ قَرِیْبِ" کی تغییر میں سیادت وارشاد پناه میر محمد<br>فر از ا                                     | کتوں ۱۰۔                 | •   |
|     | مبیت کریسه و بعد الصالف عِبادِی عنبی قابِمی قبِه بیات کی حسیر میں سیادت وارشاد پناه میر محمد<br>رفر ماما سر                                                 | ممان کی طرف صاد          | ز   |
| 300 | ر ہوئی ہے۔<br>انسان کی جامعیت کے بیان میں جو عالم امر اور عالم خلق کے دس اجزاء ہے مرکب ہے اور عرش<br>- جھی ہے۔                                              | -11-025                  | •   |
|     | ار جی کے بیان میں۔ سیادت پناہ میر مش الدین علی خلخال کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>مار جی کے بیان میں۔ سیادت پناہ میر مش الدین علی خلخال کی طرف صادر فرمایا ہے۔ | پدیر قلب انسان ک         | 5   |
| 301 | تھے میں میں میں ہوئے ہے۔<br>تضرع و نیاز اور ذکر اور قرآن پاک کی علاوت اور نماز میں طول قنوت یعنی قیام کے فائدوں میں                                         | عتوب ١٢ ـ                | ٥   |
| 202 | بان في حرف صادر فريايا سر                                                                                                                                   | إدت پناه مير محد نعم     | -   |
| 302 | صاحب شریعت علیه الصلوّة والسلام اور پیر طریقت کی متابعت کی تح یقی و ترغیر میں اور ب                                                                         | كتوب ١٣ _                | 4   |
| 303 | ری کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                   | ومير محب التدما عليو     | پا  |
| 300 | ایک سوال کے جواب میں جو واجب تعالی کے وجود کی نسبت کیا گیا تھا۔ میر مش الدین علی کی                                                                         | -18 -925                 | 4   |
| 304 |                                                                                                                                                             | ر ف صادر فرمایا ہے       | 1   |
| 00  | اس بیان میں کہ محبوب کے رنج والم کی لذت محت کی نظر میں محبوب کے انعام سے زیادہ نہا                                                                          | كتوب ١٥ -                | 4   |
| 305 | میر حمد عمان فی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                         | 0 م-سادت پاہ             | 7   |
|     | سالک کے اپنے احوال پر اطلاع نہ ہانے کے مجید میں اور اس کو میتر شدوں اور میں ور                                                                              | -17 -925                 | Y   |
| 306 | ے تے بیان میں مولانا احمد ذہبی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                       | بول کی مشاہدہ کر         | 1   |
|     | این عقائداور شرعی عبادت کی ترغیب میں اہل ارادت میں سے ایک صالحہ عورت کی طرف                                                                                 | حتوب ١٠-١                | _   |

| 30   | اور فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 309  | عتادیات                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | كتوب ١٨. ماسوا ي بعلق مون اور طالبان حق كي صحبت پر ترغيب دين كي ميان مين سيادت بناه مير                                                                                                                                                                                                    |
| 322  | الوار كاط فيدان في الر                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 323  | ر سمان کی سرے صاور تربیہ ہے۔<br>محت <b>یب ۱۹۔</b> حق تعالی کی قضا پر صبر ورضا کے بیان میں سیادت پناہ میر محمد نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>محت <b>یب ۲۰۔</b> ہمت کی بلند کی اور تمام نعمتوں کے وصول کو اپنے پیر کی طرف راجع کرنے کے بیان میں۔ مولانا                                    |
|      | ے ہیں جب کیان کان کان آداد گفتاں کر وصول کوا حزیر کی طرف اچھ کرنے کے بیان میں۔ مولانا                                                                                                                                                                                                      |
| 324  |                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | ان الله کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>پیک تنوب ۲۱ میں بعض ان سوالوں کے جو اب میں جو ضمیر وں کے ساتھ حق تعالیٰ کے مشار'' الیہ ہونے اور<br>اہدوں کی فشیلت اور حق تعالیٰ کے اپنی ذات کے علم کی کیفیت میں کئے گئے تتھے۔ میر محمد تعمان کی طرف صادر                                                 |
|      | ک نام روح تا ال سرمزین سرم علمی کرفی به می که گئاتھ میں مجو نعمان کا طرف صادر                                                                                                                                                                                                              |
| 325  | الدول في تصليت اور على تعالى كے الى دات ہے من ليفيت بن تف سے بير مر سان کا رف سات                                                                                                                                                                                                          |
| 020  |                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 326  | مكتفوب ٢٢- اس بيان مين كه مشركول كى نجاست برادان كاباطنى خبث اوران كى بداعتقاد ك بهند كدان                                                                                                                                                                                                 |
| 320  | کا نجس العین ہونا۔ ملامقصود علی تبریزی کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>علم العین ہونا۔ ملامقصود علی تبریزی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                |
|      | مكتوب ٢٣ . اس بيان مين كه حق تعالى نے انبياء سيهم الصلوة والسلام نے ذريعے الي ذات و صفات اور جندوں                                                                                                                                                                                         |
|      | ہ ہم این ہونا یا سود کی بریری سرت صارفر کرمیا ہے۔<br><b>حکت ہوں ۲۳۔</b> اس بیان میں کہ حق تعالی نے انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے ذریعے اپنی ذات و صفات اور ہندوں<br>کے پہندیدہ اور ناپہندیدہ اعمال کی نسبت خبر دی ہے۔ جن میں عقل کا کچھ دخل نہیں۔خواجہ ابراہیم قبادیانی کی طرف<br>سرنیاں |
| 328  | صادر ح بابا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | مكتوب ٢٤ تخضرت عليه الصلاة والسلام كاصحاب كرام كى بزرگى اور باہم ايك دوسرے كے ساتھ ان                                                                                                                                                                                                      |
| 334  | کی مہر بانی کے بیان میں ملامحد مر اد تھی کی طرف جو میر محمد نعمان کے خاد موں میں سے میں صادر قربایا ہے۔                                                                                                                                                                                    |
|      | کی مہر باتی کے بیان میں ملامحد مر ادکھنی کی طرف جو میر محد نعمان کے خاد موں میں سے بیں صادر فرمایا ہے۔<br>محتقوب ۲۰۔ ان نتائج اور ترقی مراتب کے بیان میں جوذ کر اور تلاوت قر آن اور نمازے حاصل ہوتی ہیں۔ ملا                                                                               |
| 340  | طام كابطر في مصادر فريا الص                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      | مكتوب ٢٦. اس بيان ميں كر حق تعالى جس طرح اپن ذات كے ساتھ موجود ب ندكد وجود كے ساتھ اى                                                                                                                                                                                                      |
|      | طرح اپنی ذات کے ساتھ عالم اور صفات ثمانی اور صفات زائدہ کے ساتھ موصوف ہے۔ سیادت بناہ میر محد نعمان                                                                                                                                                                                         |
| 341  | کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | مكتوب ٧٧- اس بيان مين كه بنده كوچائ كه اين تمام مرادون الع نكل كرحق تعالى كى مرادول كے موافق                                                                                                                                                                                               |
| 345  | ہو جائے اور ذاتی اور عارضی بیاری کے بیان میں۔ ملا علی مشمی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                          |
|      | مكتوب ٢٨- ال بيان مين كدم روول كارواح كوصد قد كرنے كى كيفيت كيا إلى المالح ترك كى طرف                                                                                                                                                                                                      |
| 347  | صادر قرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | مكتوب ٢٩. قرآن ميدك بعض كلمات قدى آيات كے مجھنے ميں سادت پناہ مير محب الله كى طرف                                                                                                                                                                                                          |
| 349  |                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | صادر فرمایا ہے۔<br>محتوب ، ۳۔ مراتب اصول اور مراتب عبادت پر عروج کے بیان میں۔سیادت وارشاد بناہ میر محمد نعمان کی                                                                                                                                                                           |
| 350  |                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 351  | طرف صادر فرمایا ہے۔<br>محتوب ۳۱۔ عالم ارواح اور عالم مثال اور عالم اجساد کی تحقیق میں۔ ملا بدر الدین کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                |
|      | محتوب ٢٣ عام اروال اورعام ممال اورعام المحتوب على عن المحتوب ٢٣ موافق                                                                                                                                                                                                                      |
| 354  | محدوب ٢٠ ال بيان ين لدوه نظرات في وو ال عامب عني في طور العام والم                                                                                                                                                                                                                         |
| -    | ہیں اور کثرت وہمیہ کی حقیقت کی تحقیق اور اس کے مناسب بیان میں۔ مقصود علی کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>میں تعدید میں مشخفیف میں اور سیکے مناسب بیان میں۔ مقصود علی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                      |
| 6.53 | مكتوب ٣٣ في شرف الدين يكي منيرى قدس مره كاس كلام كى تحقق ميس جوانهوں نے كى بك جب                                                                                                                                                                                                           |
| 257  | تك كافرند مواور بمائى كاسر ندكائے اور اپنى مال كے ساتھ جفت ندموت تك مسلمان نہيں موتا۔ ملامش الدين كى                                                                                                                                                                                       |
| 357  | طرف صادر فرمایا ہے۔ WW.W.W.C.C.C.C.C.C.C.C.C.C.C.C.C.C.C.C.                                                                                                                                                                                                                                |

| 361  | مکتوب ۳۶۔ نصحت کے بارے میں میر محمد امین کی والدہ کی طرف لکھا ہے وہ نصحتیں جو ضروری ہیں۔<br>مکتوب ۳۵۔ ماتم پری اور نصحت اور جوانی کو غنیمت سمجھنے کے بارے میں مرزامنو چھرکی طرف صادر                                             |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | مكتوب ٧٥- ماتم يرى اور نفيحت اور جواني كوغنيمت مجهنے كے بارے ميں مرزامنو چيركى طرف صادر                                                                                                                                          |
| 362  | ر ال ع                                                                                                                                                                                                                           |
| 363  | محتوب ٣٦ عذاب قبر كے منكروں كے شبهات كودور كرنے ميں مير محد نعمان كى طرف صادر فرمايا ہے۔<br>محتوب ٧٧ اس بيان ميں كه جميل مطلق كى طرف سے جو پھھ آئے دہ بھى جميل ہى ہے۔ مولانا محمد طاہر<br>خشى كان                                |
|      | مكتوب ٧٧- ال بيان ميس كه بيل مطق في طرف ع جو يه آءوه بهي بيل بي ع- مولانا محد طاهر                                                                                                                                               |
| 365  | بد من في طرف صادر قرمايا ہے۔                                                                                                                                                                                                     |
|      | مكتوب ٧٨- ايك سوال كے جواب يس جو حديث سَنفُترِ فَ أُمَّتِي الْحُ كَ مَعَىٰ كَ بارے ميں كيا ميا تما                                                                                                                               |
| 365  | اورار باب فقر کے درجہ کے بیان میں ملاا ہراہیم کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                             |
|      | مكتوب ٧٩- اس بيان ميس كه صوفياء كع علم اليقين اور معقول والول ك علم اليقين ميس كيا فرق ب مولانا                                                                                                                                  |
| 367  | محمد صادق کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                 |
|      | مكتوب . عد خواجد صام الدين كى طرف اس ك خط ك جواب ميس جس ميس اس في مع توابع ك سفر ج                                                                                                                                               |
| 367  | کے لئے مشورہ طلب کیا تھا۔                                                                                                                                                                                                        |
|      | مكتوب 13. عور تول كالن ضرور ك تصحول كيان من جو آيد كريم يايّها النّبيُّ إِذَا جَاءَ كَ الْمُؤْمِنَاتُ                                                                                                                            |
| 368  | کی تاویل میں مندرج ہیں۔ایک صالحہ عورت کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                     |
| 375  | محتوب ٢٤٠ خواجه محمراشم لشمى كى طرف اس كى بشارت كے بيان ميں صادر فرمايا ہے۔                                                                                                                                                      |
|      | محتوب عد اس گفتگو کے بیان میں جو سلطان وقت مرظلہ کی مجلس میں ہوئی تھی۔ بزرگ مخدوم زادوں                                                                                                                                          |
| 376  | خواجه محمد سعید اور خواجه محمد معصوم سلم ہالند تعالیٰ کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                     |
|      | محتوب 33 ویدار آخرت کے محرول کے شہوں کودور کرنے کے بیان میں میر عبدالر حمٰن دلد میر محد                                                                                                                                          |
| 377  | نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>معیق جمعہ میں میں شاہ کی اور میں                                                                                                                             |
|      | مكتوب ٥٤ مومن كى شان كى بلندى اوراس كى ايذا عدم عرف كے بيان ميں مولانا سلطان سر بندى كى                                                                                                                                          |
| 381  | طرف صادر فرمایا ہے۔<br>محت میں 27 میں نیا کی اور میں میں ایک اور میں نیک اور میں نیک                                                                                                                                             |
| 382  | مكتوب ٢٦ مرون اور نزول كے بيان ميں مخدوم زادہ خواجہ محد سعيد مد ظله كي طرف صاور فرمايا ہے۔                                                                                                                                       |
| 383  | مكتوب ٧٤- دعاء كے امر اراور علاء و صلحاء كى تعريف ميں سلطان وقت مدخلار الحال كى طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                                                                              |
|      | <b>ھکتوب 84۔</b> حق تعالی کی اقربیت کے جمیداور اس بیان میں کہ کنہ ذات کا انکشاف علم حضوری ہے ہے مخد و م<br>زادہ خواجہ محمر سعید مدخلہ العالی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                              |
| 385  | رادہ واجہ ہر سید مرسی مان مرک صادر ترمایا ہے۔<br>مکتوب 89۔ ان بیان میں کہ وہ علم حضور ی جو عارف کواپنے آپ سے ہو تا ہے۔ حق تعالیٰ کے ساتھ تعلق                                                                                    |
|      | میں ہوتا ہے۔ من میں محد نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>پکڑتا ہے۔ جناب حضرت میر محد نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                 |
| 388  | محتوب ٥٠- علاء را تخين اور علاء ظاہر كاس استدلال كے فرق ميں جو اثرے موثر يركرتے ہيں قاضي نفر                                                                                                                                     |
|      | الله كي طرف صادر فرمايا بين اور عاد عالم الرفال عن من من بوابر عن مور پر ترع بين فاعلى تقر                                                                                                                                       |
| 389  | معتوب ٥١- تصديق قلبي اوريقين قلبي كررميان فرق كربيان مين ملاشر محد لا موري كي طرف صادر                                                                                                                                           |
|      | فيلا بر                                                                                                                                                                                                                          |
| 390  | رہیں۔<br>مکتوب ۵۲ تاب ونش کے فنااور علم حصولی اور حضوری کے زوال میں فقیر محمر ہاشم کشمی کی طرف صادر                                                                                                                              |
| 201  | سعوب العلم المساور من الوراد مول الوران عرب عمر المام ال<br>المام المام ال |
| 391  | رہیں۔<br>مکتوب محمد وجود کادر شہود کی طور پر عین اور اثر کے زائل ہونے کے بیان میں مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم                                                                                                                    |
| .202 | كل طرف صادر فريالي-                                                                                                                                                                                                              |
| 392  | مكتوب 20 من شرع روش كى تابعدارى كرنے اوروين كے دشمنوں كے ساتھ الزائى كرنے ميں خان جہال كى                                                                                                                                        |
|      | 000000000000000000000000000000000000000                                                                                                                                                                                          |

| 390 | عرف صادر ترمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 397 | مكتوب ٥٥۔ فقرے غناكى طرف رجوع كرنے كى برائى ميں مريزخان افغان كى طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                                                                                                               |
|     | مكتوب ٥٦ گزشته مبت يرافوس كرنے اور الارا كى طرف اثاره كرنے ميں جناب بير زاده خواجه محد                                                                                                                                                             |
| 398 | عبدالله اورخواجه جمال الدين حسين ولدخواجه حسام الدين احمد كي طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                                                                                                                   |
|     | مكتوب ٥٧ عالم كے حادث مونے اور عقل فعال كے روكرنے ميں مولانا حيد احدى كى طرف صادر                                                                                                                                                                  |
| 399 | فربایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | مكتوب ٥٨ - اس بيان ميس كه مكتات كاخلق أور نمود اور وجود مرتبه وجم ميس ب جس ف القان اور التحكام                                                                                                                                                     |
| 401 | حاصل کرلیاہے۔خواجہ صلاح الدین احراری کی طرف صادر فرمایاہے۔                                                                                                                                                                                         |
|     | مكتوب ٥٩ روزم ه ك حوادث كوح تعالى كاداده كي طرف داجح ك اوران علات يان كيان                                                                                                                                                                         |
| 404 | میں۔خواجہ شرف الدین حسین کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                    |
|     | مكتوب ١٠- ذات انسان كى عدميت اوراس بيان من كد انسان كى ذات اس كانفس ناطقه باور نفس و قلب                                                                                                                                                           |
| 404 | کے فٹااور علم حصولی کے زوال کے بیان میں پیرزادہ خواجہ محمد عبداللہ کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                          |
|     | مكتوب 71. اس بيان ميس كر مجهى عارف كيليح كى مظهر كاد يكيناع ون كازيند بن جاتا ب- حضرت مخدوم زاده                                                                                                                                                   |
| 407 | خاد محر سعد بر ظا کاط فی مدار فراا م                                                                                                                                                                                                               |
|     | و بید سیری سر از معاد و روی میارد و روی ہے۔<br>حکتوب ۲۲۔ انسان کے عدم ذاتی ہونے کے باعث اس کی فناد جودی کی نفی میں مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم<br>معالی میں اس کی میں میں نہیں ہوئے کے باعث اس کی فناد جودی کی نفی میں مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم |
| 408 | مدخلا العالي كي طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                                                                                                                                                                |
|     | مكتوب ٦٣- حق تعالى ك قرب ومعيت واحاط كرم ك كشف ين اوراس معظيم كوكتاب كريم ك                                                                                                                                                                        |
| 409 | مجمل ومشکل کی طرف رجوع کرنے میں میر منصور کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                   |
|     | مكتوب 15. اى فنائاتم كربيان من جوعين واثرك زوال پروابسة باورواجب تعالى كروجودك تحقيق                                                                                                                                                               |
|     | اور ممکن سے عدم کے زوال اور اس کے نتیوت کی بقاءاور عرو جات کے بیان میں علوم واسر ارکے جامع بزرگ مخدوم                                                                                                                                              |
| 410 | زادول خواجه محمد سعید وخواجه محمد معصوم مستمهماالله تعالی کی طریف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                  |
|     | مكتوب 10- اس بيان ميس كه بقاءذات كي بعد عارف كيليخ صفات ميس برايك صفت اور لطائف ميس                                                                                                                                                                |
| 414 | ہرا یک لطیفہ ذات کی کلیت میں ظہور کر تاہے مولانا ظفر احمد رومی کی طر ف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                             |
|     | مكتوب 71 ال سوال ك جواب ميس كم المُمَجَازُ قَنْطَرَةُ الْحَقِيْقَةِ كَ كيامعنى بير حجر مقيم قصورى كى                                                                                                                                               |
| 416 | طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                |
|     | مكتوب ٧٦- كائتات كى حقيقت اور حفرت ايثال قدى سر واور صاحب فقومات كے كمثوف كے درميان                                                                                                                                                                |
| 417 | فرق کے بیان میں میر منصور کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                   |
| - 1 | مكتوب ٦٨٠ أن مرتبه دہم كى تحقيق من كه جم ميں عالم وجود و نمود ركھا ہے نقير محمر ہاشم كشى كى طرف                                                                                                                                                    |
| 419 | صادر قرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | مكتوب 19. شريعت ك التزام اور ارباب جعيت كى صحبت كى ترغيب مين قاضى موى شوحين كى طرف                                                                                                                                                                 |
| 421 | صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | مكتوب ٧٠ ارباب جعيت كي صحبت كي تح يص وترغيب مين مولانا الحق ولد قاضي موسى كي طرف صادر                                                                                                                                                              |
| 422 | الريايے۔ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                                                                                                                                                                                                    |
|     | مكتوب ٧١ حقائق وموہوم يعنى عالم اور موجود حقيق يعنى صانع عالم كدر ميان تميز كرنے كر بيان ميں                                                                                                                                                       |
| 422 | بناب بیرزاده خواجه محمد عبیدالله کی طرف صادر فرمایا ہے۔ (۱) WW Make                                                                                                                                                                                |
|     | محتوب ٧٢ ۔ اس بیان میں کہ لشکر کی تلوینات ارباب جعیت کیلئے تمکین ہواراس استفیار کے جواب میں جو                                                                                                                                                     |

| 425 | مولود خوانی کے بارہ میں کیا گیا تھا۔ خواجہ صام الدین کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | مكتوب ٧٣ مفت حيات كامرار من جوعلم عبرتر بادراس بيان مين كم علم جن طرح صفات زائده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| *   | محتوب ۷۳ مفت حیات کے امرار میں جو علم ہے برتر ہے اور اس بیان میں کہ علم جس طرح صفات زائدہ سے ہوں کے سورج صفات زائدہ سے ہی ہے۔ ای طرح دوسری صفات کا حال ہے مخدوم زادہ خواجہ محمد سعید کی طرف میں اور فواجہ محمد سعید کی طرف میں اور فواجہ محمد سعید کی سعید کرد کرد کرد کرد کرد کرد کرد کرد کرد کر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 426 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | محتوب ۷۶۔ صاحب فصوص کے اس کلام کی شرح جو بچل ذات کے بارہ میں فرمائی ہے اور اس بارے میں حضرت ایشاں قدس سرہ کی خاص محقیق ورائے کے بیان میں حضرت مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کی طرف کا کہ اور اس محقیق اورائے کے بیان میں حضرت مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کی طرف کا کہ اور اس محمد اللہ میں اس محمد اللہ اللہ میں اس محمد اللہ میں اس محمد اللہ میں اس محمد اللہ میں اس محمد اللہ اللہ میں اس محمد اللہ اللہ میں اس محمد اللہ میں اس محمد اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل    |
|     | حضرت ایشان قدس سره کی خاص محقیق ورائے کے بیان میں حضرت مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم قدس سره کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 428 | طرف لکھاہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 431 | مکتوب ۷۰۔ جی افعال و جی فات کے بیان میں فقیر محمد ہاشم کشمی کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>مکتوب ۷۱۔ ثان العلم اور اس سے او پر کے اس مرتبہ مقدسہ کی بلندی میں جس کونور محض سے تعبیر کرتے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | محتوب الله شان اسم ادراس سے او پر کے اس مرتبہ مقدمہ کی بلندی میں جس کونور تھل سے تعبیر کرتے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 435 | ہیں۔ حضرت مخدوم زادہ خواجہ محر معصوم کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>محت مدد مدد منتقب کی سازی میں انداز میں انداز کی سازی کا میں کا میں کا میں کا انداز کی سازی کا میں کا میں کا م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | محتوب ۷۷- حقیقت کعبر ربانی کے امر ار اور بحز و معرفت کے و قائق اور صلوۃ و کلمہ طیب کی نفی واثبات کی حقیقت کی منبی ایک کے امراد اور بحز و معرفت کے و قائق اور صلوۃ و کلمہ طیب کی نفی واثبات کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 438 | حقیقت کے بیان میں مخدوم زادہ خواجہ محمد سعید کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>حک تندوں مرفوق شرور تن مناز کی سال کا سیار کی س                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | مکتوب ۷۸- اشتیاق داشفاق کے اظہار اور نظر کے شمر ات کے بیان میں عالی مرتبہ مخدوم زادوں خواجہ محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 442 | معیدوخواجه محمد معصوم کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>۱۳۸۸ میں ۱۳۹۸ میں ایک کا مرمد میں جانب کا بیاب ترین کے اس کا بیاب کا بیاب کا بیاب کا بیاب کا بیاب کا بیاب کا ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 443 | مکتوب ۷۹ عارف کی ذات موہوب حقانی کے پیچونی اسر اراور جلی ذات اور آخرت کی رؤیت کے ثبوت میں حضہ من موہ در کی دانت موہوب حقانی کے بیات میں استعمال کی دور معمد میں دانتہ کی معمد میں دانتہ کی استعمال کی دور معمد میں دانتہ کی استعمال کی دور معمد میں دانتہ کی استعمال کی دور معمد میں دانتہ کی دور معمد میں دانتہ کی دور معمد میں دور معمد |
| 443 | حضرت مخدوم زاده خواجه محمد معصوم کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>محت دور کی بران کی نامید مرمد کی طرف انتقاع سفید میں نامی اور میں جوز میں میں ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 450 | مكتوب ، ٨٠ عارف كى ذات موہوب كى طرف اشياء كے منسوب ہونے كے بيان ميں حضرت مخدوم زاده خواج محمد معقوم سلمه الله سجانه كى طرف صادر قرباياہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 453 | وجه مد و من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 455 | مكتوب ۸۱ ما ايك معامله كے عل اور واقعه كي تُعبير ميں خواجه جمال الدين حسين كي طرف صادر فرمايا ہے۔<br>مكتوب ۸۲ مهاجرت يعني جدائي كے رخ والم كے اظہار ميں بمع بعض بشار توں كے مخدوم زادگان خواجه محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 454 | سعيدوخواجه محمد معصوم مدظلهماكي طرف صادر فرمايا ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | مكتوب ٨٣- الشكر كى بركات مين كه جبال باختيار ربناية تاب بزرگ مخدوم زادول كى طرف صادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 455 | فرمايے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 456 | مكتوب ٨٤٠ ال طريقة عاليه ك آواب من حافظ عبدالغفوركي طرف صادر فرمايا ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 457 | مكتوب ٨٥٠ حفظاو قات كى تفيحت مين حضرت مخدوم زاده محد معصوم كى طرف صادر فرمايا -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | محتوب ٨٦ خوارق كي بكثرت اور بقلت ظاهر مونى كي بيان مين درويش حبيب خادم كي طرف صادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 457 | فرملاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 459 | مكتوب ٨٧. حفرت ايثال كر وريدى كامر ادي مولانا محد صافح كاطرف صادر فرمايا بـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | محتوب ٨٨. فليل كى خلت كے اسرار اور تعين وجودى كے اثبات ميں مخدوم زاده عالى مرتبہ خواجه محد سعيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 460 | سلمہ اللہ تعالیٰ کی طرف صادر فرہاہا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | محتوب ٨٩- شخ روز بھان بھٹی قدس سرہ کے کلام کی شرح اور توحید وجودی کے بعض د قائق کے بیان میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 468 | قاضی اساعیل فرید آبادی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | محتوب . ٩٠ اس سوال كے جواب ميں جو عار فول كے مشاہدہ كى حقیقت كے بارہ ميں كيا كيا تھا۔ فقير ہاشم كشمى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 473 | کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | مكتوب 41 ان سوالوں كے جواب ميں جو معرفت وايمان حقق كے در مياني فرق كى نبت كے گئے تھے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 475 | مولاناطا ہر بد خشی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

478

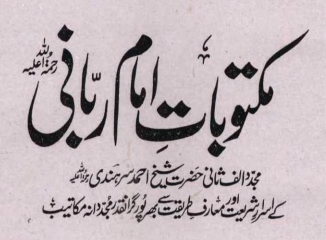
480

محتوب ۹۲ ۔ اس سوال کے جواب میں کہ صوفیاء حق تعالی کے کلام کو سنتے ہیں اور اس سے ہم کلام ہوتے ہیں۔ فقیر محمد ہاشم کشمی کی طرف صاور فرہا ہے۔ محتوب ۹۳ ۔ تعین اول وجودی کی تحقیق اور حبیب و ظلیل و کلیم علیم الصلوٰۃ والسلام کے مبادی تعینات کے

در میان فرق کے بیان میں حضرت مخدوم زادہ خواجہ محد سعید کی طرف صادر فرمایا ہے۔

|      | مكتوب عد ملل وجمال ذاتى اوراس بي فوق ك مرتبه مقدسه ك و قائق مين اوراس بيان مين كه ان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | وفول مرتبول میں سے حضرت حبیب و خلیل و کلیم علیم الصلوقة والسلام کے تعینات کا حصد کیاہے اور حضرت ایشاں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | المعربي والروانيات والمعربية والمعربية المعربية المعربية والمعربية والمعربية المعربية المعربية المعربية المعرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 483  | تدس مرہ کے تعین کا بہرہ کون ساہ۔ حضرت مخدوم زادہ خواجہ مجمد معصوم سلمہ اللہ تعالیٰ کی طرف صادر فرمایا ہے۔<br>محمد تندید میں م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | معتوب 90- ان امر ار کے بیان میں جو حضرت ایشاں مد ظلہ العالی والدیت کے ساتھ تخصوص ہیں۔ مولانا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 487  | ٹر صالح کولائی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | محتوب ٩٦ ان امراد كے بيان ميں جو آنخضرت صلى اللہ عليه وآله وسلم كے دونوں مبارك اسموں كے تعاقب كرد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 490  | ماتھ تعلق رکھتے ہیں۔ فقیر ہاشم کشمی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 492  | مکتوب ۹۷۔ عالم کے موہوم ہونے کے سریل صوفی قربان رہ یا کی طرفہ یہ ان فراا یہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 492  | عتوب ۹۸ - حن صوری لینی ظاہری حن سے بکثرت لذت پانے کے شروبرائی کے بیان میں۔ حاجی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      | بدالطيف خوارزي کي طرف صادر فرمايا ہے۔<br>بدالطيف خوارزي کي طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 493  | بر یک ورزن رک صور ترایع کے در در ان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | حتوب ٩٩- ان ظاہرى و باطنى نغمتوں كے شكريد كے اظہار ميں جو مادراء النهر كے بزرگوں كى بركات سے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 493  | پچی ہیں۔ سیادت مآب ارشاد پناہ میر مومن بلخی کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | عتوب مداران مرك كشف مين كه حفرت يوسف عليه السلام كرساته حفرت يعقوب عليه السلام ك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 495  | ۔ فیاری کی وجہ کیا تھی اور بعض اسر ارغریبہ اور علوم عجیسہ کے بیان میں سینخ نور اکمق کی طرفہ صان فریاں سر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | كتوب 1.1 فالسفة كم مذال كم موافق آيات قر آنى كا تاويل و تفير كرنے منع كرنے كے بيان ميں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| F44  | ) فيدالقد دا طرق صادر في السر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 514  | ی جوست موت معادر رویه جهد می بخشی اور طالبان حق کی تربیت کی تر خیب میں جناب میر محمد نعمان کی طرف صادر<br>ملا ہے۔<br>ملا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| -    | عب معنا ہے۔<br>الماہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 515  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      | کتوب ۱۰۳ قصور احوال پر ترہیت کرنے اور شکیل و اکمال کے حاصل ہونے پر ترغیب دینے کے بیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 516  | نا بالميدالحد فا فاطر ف صادر قرمانا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | كتوب ١٠٤ بعض مراتب تك يُنتِخ كي خوشخري مين حضرات ذوالبر كات حضرت خواجه مجر سعيد وحضرت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 517  | جہ حمد منظوم فی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | عتوب ١٠٥ منت كوزنده كرنے اور بدعت بے درانے كے بيان ميں شيخ حن بركى كى طرف اس كے اس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 540  | 2. والمراكب المراكب ال |
| 518  | ع <b>توب ۲۰۱</b> اس واقعہ کے بیان میں کہ جس میں آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو دیکھا تھااور ان ہے<br>علایہ نتر کر تھے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | في الحالتان بالكان سل حفيرا - من ومن المكان سلمسران أنه السام طين الناب المان  |
| 519  | عن المراجعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | عقوب ۱۰۷ منبت رابط میں فتور آنے اور طاعات میں لذت نہ پانے کے سب میں خواجہ محمر انٹر ف کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 521  | ف صاور فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | توب ۱۰۸ - ان معاملات کے بیان میں جو اصل الاصل کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں اور یہ معرفت معنی ہے۔<br>استری اور الدین دیکی مار نہ میں نہ نہ میں اور الدین معرفت معنی ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 521  | ں بیل ملا طاہر خادم فی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1    | 🕰 🗕 ۱۰۹۔ اس بیان میں کہ عالم کا بجاد مرتبہ وہم میں ہے لیکن ایجاد کے استقرار و تعلق کے باعث نفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| . 10 | ) ہو گیا ہے اور مید مرتبہ علم و خارج کے مرتبہ کے ماسواہے اور اس بیان میں کہ وحدت بھی نفس امری ہے اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| -    | 31 20 10 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|      | 1 in a se 6000 1 mm & 1 mm & 1                                                                                             |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Live | کشت بھی اور اس بات کی محقیق میں کہ باوجود ثبات واستقر ار کے سالک کو فنا کیو تکر ہے حضرت مخد وم زادہ خواجہ محمد             |
| 522  | معصوم سلمه الله تعالی کی ظرف صادر فرمایا ہے۔                                                                               |
|      | مكتوب ١١٠ ـ اس بيان من كه عارف كامعالمه يهال مك بين جاتاب كدكى معلوم كي صورت اس ميل حاصل                                   |
|      | نہیں ہوتی۔اس وقت ہرایک ذرہاس کیلئے مطلوب کی طرف شاہراہ ہوتا ہے اور اس بیان میں کہ اس عارف کی حب                            |
|      | حق تعالی کی حب تک پہنچادیتی ہے اور اس کا بغض حق تعالی کے بغض کا باعث ہو تاہے ای طرح اس کی تعظیم واہانت                     |
|      | کامال ہو تا ہے۔ آنخفرت علیہ کی آل واصحاب کو بھی آنخفرت علیہ کے ساتھ یمی نسبت ہے۔ یہ معارف معنی                             |
| 524  | ے نقل کئے گئے ہیں۔ حضرت مخدوم زادہ محمد معصوم سلمہ اللہ تعالیٰ کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                      |
|      | مكتوب 111 قابَ فوسين اور أو أذنى ك بعض امر ارغريب كيان مين اور اس مرين كه عارف كالل                                        |
|      | ایے کاتب شال یعنی بائیں طرف کے عملنامہ لکھنے والے فرشتہ کو نہیں یا تا۔ یہ معارف بھی معنی سے منقول ہیں۔ شخ                  |
| 526  | نور نحد نهاری کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                       |
|      | مكتوب ١١٢ ـ اس بيان مين كه حق تعالى كى صفات هيقيه ندوات كاعين بين ندوات كاغير - شريعت بناه قاضى                            |
| 527  | اسلم کی طرف صادر فر ہائے۔                                                                                                  |
|      | مكتم ب ۱۱۳ ـ اس بمان میں كه حق تعالیٰ كی صفات حیات اور علم اور تمام كمالات كے ساتھ متصف ہیں اور                            |
|      | صفات کے اس قیام کے معنی کی محقیق میں جوذات جل شاند کے ساتھ رکھتی ہیں، ملاسلطان سر ہندی کی طرف صادر                         |
| 528  | فرمایاب۔                                                                                                                   |
|      | مكتوب 112 صفات واجبى كى تحقيق اورائي كمالات كرساتھ حق تعالى كے علم كے تعلق كى كيفيت ميں اور                                |
|      | اس بیان میں کہ معنی کو عین کے قیام ہے چارہ نہیں لیکن اس کیلے محل کا ثابت کرناضر وری نہیں اور تعین وجود ک اور               |
|      | ا نبیاء متبوعین اور انبیاء تا بعین علیم الصلوة والسلام اور ملا تکه کرام کے مبادی تعینات اور اولیاء وعوام مومنین و کفار اور |
| 529  | عالم آخرت کی موجودات کے مبادی تعینات کے بیان میں صادر فرمایا ہے۔                                                           |
| 537  | مكتوب 110_ بعض استضاروں كے جواب ميں عرفان پناه مرزاحيام الدين احمد كى طرف صادر فرمايا ہے۔                                  |
| 538  | مكتوب ١١٦_ خلق الله كي فد متكارى كى ترغيب من خواجه ابوالكارم كي طرف صادر فرمايا -                                          |
|      | مكتوب ١١٧_ آيت كريد إدَّ في ذَلِكَ لَذِ حُوى الْح كم معى اوردوس عاعر اضول كريان من مولانا في                               |
| 538  | غلام محمد کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                           |
| 541  | مكتوب ١١٨ مولاناعبدالقادرانبالوى كى طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                    |
| 547  | مكتوب ١١٩_مولانامودود محركى طرف صادر فرمايا -                                                                              |
| 548  | مكتوب ١٢٠ عزات يعنى كوشد نشنى كافتيار كرنے كيان ميں مير منصور كى طرف صادر فرمايا ب                                         |
|      | مكتوب ١٢١ ايك كتوب كعبارت كے حل ميں جوامر اد پر مشتل ہے۔ مرزاحام الدين احد كى طرف صادر                                     |
| 549  | فربایا ہے۔                                                                                                                 |
| 559  | مكتوب ١٢٢ مولاناحس د بلوى كى طرف صادر فرمايا ب                                                                             |
|      | مكتوب ١٢٣ اس بيان ش كد وه راه جو جناب قدس جل شاند كى طرف بينيان والي بين ووبين - نور محد                                   |
| 575  | نہاری کی طرف صادر فرمایا ہے۔                                                                                               |
| 578  | مكتوب ١٧٤ شخ محر طاہر بدخش كى طرف صادر فرمايا ہے۔                                                                          |
| 580  | رساله مبدأ ومعاد                                                                                                           |
|      | *************************************                                                                                      |
|      | www.maktaban.org                                                                                                           |
|      |                                                                                                                            |





### ترجمه ممتوبات امام ربانی مجدد الف ثانی حم<sup>د الشعلیه</sup> د فتر دوم

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

حمد کثیر اور طیب اور مبارک سب اللہ تعالیٰ ہی کیلئے ہے۔ جیسے کہ ہمار ارب پہند کر تااور چاہتاہے اور اس کے حبیب پاک حضرت محمد علیلیہ اور ان کی آل واصحاب اور اہل بیت اور کامل وار ثوں اور تمام ہدایت کی راہ پر چلنے والوں اور تمام انبیاءاور مرسلین اور ملا نکہ مقربین پر کامل اور تمام صلوٰۃ وسلام ہو جیسے کہ ان کی بلندشان کے لاکت اور مناسب ہے۔

حمد وصلوٰۃ کے بعد واضح ہوکہ امام بزرگ، علماء را تخین کے پیشوا، مرسلین کی خلعتوں ہے شرف یافتہ ، ولایت اصلیہ کے صاحب، اسر ار الہی کے مخزن، متثابہات قرآنیہ کے دقیقوں کو جانے والے، خدا تعالیٰ کی آیات میں ہے آیت عجیبۃ الف ٹانی کے مجد د، ہمارے شخ وامام حضرت شخ احمد فاروتی (کہ خدا تعالیٰ کی آیات میں ہے آیت عجیبۃ الف ٹانی کے مجد د، ہمارے شخ وامام حضرت شخ احمد فاروتی (کہ خدا تعالیٰ ان کو تمام اہل جہان کے سر پر سلامت رکھی) کے یہ مکتوبات ایسے علوم غریبہ اور معارف عجیبۃ اور اسر ار لطیفہ اور د قائق شریفہ پر مشتمل ہیں۔ جن کو آج تک کی عارف نے بیان نہیں کیااور نہ ہی کی ولی نے ان کی طرف اشارہ کیا ہے یہ علوم اور معارف انواز نبوت کے مشکوٰۃ سے مقتبس ہیں۔

جب دفتر اول کے مکتوبات تین سوتیرہ تک پہنچے تو حضرت ایشان سلمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اس دفتر کواس عدد پر ختم کریں۔ کہ پیغیبران مر سل صلوات اللہ تعالیٰ علے نبیناو علیہم اور اصحاب اہل بدر رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین کی تعداد کے موافق ہیں۔اس لئے دفتر اول تیمناہ تبر کااس عدد پر ختم کیا گیا۔

بعدازاں اور مکتوبات جو صادر ہوتے رہے۔ان کے جمع کرنے کے لئے معارف کو جاننے والے۔ حقائق کو پہنچاننے والے۔ فیض اللی کے مظہر۔اسر ارلا متناہی کے منبع۔ ظاہری باطنی علوم کے جامع حضرت مخدوم زادہ مجدالدین خواجہ محمد معصوم (کہ اللہ تعالی ان کو سلامت اور باتی رکھے اور ان کو اعلیٰ

کمال تک پہنچائے) نے فرمایا۔ان کے حکم شریف کے موافق اس درگاہ بلند کے خاکر وبوں میں سے کمترین اور اللہ تعالیٰ کے بندوں میں سے عاجز بندہ عبد الحقُ بن خواجہ چاکر حصاری (کہ اللہ تعالیٰ اس کے گئاموں کو بخشے اور اس کے عیبوں کو ڈھانچ اور اس کا خاتمہ نیک کرے)ان مکتوبات کے جمع کرنے کے در پے ہوا۔ ھُوَ اللّٰهُ الْمُوفِقُ وَ عَلَيْهِ التَّكْكُلانُ (اللہ تعالیٰ بی توفیق دینے والاہے اور اسی پر بھر وسہ ہے)

### مكتوب ١

مئلہ وحدت وجود میں شخ محی الدین ابن عربی سے مذہب کے بیان میں جو حضرت
ایشان سلمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک مختارہ۔ شخ عبد العزیزجو نپوری کی طرف صادر فرمایا:
اللہ تعالیٰ کی حمد ہے جس نے امکان کو وجوب کا آئینہ اور عدم کو وجود کا مظہر بنایا وجوب اور وجود اگرچہ حق تعالیٰ کی حمد ہے جس نے امکان کو وجوب کا آئینہ اور عدم کو وجود کا مظہر بنایا وجوب اور وجود اگرچہ حق تعالیٰ کے کمال کی دو صفین ہیں۔ لیکن حق تعالیٰ تمام اساء و صفات اور تمام شیون واعتبارات اور خمام مشاہدات و مکاشفات اور تمام محسوس و طہور او بلون اور تمام موہوم و متحیل سے وراءالوراء ثم وراءالوراء ثم وراءالوراء شم وراءالوراء ہے۔

چہ گوئیم باتواز مرغے نشانہ کہ با عنقا بود ہم آشیانہ زعقابست نامی پیش مردم زمرغ من بود آل نام ہم گم ترجمہ: کیوں کیامرغ کا تجھے نشانہ جو عنقا سے رہے ہم آشیانہ

مرب نام عنقاب كومعلوم مرے بے مرغ كا بھى نام معدوم

کی جردوں ہے ور ہے ہی ور ہے رہ جاتا ہے۔ اس ذات پاندگی پاک بارگاہ تک نہیں پہنچتا۔ بلکہ اس کی عزت و جلال کے پردوں ہے ور ہے ہی ور ہے رہ جاتا ہے۔ اس ذات پاک نے اپن تعریف آپ ہی کہی ہے اور اپنا حمد آپ ہی بیان کیا ہے۔ وہ ذات پاک آپ ہی حامد اور آپ ہی محمود ہے۔ تمام مخلو قات جمد مقصود کے ادا کرنے ہے عاجز ہیں۔ کو تکرنہ ہوں۔ جب کہ وہ رسول عقیقے بھی اس کی حمد ہے عاجز ہیں۔ جو قیامت کے دن لواء حمد کے افعانے والے ہیں۔ جس کے نیچ حضرت آدم اور تمام انبیاء علیم الصلوة والسلام ہو تگے۔ وہ رسول ظہور میں تمام مخلو قات میں ہے افضل واکمل اور مرتبہ میں سب نیادہ قریب اور سب سے زیادہ قریب اور مست ہے۔ سب سے نیادہ حسن و جمال و کمال کے جامع ہیں۔ ان کا قدر سب سے زیادہ بلند اور ان کی شان و شرف سب سے نیادہ شرف سب سے نیادہ شرف سب سے مضبوط اور ان کی ملت سب سے نیادہ راست اور در ست ہے۔ ہرزاور سب میں سب سے نیادہ شرفی سب سے معززاور سب میں سب سے نیادہ شرفی اور خاندان میں سب سے معززاور میں بیادہ شرفی اور خاندان میں سب سے معززاور میں بیادہ شرفی ہیں تھے۔ (یعنی پیدانہ ہوئے تھے) قیامت کے برن گرما ہے کہ قیامت کے دن ہم ہی پیچھے چلنے والے ہوں گیا ورہم ہی آگے جانے والے ہیں۔ میں ون وہ تا ہو نگے۔ انہوں نے اپنے میں ہیں اسیات نے تی میں ہیں اللہ تعالی کا حبیب اور خانجین ہوں گیاں۔ میں بیات فخر سے نہیں کہا (بلکہ اظہار حقیقت ہے) اور ہیں بی اللہ تعالی کا حبیب اور خاتم النہیں ہوں لیکن ہوں گیاں کے سب سے اول میں بی

نکلوں گااور جب وہ گروہ در گروہ جائیں گے تو ان کا ہاکئے والا میں ہی ہوں گااور جب وہ خاموش کئے جائیں گے تو ان کی طرف سے خطیب اور کلام کرنے والا میں ہی ہوں گااور جب وہ بند کئے جائیں گے تو ان کی شفاعت میں ہی کروں گااور جب وہ رحت و کرامت سے ناامید ہو نگے۔ تو میں ہی ان کو خوشنجری دوں گا۔اس دن تمام تحفیاں میرے ہی ہاتھ میں ہو نگی۔ان پر اور ان کے تمام بھائی نبیوں اور مرسلوں اور ملا نکہ مقربین اور تمام اہل اطاعت پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے صلوۃ وسلام و تحیة و ہرکت نازل ہوجو ان کی شان بلند کے لاکق ہے جس قدر کہ ذکر کرنیوالے اس کاذکر کریں اور غافل اس کے ذکر سے فال رہیں۔

حمد وصلوقاور تبلیغ دعوات کے بعد واضح ہوکہ آپ کا صحیفہ شریفہ جواس فقیر کے نام لکھا ہوا تھا۔ میرے عزیز بھائی شخ محمد طاہر نے پہنچایااور بہت خوش کیا۔ چونکہ آپ کا صحفیہ کشف وشہود والوں کے حقائق ومعارف سے بھر اہموا تھا۔ دوبالاخوشی حاصل ہوئی۔ جَزَا کُمُ اللّلٰهُ سُبُحَانَه، نفیر بھی آپ کے صحفیہ کی موافقت کر کے اس بلندگروہ کے ذوق و فداق کی چند باتیں ان چند کلموں میں تحریر کرے آپ کو تکلیف دیتا ہے۔

میرے مخدوم! آپ کو معلوم ہے کہ وجود ہر خیر و کمال کا مبداءاور عدم ہر نقص وشر ارت کا منشاء ہے۔ وجود واجب جل شانہ کے لئے ثابت ہے اور عدم ممکن کے نصیب ہے تاکہ تمام خیر و کمال حق تعالیٰ کی طرف عاکد ہو اور تمام شرو نقص ممکن کی طرف راجع ہو۔ ممکن کے لئے وجود ثابت کر نااور تمام خیر و کمال کو اس کی طرف راجع کرنا در حقیقت اللہ تعالیٰ کے ملک وملک میں اس کوشر یک بنانا ہے۔ اس طرح ممکن کو واجب تعالیٰ کا عین کہنا اور ممکن کے صفات و افعال کو حق تعالیٰ کے صفات و افعال کو حق تعالیٰ کے صفات و افعال کا عین بنانا بڑی ہے ادبی اور حق تعالیٰ کے اساء و صفات میں الحاد وشرک ہے۔ بیچارہ کمینہ خاکر وب جو ذاتی نقص و حبث ہے تحدید اور حق تعالیٰ کے اساء و صفات میں الحاد وشرک ہے۔ بیچارہ کمینہ خاکر وب حوذاتی نقص و حبث ہے تحدید اور جیار کھتا ہے کہ اپنے آپ کو اس عظیم الشان باد شاہ کا عین صفات وافعال کو اس کی عمدہ اور جیلہ صفات وافعال کو اس کی عمدہ اور جیلہ صفات وافعال کا عین خیال کرے۔

علاء ظاہر نے ممکن کے لئے وجود ثابت کیا ہے اور واجب تعالیٰ کے وجود اور ممکن کے وجود کو وجود کے افراد مطلق سے سمجھا ہے۔ یعنی قاعدہ تشکیک کے موافق واجب تعالیٰ کے وجود کو اولیٰ واقدم کہا ہے۔ حالا تکہ یہ بات ممکن کو واجب تعالیٰ کے ساتھ ان کمالات و فضائل میں جو وجود سے پیدا ہوتے ہیں شریک بنانے کا باعث ہے۔ تعالی الله عن ذلیک عَلُوّا کَینُوا (الله تعالیٰ اس بات سے بہت برتر اور بررگ ہے) حدیث قدمی میں آیا ہے۔ الْکِنُویاءُ وِ دَانی وَ الْعُظْمَةُ إِذَادِی (برائی میری چادر اور بررگ ہے) حدیث قدمی میں آیا ہے۔ الْکِنُویاءُ وِ دَانی وَ الْعُظْمَةُ إِذَادِی (برائی میری چادر اور

عظمت مير اازارب)

اگر علما ظاہر اس دقیقہ سے واقف ہوتے توہر گز ممکن کے لئے وجود ثابت نہ کرتے اور خیر و کمال جو اس بارگاہ کے ساتھ مخصوص ہے۔ وجود کے اختصاص کے اعتبار سے ممکن کے لئے ثابت نہ کرتے۔ رَبَّنَا لَا تُوَّاحِذُ نَاۤ اِنْ نَسِیْنَا اَوْ اَخْطَأْنَا (یااللہ توہماری بھول چوک پر مواخذہ نہ کیجیو)

ا کثر صوفیاءاور خاص کران میں ہے اکثر متأخرین نے ممکن کو واجب تعالیٰ کا عین جانا ہے اور اس کے صفات وافعال کو حق تعالیٰ کے صفات وافعال کاعین خیال کیا ہے۔وہ کہتے ہیں ہ

ہمسایہ و ہمنشین وہمراہ ہمہ اوست دردلق گداؤاطلس شہ ہمہ اوست در المجمن فرق و نہانخانہ جمع باللہ ہمہ اوست تم باللہ ہمہ اوست ترجمہ: ہمسایہ وہمرہ ہے وہی اللہ علی فرق و نہانخانہ میں جمع بخدا سب وہی باللہ ہے وہی اللہ ہم اللہ ہے وہی اللہ ہم اللہ

یہ بزرگواراگرچہ وجود کے شریک کرنے سے پر ہیز کرتے ہیں اور دوئی سے بھا گتے ہیں لیکن غیر وجود کو وجود جانتے اور نقائص کو کمالات سجھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ذاتی نقص و شرارت کی چیز میں نہیں ہے۔اگر ہے تو نہیں اور اضافی ہے۔ مثلاز ہر قاتل انسان کی نبیت شرارت رکھتا ہے کیو نکہ ان کی زندگی کو دور کر تاہے۔لیکن اس حیوان کی نبیت جو اس زہر میں مخلوق ہے۔ آب حیات اور تریاق نافع ہے۔اس امر میں ان کا مقد اءان کا اپنا کشف و شہود ہے۔ جس قدر کہ ان کو معلوم ہوا ہے۔انہوں نے ظاہر کر دیا ہے۔ اللہ منہ اُونَا حَقَائِقَ الْاَشْمَاءِ کُمَا هِی (یااللہ تو ہم کو اشیاء کی حقیقیں جیسی کہ وہ ہیں۔ دکھا)

اس بارے میں جو کچھ اس فقیر پر ظاہر کیا گیاہے۔ مفصل بیان کر تاہے۔ پہلے شیخ محی الدین ابن عربی کاجو متاخرین صوفیاء کا امام و مقتد اہے۔ اس مسئلہ میں جو مذہب ہے وہ بیان کر تاہے۔ بعد از ال جو کچھ کشف میں آیاہے۔ تحریر کر تاہے تاکہ دونوں مذہبوں کے در میان پورے طور پر فرق ظاہر ہو جائے اور دفت کے باعث ایک دوسرے کے ساتھ ملے جلے نہ رہیں۔

شخ می الدین اور اس کے تابعین فرماتے ہیں کہ حق تعالی کے اساء و صفات حق تعالیٰ کی عین ذات ہیں نہ بن نیز ایک دوسرے کے عین ہیں۔ مثلاً علم و قدرت جس طرح حق تعالیٰ کی ذات کے عین ہیں اس طرح ایک دوسرے کے بھی عین ہیں اور یہ بھی فرماتے ہیں کہ اس مقام میں تعدد و تکثر کا کوئی نام و نشان نہیں ہے اور نہ ہی کی قتم کا تمائز و تباین ہے۔ حاصل کلام یہ کہ ان اساء و صفات اور شیون و اعتبارات نے حضرت علم میں اجمالی اور تفصیلی طور پر تمائز و تباین پیدا کیا ہے۔ اگر تمیز اجمالی ہے تواس کو تعین اول سے تعبیر کرتے ہیں اور اگر تفصیلی ہے تواس کو تعین ثانی کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔

تعین اول کو وحدت کہتے ہیں اور اس کو حقیقت محمدی جانے ہیں اور تعین نانی کو احدیت کہتے ہیں اور اس کو تمام ممکنات کے حقائق سمجھتے ہیں اور ان حقائق ممکنات کو اعیان نابتہ جانتے ہیں۔ یہ دو تعین علمی جن کو وحدت اور واحدیت کہتے ہیں مر تبہ وجوب ہیں نابت کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ان اعیان نے وجود خارجی کی ہو نہیں پائی اور خارج ہیں احدیت مجر دہ کے سوا پچھ موجود نہیں ہے یہ کثرت جود کھائی دیتی ہاں اعیان نابتہ کا عکس ہے۔ جو ظاہر وجود کے آئینہ ہیں جس کے سوا خارج ہیں پچھ موجود نہیں منعکس ہوا ہے اور وجود تخیلی پیدا کیا ہے جس طرح کہ آئینہ ہیں کی شخص کی صورت منعکس ہو کر آئینہ ہیں وجود تخیلی پیدا کرلے اس عکس کا وجود خیال کے سوا پچھ نابت نہیں اور نہ ہی آئینے میں کسی شخص کی صورت منعکس ہو کر آئینہ ہیں وجود تخیلی پیدا کرلے اس عکس کا وجود خیال کے سوا پچھ نابت نہیں اور نہ ہی اس آئینے میں کسی شخص کی شخص ہونے کے باعث بڑااستیکام اور اثبات رکھتا ہے۔ اس لئے وہم و تخیل کے اٹھنے سے اٹھ تنہیں سکتا اور ہونے کے باعث بڑااستیکام اور اثبات رکھتا ہے۔ اس لئے وہم و تخیل کے اٹھنے سے اٹھ تنہیں سکتا اور ہوا ہونے کے باعث بڑااستیکام اور اثبات رکھتا ہے۔ اس لئے وہم و تخیل کے اٹھنے سے اٹھ تنہیں سکتا اور ہوا ہوں وہی می دوم تعین مثال اور قسم سوم تعین جسدی ہے جو عالم شہادت سے قسم اول تعین روحی ہے اور قسم دوم تعین مثال اور قسم سوم تعین جسدی ہے جو عالم شہادت سے تعلق رکھتا ہے۔

ان تینوں تعینوں کو تعینات خارجیہ کہتے ہیں اور مرتبہ امکان میں ثابت کرتے ہیں۔ تنزلات خمسہ بھی انہی تعینات پخبگانہ ہے مراد ہے۔ان تنزلات خمسہ کو حضرات خمس بھی کہتے ہیں۔ چونکہ حق تعالی کی ذات اور اس کے اساء و صفات کے سواجو عین ذات ہیں۔ان کے نزدیک خارج کا علم ثابت نہیں ہوا اور انہوں نے صورت علمیہ کو اس صورت کا عین سمجھا ہے نہ اس کا شبہ و مثال اور ایسے ہی اعیان ثابتہ کی صورت منعکمہ کو جو ظاہر وجود کے آئینہ میں نمود ار ہوئی ہے۔ان اعیان کا عین تصور کیا ہے نہ اس کی شبہ و ماند۔اس لئے اتحاد کا تھم کیا ہے اور ہمہ اوست کہا ہے۔

یہ ہے شیخ محی الدین کے مذہب کا بیان مسکلہ وحدت وجود میں اجمالی طور پر اور یہی وہ علوم ہیں جن کو شیخ خاتم الولایت بن کو شیخ خاتم الولایت کے ساتھ مخصوص جانتا ہے اور گہتا ہے کہ خاتم الدیو قان علوم کو خاتم الولایت سے اخذ کر تاہے اور جن کی توجیہ میں فصوص کے شار حین بڑے تکلفات کرتے ہیں۔

حاصل کلام میہ کہ شخے ہے پہلے اس گروہ میں ہے کسی نے ان علوم واسر ار کے ساتھ زبان نہیں کھولی اور اس حدیث کو کسی نے اس طرح بیان نہیں کیا۔اگرچہ توحید واتحاد کی باتیں سکر کے غلبوں میں ان سے ظاہر ہوئی ہیں اور اناالحق اور سجانی کہاہے لیکن اتحاد کی وجہ اور توحید کا موجب کسی نے معلوم

aktabah.org

تہیں کیا۔

پس شخ ہی اس گروہ میں سے متقد مین کی برہان اور متاخرین کی ججت ہے لیکن ابھی اس مسئلہ میں بہت سے و قائع پوشیدہ رہ گئے ہیں اور اس بارہ میں کئی قتم کے پوشیدہ اسر از ظاہر نہیں ہوئے جن کے ظاہر کرنے اور لکھنے کی توفیق اس فقیر کو حاصل ہوئی ہے۔ وَ اللّٰهُ یُبحِقُّ الْحَقَّ وَ هُوَ یَهْدِی السَّبِیْلَ (الله تعالی حق ثابت فرما تا ہے اور وہی سید ھے راستہ کی ہدایت دیتا ہے)

میرے مخدوم! واجب الوجود جل شانہ کے صفات ثمانیہ جو اہل حق شکر اللہ تعالی سعیم کے مزد یک خارج میں موجود ہیں۔ حق تعالی کو ذات سے خارج میں متمیز ہیں اور وہ تمیز بھی ذات و صفات کی طرح یہ یہ تمیز بھی فی اللہ تمیز بھی فی سے متمیز ہیں کی طرح یہ بیل کی طرح یہ بیل کی خرت ذات تعالیٰ کے مرتبہ میں بھی ثابت ہے لائه الواسع بالوسع بالوسع الممجھول بلکہ تمیز بھی فی حضرت ذات تعالیٰ کے مرتبہ میں بھی ثابت ہے لائه الواسع بالوسع بالوسع الممجھول بالکی فی مند معلوم مند وہ اللہ جس کی کیفیت معلوم منہیں) وہ تمیز جو ہمارے فیم اور اور اک میں آسکے۔ اس جناب پاک سے معلوب ہیں کی کیفیت معلوم تجوری (بعض بعض اور جزو جزو ہونا) اس جگہ مصور نہیں اور تحلیل و ترکیب کا اس بارگاہ میں و خل نہیں اور حال و محل ہو نیکی وہاں گنجائش نہیں۔ غرض یہ کہ جو ممکن کے صفات واعر اض ہیں سب اس جناب پاک سے معلوب ہیں لیڈس کی میڈلم شیء و فی اللّذات و کو الوفی الصفات و کو اوجود حق تعالیٰ (ذات و صفات وافعال میں کو کی اس کی مانند نہیں) اس بھی تفصیل و تمیز پیدا کی ہے اور منعکس ہوئے ہیں اور ہر صفت و اسم متمیز ہ کے لئے مرتب علم میں بھی تفصیل و تمیز پیدا کی ہے اور منعکس ہوئے ہیں اور ہر صفت و اسم متمیز ہ کے لئے مرتب علم میں ایک مقابل اور نقیض ہے۔ مثلاً مرتبہ علم میں صفت علم کامقابل اور نقیض میں مفت علم کامقابل اور نقیض میں مفت کے بار ہونے کی ہوئی ہوئی ہیں اور منوب کی مقابل اور نقیض ہے۔ مثلاً مرتبہ علم میں صفت علم کامقابل اور نقیض کے مشابلہ اساء و صفات کے آ کینے اور ان کے عکس کے مظہر بن گئی ہیں۔

فقر کے نزدیک وہ عدمات بمعہ اساء و صفات کے عکسوں کے حقائق ممکنات ہیں۔ خلاصہ بیہ ہے کہ وہ عدمات ان ماہیات کے اصول و مواد کی طرح ہیں اور وہ عکوس ان مواد میں حلول کی ہوئی صور توں کی طرح پین شخ محی الدین کے نزدیک ممکنات کے حقائق وہ اساء و صفات کی نقیضیں ہیں بمعہ اساء و صفات کے عکسوں کے جو خانہ علم میں ان عدمات کے آئیوں میں ظاہر ہوئی ہیں اور ایک دوسرے سے ماہ مل گئی ہیں۔ قادر مختار جل شانہ نے جب چاہا کہ ان ماہیات ممتز جہ میں سے کسی ماہیت کو وجود ظلی کے ساتھ جو حضرت وجود کا پر تو ہے۔ مصف کر کے موجود خارجی بنائے۔ تو اس ماہیت ممتز جہ پر حضرت وجود کا پر تو ہے۔ مصف کر کے موجود خارجی بنائے۔ تو اس ماہیت ممتز جہ پر حضرت وجود کا پر تو ہے۔ مصف کر کے موجود خارجی بنائے۔ تو اس ماہیت ممتز جہ پر حضرت وجود کا پر تو ہے۔ مصف کر کے موجود خارجی بنائے۔ تو اس ماہیت میں اس کی باتی

صفات کی طرح حضرت وجود اوراس کی کمالات تا بع کا پر توہے مثلاً ممکن کا علم واجب الوجود کے علم کا پر تواور ظل ہے جواپنے مقابل میں منعکس ہواہے اور ممکن کی قدرت بھی ایک ظل ہے۔جو بجز میں جو اس کے مقابل ہے منعکس ہوئی ہے۔اس طرح ممکن کا وجود حضرت وجود کا ظل ہے جو عدم کے آئینہ میں جواس کے مقابل ہے منعکس ہواہے

نیاوردم از خانہ چیزے نخست تودادی ہمہ چیزومن چیز تست ترجمہ: نہیں لایا میں کوئی چیز گھرے مراجو کھے کہ ہے بخشاہے تونے

لکن فقیر کے نزدیک شے کاظل شے کا عین نہیں بلکہ اس کاشبہ و مثال ہے اور ایک کا دوسر ہے پر حمل کرنا ممتنع اور محال ہے۔ پس فقیر کے نزدیک ممکن واجب کا عین نہ ہو گااور ممکن کاواجب پر حمل کرنا عابت نہیں ہوگا کیو نکہ ممکن کی حقیقت عدم ہے اور وہ عکس جواساء و صفات ہے اس عدم میں منعکس ہوا ہے۔ وہ ان اساء و صفات کاشبہ و مثال ہے نہ کہ ان کا عین۔ پس ہمہ اوست کہنا درست نہیں ہوگا بلکہ ہمہ ازاوست کہنا درست ہوگا کیو نکہ ممکن کا ذاتی وجود عدم ہے جوشر ارت و نقص و خبث کا مبدء ہے اور جو کمالات از قتم وجود اور اس کی توابع و غیرہ کے ممکن میں پائی جاتی ہیں۔ سب اس بارگاہ جل شانہ سے حاصل کی ہوئی ہیں اور حق تعالی کے کمالات ذاتیہ کا پر توہیں۔ پس حق تعالی ہی زہین و آسان کا نور ہے اور حاصل کی ہوئی ہیں اور حق تعالی کے کمالات ذاتیہ کا پر توہیں۔ پس حق تعالی ہی زہین و آسان کا نور ہے اور اس کی مامواء ظلمت ہی ظلمت ہے کیو نکر نہ ہو۔ جب کہ عدم تمام ظلمتوں سے برتراور بڑھ کر ہے۔

اس مبحث کی تحقیق کماحقہ اس مکتوب میں جو فرزند اعظم مرحوم کے نام وجود کی حقیقت اور ماہیات ممکنات کی تحقیق میں لکھاہے۔ تحریر ہو چکی ہے۔وہاں سے طلب فرمالیں۔

پس شخ محی الدین کے نزدیک عالم سب کاسب آن اساء و صفات سے مراد ہے جنہوں نے خانہ علم میں تمیز پیدا کر کے ظاہر وجود کے آئینہ میں نمود و نمائش حاصل کی ہے اور فقیر کے نزدیک عالم ان عدمات سے مراد ہے جن میں حق تعالیٰ کے اساء و صفات خانہ علم میں منعکس ہوئی ہیں اور وہ عدمات بمعہ ان عکسوں کے حق تعالیٰ کے ایجاد سے وجود ظلی کے ساتھ خارج میں موجود ہوئی ہیں۔ پس عالم میں خبث ذاتی اور شرارت جبلی ظاہر اور پیدا ہے اور سب خیر و کمال حق تعالیٰ کی پاک بارگاہ کی طرف میں خبث ذاتی اور شرارت جبلی ظاہر اور پیدا ہے اور سب خیر و کمال حق تعالیٰ کی پاک بارگاہ کی طرف راجع ہے آیت کریمہ ما اَصَابَات مِنْ سَیّنَةٍ فَمِنْ اللهِ وَ مَا اَصَابَاتَ مِنْ سَیّنَةٍ فَمِنْ اللهِ مِنْ مَالَیٰ کی خرف سے ہے اور جو بچھے برائی پہنچے وہ تیرے ایخ نفس سے ہے) اس معرفت کی تائید کرتی ہے اَللهٔ سُبْحَانَهُ اَلْمُلْهِمُ۔

پس اس تحقیق سے معلوم ہواہے کہ عالم وجود ظلی کے ساتھ خارج میں موجود ہے جس طرح کہ حق تعالی وجوداصلی کے ساتھ بذات خود خارج میں موجود ہے۔

خلاصہ بیہ کہ عالم کا بیے خارج بھی وجود وصفات کی طرح حق تعالیٰ کے وجود کے خارج کا ظل ہے پس عالم کو حق تعالیٰ کا عین نہیں کہہ سکتے اور نہ بھا ایک کو دوسرے پر حمل کر سکتے ہیں۔ شخص کے ظل کو شخص کا عین نہیں کہہ سکتے۔ لِوُ جُوْدِ التَّعَايُو بَيْنَهُمَا فِی الْخَارِجِ لِاَنَّ الْإِثْنَيْنِ مُتَعَايِرَانِ ( كيونكہ خارج میں دونوں ایک دوسرے کی متعار ہیں۔ اس لئے کہ دوچزیں ایک دوسرے کی متعار ہوتی ہیں) اور اگر کوئی آدمی شخص کے ظل کو شخص کا عین کہے تو تسام اور تجوزے طریق پر ہوگا جو اس بحث سے اور اگر کوئی آدمی شخص کے ظل کو شخص کا عین کہے تو تسام اور تجوزے طریق پر ہوگا جو اس بحث سے

خارجے۔

اگر کہیں کہ شخ محی الدین اور اس کے تابعین بھی عالم کوحق تعالیٰ کا ظل جانتے ہیں۔ پھر فرق کیا ہوا تومیں کہتا ہوں کہ بیالوگ اس ظلی وجود کو صرف وہم ہی میں خیال کرتے ہیں اور وجود خارجی کی بوتک بھی اس کے حق میں تجویز نہیں کرتے۔ غرض کش موہومہ کووحدت وجود کے طل سے تجیر کرتے ہیں اور خارج میں واحد تعالی ہی کو موجود جانتے ہیں۔ شَتَّانَ مَا بَيْنَهُمَا (ان دونوں میں بہت فرق ہے) پس ظل کے اصل پر حمل کرنے اور نہ کرنے کا باعث ظل کے لئے وجود خارجی کا ثابت کرنااور نہ کرنا ہے۔ بید لوگ چونکہ ظل کے کے لئے وجود خارجی ثابت نہیں کرتے۔اس لئے اصل پر محمول کرتے ہیں اور ب فقیر چونکہ ظل کوخارج میں موجود جانتاہے۔اس لئے اصل پر حمل کرنے کی جرائت نہیں کر تا۔ ظل سے وجود اصلی کے نفی کرنے میں فقیر اور بدلوگ شریک ہیں اور وجود ظلی کے ثابت کرنے میں بھی متفق ہیں۔ لیکن یہ فقیر وجود ظلی خارج میں ثابت کر تاہے اور یہ لوگ وجود ظلی کو وہم و مخیل ہی میں سمجھتے ہیں اور خارج میں احدیت مجر وہ کے سوا کچھ موجود نہیں جانتے اور صفات ثمانیہ جن کا وجود اہل سنت وجماعت رضی الله تعالی عنبم کی آراء کے موافق خارج میں ثابت ہواہان کو بھی علم کے سوا ثابت نہیں کرتے علماء ظاہر اور انہوں نے اعتدال اور میاندروی کے دو طرفوں لینی افراط و تفریط کو اختیار فرمایا ہے اور حق متوسطه اس فقیر کو نصیب ہواہے۔جس کی توفیق اس فقیر کو دی گئی ہے۔اگریہ لوگ بھی اس خارج کا ظل معلوم کرتے توعالم کے وجود خارجی کااٹکارنہ کرتے اور وہم و تخیل پر گفایت نہ فرماتے اور واجب الوجود کی صفات کے وجود خارجی کا انکار نہ کرتے اور اگر علماء ظاہر بھی اس سے واقف ہوتے تو ہر گز ممکن کے لئے وجود اصلی ثابت نہ کرتے اور وجود ظلی پر کفایت کرتے اور پہ جو فقیر نے بعض مکتوبات میں لکھاہے کہ ممکن پر وجود کااطلاق کرناحقیقت کے طور پرہے نہ کہ مجاز کے طور پراس تحقیق کے منافی نہیں کیونکہ ممکن خارج میں وجود ظلی کے ساتھ حقیقت کے طور پر موجود ہے نہ کہ توہم و تخیل کے طور پر جیسے کہ انہوں نے خیال کیا ہے۔

سوال:-صاحب فتوحات مكيد في اعيان ثابته كووجوداور عدم كي در ميان برزخ كهاب في عدم

اس کے طور پر بھی حقائق ممکنات میں داخل ہوا۔ پھر اس تحقیق ادراس قول کے در میان کیافرق ہوا۔
جواب: - برزخ اس اعتبار سے کہا ہے کہ صور علمیہ کی دو جہتیں ہیں ایک جہت وہ ہے جو شوت علمی کے باعث وجود سے تعلق مکملی کے باعث وجود سے تعلق رکھتی ہے اور دوسر کی جہت وہ ہے جو عدم خارجی کے سبب عدم سے تعلق رکھتی ہے کیو نکہ اسکے نزدیک اعیان ثابتہ کو وجود خارجی کی ہوتک نہیں پینچی اور وہ عدم جواس تحقیق میں درج ہوا ہے اور ہی حقیقت رکھتا ہے۔ ایسے ہی بعض بزرگوں کی عبار توں میں ممکن پر عدم کا اطلاق ہوا ہے اس سے مراد معدوم خارجی ہے نہ وہ عدم جس کی تحقیق اوپر ہو چی ہے۔ حق تعالی ان اساء و صفات سے جنہوں نے علم میں تفصیل و تمیزیائی ہے اور عدمات کے آئیوں میں منعکس ہو کر ممکنات کے جنہوں نے علم میں تفصیل و تمیزیائی ہے اور عدمات کے آئیوں میں منعکس ہو کر ممکنات کے

پس عالم کوحق تعالیٰ کے ساتھ کسی قتم کی مناسبت نہیں۔اِ قَ اللّٰهَ لَغَنیٌّ عَنِ الْعَالَمِیْنَ (اللّٰهُ تعالیٰ تمام اہل جہان سے غنی ہے) حق تعالیٰ کو عالم کاعین کہنااور اس کے ساتھ متحد جاننا بلکہ نسبت دینا بھی اس فقیر پر بہت گراں اور د شوار ہے۔

### آل ايثانندومن چنينيم يارب

ترجمه: ووالي بين مين ايا بول خدايا

حقائق ہوگئے ہیں۔وراءالوراہ۔

سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ وَ سَلَامٌ عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ وَالْحَمْدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَلَمِیْنَ (تیرا رباس توصیف سے جوبہ لوگ کرتے ہیں پاک اور بزرگ ہے اور مرسلین پر سلام ہو اور اللہ رب العالمین کی حمہ ہے)وَ السَّلامُ عَلَیْکُمْ وَ عَلی مَنْ لَّدَیْکُمْ

### مكتوب ٢

اس بیان میں کہ حق تعالیٰ کی ذات و صفات کا مرتبہ وجود اور وجوب کے اعتبار سے
ہرتر ہے۔ میر شمس الدین خلخائی کی طرف صادر فرمایا ہے۔ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَلَامٌ عَلَیٰ
عِبَادِهِ الَّذِیْنَ اصْطَفَیٰ (الله تعالیٰ کی حمر ہے اور اس کے برگزیدہ بندوں پر سلام ہو)
آپ کا مبارک خط جو محبت واخلاص سے صادر فرمایا تھا۔ پہنچا۔ بڑی خوشی حاصل ہوئی۔ دینی
بھائیوں کازیادہ ہونا آخرت میں امید وارک کا سب ہے۔اَللَّهُمَّ اَکْثِرُ اِنْحُواْنَنَا فِی الدِیْنِ وَ ثَبِتَنَا وَاِیَّاهُمُ
عَلیٰ مُعَابِعَةِ سَیّدِ الْمُرْسَلِیْنَ عَلَیْهِ وَعَلَیْهِمْ مَّنِ الصَّلُواتِ اَفْضَلُهَا وَ مِنَ التَّسْلِیْمَاتِ اَکَمْلُها (یا
الله تو ہارے دینی بھائیوں کوزیادہ کر اور ہم کو اور ان کو حضرت سید المرسلین عَلَیْقَ کی متابعت پر ثابت

اے محبت کے نشان والے واجب الوجود تعالی و تقدس کی صفات سبعہ یا ثمانیہ مختلف قول کے

موافق جو صفات حقیقیہ ہیں۔ خارج میں موجود ہیں اور اہل حق شکر اللہ تعالی سعیم کے سواباقی تمام مخالف فرقوں میں سے کوئی فرقہ بھی حق تعالی کی صفات کے وجود کا قائل نہیں ہوا۔ حتیٰ کہ اہل حق میں سے متاخرین صوفیہ نے بھی وجود صفات کا انکار کیا ہے اور صفات کی زیادتی کو علم کی طرف راجع کرتے اور کہتے ہیں۔

بیت- ازروئے تعقل ہمہ غیر اند صفات کو ازروئے تحقق ہمہ عین ذات
ترجمہ بیت: غیر ہیں ازروئے تعقل کے صفات لیک شخفیق ہیں ہیں سب عین ذات
حق بیہ ہے کہ اہل حق کی بات برحق ہے مشکوۃ نبوت ہے مقبس اور کشف و فراست کے نور سے
موید ہے۔ حاصل کلام بیا کہ دہ اشکال جو مخالف صفات کے وجود میں رکھتی ہیں۔ قوی ہے کیونکہ صفات
اگر موجود ہوں۔ تو دوامر سے ضالی نہیں۔ ممکن ہوں گی یا واجب امکان حدوث کو مشازم ہے کیونکہ ان
کے نزدیک جو ممکن ہے حادث ہے اور واجب کے متعدد ہونے کا قائل ہونا تو حید کے منافی ہے اور نیز
امکان کی صورت میں حق تعالیٰ کی ذات سے صفات کا الگ ہونالازم آتا ہے اور بیات حق تعالیٰ کے لئے
جہل و بجز کے جواز کا موجب ہے۔

اس اشکال کاحل جو پجھ اس فقیری ظاہر ہواہے ہیہ ہے کہ حضرت حق سجانہ و تعالیٰ بذات خود موجود ہے نہ کہ وجود کے ساتھ ۔ خواہ وہ وجود عین ہو یا زائد اور حق تعالیٰ کی صفات اس کی ذات کے ساتھ موجود ہیں نہ کہ وجود کے ساتھ ۔ کیونکہ اس مقام میں وجود کی گنجائش نہیں۔

شخ علاؤالدوله نے اس مقام کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ فوْق عَالَمِ الْوَجُوْدِ عَالَمُ الْمَلِكِ الْوَدُوْدِ ( عالم الله علی الله الله وجود کے اوپرمالک ودود کاعالم ہے )

پی امکان وجوب کی نسبت بھی اس مقام میں متصور نہیں کیونکہ امکان ووجوب ماہیت اور وجود کی در میانی نسبت کا نام ہے لیکن وہاں نہ وجود ہے نہ امکان اور نہ وجوب سیہ معرفت نظر و فکر کے طور سے ماور اء ہے۔ دائرہ عقل میں محبوس لوگ اس معرفت کو کیاپا سکتے ہیں اور انکار کے سواان کے حصہ میں کیا آسکتا ہے اِلّا مَنْ عَصَمَهُ اللّٰهُ تَعَالٰی (مگر جس کو اللّٰہ تعالٰی محفوظ رکھے)

عرض دیگریہ ہے کہ سادت پناہ میر محب اللہ کچھ مدت سے یہاں تھے اب ان حدود کی طرف جانا چاہتے ہیں ان کی صحبت و خدمت کو غنیمت جانیں۔وَ السَّلامُ عَلَیْکُمْ وَ علی مَنْ لَدَیْکُمْ ۔

#### مکتوب ۳

اس بیان میں کہ انفس و آ فاق کامعاملہ ظلال میں داخل ہے اور ولایت صغریٰ و کبریٰ اور کمالات نبوت اور مجلی افعال کی حقیقت کی تحقیق میں جس کو بعض صوفیہ نے بیان کیا

ہے کہ وہ بخل حق تعالی کے فعل کاظل ہے نہ کہ عین فعل۔ تو پھر صفات وذات کا کیا حال ہوگا۔ حقائق ومعارف کو جانے والے فیض اللی کے مظہر مخد وم زادہ خواجہ محمد سعید سلمہ اللہ تعالیٰ کی طرف صادر فرمایاہے:

اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَام على عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفى (الله تعالى كيك حمد اوراس كر برگزيده بندول يرسلام بو)

ولایت ظلی جس کوولایت صغری کہتے ہیں اس کا نہایت کمال بچلی برتی کے ظاہر ہونے سے حاصل ہوجا تا ہے۔ یہ بچلی برتی کے ظاہر ہونے سے حاصل ہوجا تا ہے۔ یہ بچلی برتی ولایت کبری میں جو انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کی ولایت ہے۔ پہلا قدم ہے اور ولایت صغری اللہ علیہ کی ولایت ہے۔ اس بیان سے اولیا کی ولایت کا اور انبیاء کی ولایت کا فرق معلوم ہوجا تا ہے کہ اولیا کی ولایت کی انتہا نبیاء کی ولایت کی ابتدا ہے۔ انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کی نبوت کے کمالات کا ذکر کیا جائے جب کہ اس ولایت کی انتہا نبوت کی ابتدا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت خواجد نقشیند قدس سرونے انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کی ولایت سے تبعیت ووراثت کے طور پر

حصہ پایا ہے جس کے سبب انہوں نے فرمایا ہے کہ ہم نہایت کو بدائیت میں در جس کے سبب انہوں نے فرمایا ہے کہ ہم نہایت کو بدائیت میں در جس کے سبب تو ولایت کبری سبت و حضور جب کمال تک پہنچ جاتے ہیں تو ولایت کبری سے جاملتے ہیں۔ برخلاف دوسر سے طریقوں سے جاملتے ہیں۔ برخلاف دوسر سے طریقوں کے کہ جن کے کمال کی نہایت مجلی برقی تک ہی ہے۔

جاناچاہے کہ وہ سر جو آفاتی وانفسی سر کے بعد میسر ہو تاہے وہ حق تعالیٰ کی اقربیت میں سر ہو تاہے کیونکہ حق تعالیٰ کا فعل بھی ہم ہے ہاری نسبت زیادہ نزدیک ہے اور حق تعالیٰ کی صفت بھی اس کے اپنے فعل کی اور ہاری نسبت ہم سے زیادہ نزدیک ہے اور حق تعالیٰ کی ذات بھی اس کے فعل و صفت کی اور ہاری نسبت ہم سے زیادہ نزدیک ہے۔ ان مراتب کا سیر حق تعالیٰ کی اقربیت کا سیر حق تعالیٰ کی اقربیت کا سیر ہے۔ اس مقام میں جی فعل اور جی صفت اور جی ذات متحقق و ثابت ہو جاتی ہیں اور وہم کی سلطنت اور خیال کے دائرہ سے اس مقام میں نجات حاصل ہو جاتی ہے کیونکہ سلطان و ہم و خیال کا غلبہ دائرہ انفس و آفاق کے باہر میسر نہیں۔ وہم کی نہایت ظل کی نہایت تک ہی ہوتی ہے جہاں ظل نہ ہو وہاں وہم بھی نہیں ہو تا۔

پی معلوم ہوا کہ ولایت ظلی میں موت کے بعد جب کہ وہم معدوم ہو جائے وہم سے خلاصی حاصل ہوتی ہے۔ لیکن ولایت اصلی میں جو ولایت کبریٰ ہے۔ اس جہان میں وہم و خیال کی قید سے آزاد کی حاصل ہو جاتی ہے اور وہم کے باوجود وہم کی قید سے آزاد ہوتے ہیں۔ پہلے گروہ کو جو کچھ آخرت میں جا کر حاصل ہو گاوہ دوسر ہے گروہ کواسی جگہ میسر ہو تاہے ولایت ظلی میں حصول مطلب اس جہان میں وہم و خیال کا تراشیدہ اور بنایا ہوا ہو تاہے اور ولایت اصلی میں مطلوب وہم کی تراش و خراش سے منز ہو میں وہم و خیال کا تراشیدہ اور بنایا ہوا ہو تاہے اور ولایت اصلی میں مطلوب وہم کی تراش و خراش سے منز ہو

شاید حضرت مولاناروم رحمته الله علیه وہم وخیال کے احاطہ اور قیدسے تنگ آگر موت کی آرزو کرتے ہیں تاکہ وہم وخیال سے خالی اپنے مطلوب کو پائیں اوائل موت میں "عَافَاكَ اللّٰهُ "سے منع کر کے فرماتے ہیں۔

من شوم عریاں زتن اوازخیال تاخر امم در نہایات الوصال ترجمہ:دور ہوں مجھ سے بیہ سب وہم وخیال تاکہ پاؤل یار کا اعلیٰ وصال بیہ جو میں نے کہاہے کہ الفس و آفاق میں افعال و صفات کے ظلال کے تجلیات ہیں نہ کہ نفس افعال و صفات کے ظلال کے تجلیات ہیں نہ کہ نفس افعال و صفات کے قبلیات ہیں نہ کہ علماء ماتریدیہ شکر افعال سعیم کا نم ہب ہے نہ کہ صفات اضافیہ کے جینے کہ اشعر لیہ کا گمان ہے۔ اس صفت میں چو تکہ التد تعالیٰ سعیم کا نم ہب ہے نہ کہ صفات اضافیہ کے جینے کہ اشعر لیہ کا گمان ہے۔ اس صفت میں چو تکہ

اضافت کارنگ غالب ہے اس واسطے اشعریہ نے دوسری صفات کی طرف نظر کر کے اس کو بھی صفات اضافیہ سے گمان کیا ہے۔ لیکن ایسا نہیں ہے۔ بلکہ وہ صفت صفات حقیقیہ سے ہے جس کے ساتھ اضافت کارنگ مل گیا ہے۔ یہ صفت تکوین تمام صفات سے پیچھے ہے اور تمام صفات عالیہ کارنگ رکھتی ہے مثلاً علم وحیوہ ہے بھی حصہ رکھتی ہے اور قدرت وارادت سے بھی اور اس صفت تکوین کے کئ جزئیات ہیں جو حقیقت میں اس کے ظلال ہیں۔ جیسے کہ تخلیق (پیدا کرنا) اور ترزیق (رزق دینا) اور احیاو امات (زندہ اور مردہ کرنا) اور انعام وایلام وغیرہ وغیرہ۔

یہ جزئیات افعال میں داخل ہیں جودر حقیقت اس صفت کے ظلال ہیں اور صفات حقیقیہ کے دائرہ سے خارج ہیں اور اس فعل کی دو جہتیں ہیں۔ ایک جہت فاعل کی طرف ہوں دوسر کی مفعول کی طرف اور یہ دونوں جہتیں نظر کشفی میں ایک دوسر ہے ہے متمیز ہیں۔ پہلی جہت عالی ہے اور دوسر کی جہت سافل یعنی نیچی نیز جہت اول اصل کی طرح نظر آتی ہے اور جہت دوم اس اصل کے ظل کی طرح دکھائی ما فل یعنی نیچی نیز جہت اول اصل کی طرح نظر آتی ہے اور جہت دوم میں امکان کارنگ یہ دوسر ک جہت اور نیز جہت اول میں دجوب کارنگ ملا ہوا ہو تاہے اور جہت دوم میں امکان کارنگ یہ دوسر ک جہت اخیاء علیہم الصلوۃ والسلام کے سواباتی تمام اولیائے کرام اور مخلو قات کے تعینات کی مبادی ہے۔ حق تعالٰی کایہ فعل چو نکہ دونوں جہتوں کے اعتبار سے دجوب کا اور ممکن کارنگ رکھتا ہے اس لئے ممکن ہے نیز یہ فعل چو نکہ او پر کی جہت کے اعتبار سے حدوث میں قدم رکھتا ہے اس لئے حادث ہے قدم کی طرف توجہ رکھتا ہے اور نیجی جہت کے اعتبار سے حدوث میں قدم رکھتا ہے اس لئے حادث ہے کیونکہ قدیم وحادث سے مرکب حادث ہو تا ہے۔

جن لوگوں نے حق تعالیٰ کے فعل کو قدیم کہا ہے انہوں نے جہت اول کی طرف نظر کر کے کہا ہے اور جنہوں نے حق تعالیٰ کے فعل کو حادث کہا ہے انکی منظور نظر دوسر ی جہت ہے اول گروہ کی نظر بلند ہے اور دوسر کے جو تعالیٰ کے فعل کو حادث کہا ہے انکی منظور نظر دوسر ی جہت ہے اول گروہ کی نظر بلند ہے اور دوسر کے گروہ کی نظر بیت۔ لیکن بید دونوں گروہ حق کو چھوڑ کر افر اطو تقریط کی طرف جاپڑے ہیں اور حق متوسط و بی ہے جس کے ساتھ بید فقیر ممتاز ہوا ہے۔ ذلِك فَصْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن بَشَاءُ وَ اللّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيْمِ (یہ اللّه تعالیٰ بڑے ہے فقیر ممتاز ہوا ہے بخشا ہے اور الله تعالیٰ بڑے فضل والا ہے) صفات حقیقیہ کی اسی قتم کی تحقیق بعض اور مکتو بوں میں بھی لکھی جا چکی ہے وہاں سے طلب فرمالیں۔

جانا چاہے کہ فعل کی جہت دوم سے مراد خلق خاص ہے جس کا تعلق زید کے ساتھ ہے اور سے خلق زید گویا خلق مطلق کی جزئیات میں سے ایک جزئی ہے۔ یہ خلق خاص بھی جوزید سے تعلق رکھتی ہے بہت سی جزئیات رکھتی ہے جیسے کہ زید کی ذات کا خلق اور زید کی صفات کا خلق اور زید کے افعال کا خلق

اور خلق زیدگی یہ جزئیات اس خلق زید کے لئے جو کلی کی طرح ہے۔ ظلال کی مانند ہیں اور زید کے فعل کے خلق کا بھی ایک ظل اور مظہر ہے اور وہ زید کا کسب ہے جس کا تعلق فعل سے ہوا ہے۔ اس کسب کو زید اپنے باپ کے گھر سے نہیں لایا بلکہ اس کا کسب حق تعالیٰ کی خلق کا پر تو ہے بس ان معارف سے معلوم ہوا ہے کہ حق تعالیٰ کا فعل تکوین کا ظل ہے۔ اور فعل کی جہت ثانی جہت اول کا ظل ہے جیسے کہ حقیق پاچکا ہے اور جہت دوم کا بھی ظل ہے۔ جو خلق زید ہے اور خلق زید کا بھی ظل ہے جو فعل زید کی خلق ہے اور اس ظل کا بھی ظل ہے۔ جو زید کا کسب ہے۔

جب یہ علوم معلوم ہو چکے تو پھر جانناچاہئے کہ سالکوں کی نظر میں سلوک کے وقت جب زید کے کسب کی نسبت زید سے منتفی ہو جاتی ہے اوراس کی وہ اضافت جو زید کی طرف ہے دور ہو جاتی ہے۔ تواس فعل کا فاعل حق تعالیٰ ہی کو جانتے ہیں بلکہ مخلو قات کے بیٹار اور مختلف افعال کو ایک ہی فاعل کا فعل سمجھتے ہیں اوراس معنی کے ظہور کو مجلی افعال خیال کرتے ہیں۔ ذر اانصاف کرنا چاہئے۔ کہ یہ مجلی حق تعالیٰ کے فعل کی مجلی ہے۔ جس نے کئی مراتب میں تعالیٰ کے فعل کی مجلی ہے۔ جس نے کئی مراتب میں تنزل کرکے ظلیت کانام پایا ہے۔ دوسرے تجلیات کو بھی مجلی فعل پر قیاس کرنا چاہئے۔ کہ ظلال میں کسی ظل پر کفایت کر کے اس کو اصل الاصل خیال کررہے ہیں اور جو زومویز پر تسلی کئے بیٹھے ہیں۔

جانا چاہئے کہ وجوب وجود چونکہ نبیت واضافت ہے۔ اس لئے مرتبہ فعل میں پایا جاتا ہے اور جب یہ نبیت عالم کے ساتھ مخصوص ہے۔ تو فعل کی جب اول ہے جواویرذ کر ہو چک ہے۔ مناسب ہو گی۔ اگر کہیں کہ اس بیان ہے لازم آتا ہے کہ حق تعالی کی ذات و صفات کو واجب کہا جاتا ہے۔ کی ذات و صفات کو واجب کہا جاتا ہے۔ کی ذات و صفات کو واجب کہا جاتا ہے۔ پس وجوب بھی حفرت ذات و صفات ہے مسلوب ہو گا۔ جیسے کہ امکان وامتنا گاس حضرت جل شانہ پس وجوب وامکان وامتنا گا کے سواچو تھی قتم پیدا ہو گئے۔ حالا نکہ انحصار عقلی انہیں ہے مسلوب ہیں۔ پس وجوب وامکان وامتنا گا کے سواچو تھی قتم پیدا ہو گئے۔ حالا نکہ انحصار عقلی انہیں تین چیز وں میں ثابت ہو چکا ہے۔ تو میں کہتا ہوں۔ گہیا نصار اس کے وجود کی نسبت صرف ماہیت کے لئے ہے۔ کیونکہ اس مقام میں ماہیت کو وجود کی طرف کوئی نسبت نہیں اور خہ ہی کوئی انحصار ہے۔ جیسے کہ حق تعالیٰ کی ذات بذات خود موجود ہے۔ نہ کہ کی وجود عیں ہویاز اُیداور حق تعالیٰ کی ذات بذات خود موجود ہے۔ نہ کہ کی وجود کے ساتھ موجود ہیں۔

سوائےاس کے کہ ان میں وجود کاد خل ہو ۔ پس حق تعالیٰ کی ذات و صفات ان نتیوں منحصر ہ چیز ول سے بر تراور بلند ہیں۔

حاصل کلام یہ کہ جب وجوداور اعتبارات ہے حق تعالی کی ذات کا تصور اور اس کی صفات میں غور

کیاجاتا ہے۔ کیونکہ اسکی کنہ کی طرف کوئی راہ نہیں۔ تواس کی ذات کے لئے وجود تصوری ظلی میں وجوب كاعارض موتاہے۔جوحق تعالى كى غناكے مناسب اور لاكت ہے اور اس كى صفات كے لئے وجود ذہنى ميں امكان عارض ہو تاہے۔جوان كے لئے مناسب ہے۔اس لئے كہ ذات كى طرف محتاج ہيں۔ يس حق تعالی کی ذات وصفات فی نفسهام تبه وجوب وامکان بلکه مرتبه وجود سے بھی برتر اور بلند بیل اور وجود تصوری ظلی کے اعتبارے وجوب ذات کے لئے مناسب ہے اور امکان صفات کے مناسب پی صفات وجود خارجی کے لحاظ سے نہ واجب ہیں نہ ممکن۔ بلکہ واجب وامکان سے برتر ہیں اور وجود ذہنی کے اعتبار ہے ممکن ہیں اور اس امکان سے حدوث لازم نہیں آتا۔ کیونکہ امکان ان کی ذات یعنی اصلوں کے لئے نہیں ہے۔ بلکہ ان کے ظلی وجودوں کے لئے ہے۔ یہی معرفت کے مناسب ہے۔ یہ مقولہ جو معقول والول نے کہاہے کہ کلیت اور جزئیت دونوں وجود ذہنی کی خصوصیت کے اعتبارے ماہیت کو عارض ہوتی ہیں۔ لیکن وجود خارجی کی حالت میں ان دونوں کے ساتھ ماہیت موصوف نہیں ہو سکتی۔ مثلازید جوخارج میں موجود ہے تعقل سے پہلے جزئی نہیں جیسے کہ کلی بھی نہ تھا۔ بلکہ وجود ذہنی ظلی کے بعد جزئيت اس كوعارض ہو گئے۔ بلكہ ہم كہتے ہيں كہ تمام نسبتيں اور اضافتيں اور احكام واعتبار ات جو حق تعالیٰ پر محمول کئے جاتے ہیں۔ مثلاً الوہیت اور ربوبیت اور اولیت اور ازلیت وغیرہ سب صفات ثمانیہ موجودہ کے ماسواہیں جو حق تعالی پر تصور اور تعقل کے اعتبار سے صادق آتی ہیں۔ورنہ حق تعالی کی ذات اصل میں کی صفت سے متصف اور کی اسم سے موسوم اور کی تھم کے محکوم نہیں ہے صاحب شرع نے جو حق تعالی کی ذات پر اساء واحکام کااطلاق کیا ہے۔ تو وہ بااعتبار تناسب اور تشابہ کے ہے تاکہ مخلو قات کی سمجھ میں آسکے اور ان کے ساتھ ان کی عقول کے موافق گفتگو ہو سکے مثلاً زید کے لئے جو خارج میں موجود ہے۔اس کے وجود ذہنی کے ملاحظہ کے بغیر تشبیہ اور تنظیر کے طور پر کہاجائے کہ وہ جزئی ہے تو اس کے کلی ہونے کے احکام کی نسبت جزئی ہونے کے احکام زید کیلئے بہت ہی مناسب اور مشابہ ہو نگے۔ ای طرح اس ذات بے نیاز اور بلند پر امکان اور انتناع کے تھم کی نسبت وجوب اور وجود کا تھم بہتر اور مناسب ہے۔ ورنداس کی جناب پاک تک نہ وجوب پہنچ سکتا ہے نہ وجود جیسے کہ اس کی پاک بارگاہ کے لئے امکان اور امتناع لائق نہیں۔اس شریف اور پاکیزہ معرفت کوغور سے سمجھنا جاہئے کیونکہ یہ معرفت دین کی بنیاد اور حق تعالیٰ کی ذات و صفات کے علم کا خلاصہ ہے۔ یہ معرفت کہ جس کے لئے حق تعالیٰ نے اس حقیر بندہ کو بر گزیدہ اور مختار کیا ہے۔ آج تک کسی ولی اور بزرگ نے بیان نہیں کی۔ و السَّلامُ عَلَى مَنِ اتَّبُعَ الْهُداى (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی)۔

www.maktabah.org

## مكتوب ٤

اس بیان میں کہ علم الیقین اور حق الیقین جو بعض صوفیوں نے مقرر کئے ہوئے ہیں در حقیقت علم الیقین کے تین حصول میں سے دو حصے ہیں اور علم الیقین کا ایک حصہ ابھی آگے ہے پھر عین الیقین اور حق الیقین کا کیاذ کر ہے اور اس بیان میں کہ ان علوم کا صاحب اس ہزاد کا مجد دہے میر محمد نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے:

اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَ سَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيك حمه اوراس كے بر گزيده بندول پر سلام ہو)

مدت گزری ہے کہ آپ نے اپنی خیریت کے احوال سے اطلاع نہیں بخش ہ آپ کی صحت واستقامت الله تعالی سے مطلوب ہے۔

آپ کوواضح ہو کہ علم الیقین ان آیات کے شہود ہے مراد ہے۔جو تعین علمی کا فائدہ دیتی ہیں۔ یہ شہود ور حقیقت اثر ہے موئٹر کی طرف استدلال کا نام ہے۔ پس جو کچھ تجلیات و ظہورات آ فاق وانفس کے آئینوں میں دیکھے جاتے ہیں۔ سب اثر ہے موئٹر کی طرف دلالت پانے کی قتم ہے ہیں۔ اگر چہ ان تجلیات کو تجلیات ذاتیہ اور ان ظہورات کو بے کیف کہیں۔ کیونکہ آئینے میں کسی شے کا ظہوراس شے کے آثار میں سے ایک اثر ہے نہ کہ اس شے کے عین کا حصول۔

پس سر آفاقی اور انفسی بھامہ دائرہ علم الیقین سے قدم باہر نہیں لے جاتا اور اثر سے مؤثر کی طرف استدلال کے سوا کچھ اس کے نصیب نہیں ہو تا۔ اللہ تعالی فرماتا ہے سنوی بھٹ ایٹنا فی الافاق وفی اُنفسَهِمْ حَتّی یَتَبَیَّنَ لَهُمْ اَنَّهُ الْحَقُّ (ہم ان کو آفاق دنیا میں اور ان کے اپنے نفوں میں نشان دکھائیں گے تاکہ ان پر ظاہر ہوجائے کہ وہ حق ہے)

دوسروں نے سیر آفاقی کو علم الیقین سے جانا ہے اور عین الیقین اور حق الیقین کوسیر انفسی میں ثابت کیاہے اور انفس کے سوااور کوئی سیر بیان نہیں کیا۔ع

آل ایثانندو من چنینم یارب ترجمه - ده ایسے ہیں میں ایسا ہوں یارب

آپ جانے ہیں کہ حق تعالیٰ بندہ سے بندہ کی نسبت زیادہ نزدیک ہے۔ پس بندہ سے حق تعالیٰ تک اقربیت کی جانب میں ایک اور سیر در میان ہے۔ جس کے قطع کرنے پروصول الیٰ اللہ منحصر ہے۔ یہ تیسر امیر بھی حقیقت میں علم الیقین ہی کو ثابت کر تاہے اگرچہ دائرہ ظلیت سے باہر ہے۔ لیکن ظلیت کی آمیزش سے پاک وصاف نہیں۔ کیونکہ حق تعالیٰ کے اساء وصفات در حقیقت حضرت ذات تعالیٰ کے آمیزش سے پاک وصاف نہیں۔ کیونکہ حق تعالیٰ کے اساء وصفات در حقیقت حضرت ذات تعالیٰ کے ظلال ہیں اور جس میں ظلیت کی ملاوٹ ہو۔ وہ آثار و آیات میں داخل ہے۔ پس انہوں نے علم الیقین کے ظلال ہیں اور جس میں ظلیت کی ملاوٹ ہو۔ وہ آثار و آیات میں داخل ہے۔ پس انہوں نے علم الیقین کے

تین سیر وں میں ہے ایک سیر کو علم الیقین کے ساتھ مخصوص کیا ہے اور علم الیقین کے دوسرے سیر کو عین الیقین حاصل کرنے والا سمجھا ہے اور تیسرے سیر کو بیان ہی نہیں کیا تاکہ علم الیقین کادائرہ تمام ہو جاتا۔ ابھی عین الیقین اور حق الیقین آ گے ہیں۔ع

قیاس کن زگلتان من بہار مرا

ترجمہ - میری بہار توکر لے قیاس بتان سے

یہ فقیر عین الیقین اور حق الیقین کی نسبت کیابیان کرے اور اگر پچھ بیان کرے توکوئی کیا سیجھے گا

اور کیامعلوم کرے گا۔ یہ معارف احاطہ ولایت سے خارج ہیں۔ ارباب ولایت علیاء ظاہر کی طرح ان کے

اور اک سے عاجز اور ان کے سیجھنے سے قاصر ہیں۔ یہ علوم انوار نبوت علی صاحبہاالصلاۃ والسلام والتحیہ کی

مشکوۃ سے مقتبس ہیں۔ جو الف ثانی کی تجدید کے بعد سبعیت وور اثبت کے طور پر تازہ ہوئے ہیں اور ترو

تازہ ہو کر ظاہر ہوئے ہیں ان علوم ومعارف کا صاحب اس الف کا مجد د ہے۔ چنانچہ اس کے اِن علوم

ومعارف میں جو ذات وصفات اور افعال اور احوال و مواجید اور تجلیات و ظہور ات کے متعلق ہیں نظر

وغور کرنے والوں پر پوشیدہ نہیں۔ وہ جانتے ہیں کہ یہ تمام علوم ومعارف علیاء کے علوم ہیں اور اولیاء کے

معارف وراء الوراء ہیں۔ بلکہ یہ علوم ان علوم کے مقابلہ میں پوست کی طرح ہیں اور یہ معارف اس

جاننا چاہئے کہ ہر سوسال کے بعدا یک مجدد گزراہے لیکن سوسال کا مجدداورہے اور ہزار کا مجدداور جس قدر سواور ہزار کے در میان فرق ہے۔ای قدر بلکہ اس سے زیادہ دونوں مجددوں کے در میان فرق ہے اور مجددوہ ہوتاہے کہ جو فیض اس مدت میں امتوں کو پہنچنا ہوتاہے اس کے ذریعے پہنچتاہے خواہ اس وقت کے اقطاب واوتاد ہوں اور خواہ ابدال و نجباء۔

# خاص کند بندهٔ مصلحت عام را ترجمہ: خاص کر لیتاہے اک کو تا بھلا ہو عام کا

وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى وَ عَلَى الِهِ الصَّلَوَاتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ الْعُلَى وَ عَلَى جَمِيْعِ اِخْوَتِهِ مِنَ الْاَنْبِيآءِ وَالْمُرْسَلِيْنَ وَالْمَلَئِكَةِ الْمُقَرَّبِيْنَ وَ عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِيْنَ اَجْمَعِيْنَ

سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی ہے اور حضرت محمد علیقیہ کی متابعت کو لازم پکڑا۔ محقیق ہ

اس بیان میں کہ حق تعالیٰ کی صفات دو اعتبار رکھتی ہیں اعتبار اول فی نفسہاان کا حصول ہے اور دوسر ااعتبار ذات کے ساتھ ان کا قیام ہے اور یہ دونوں اعتبار خارج میں ایک

دوسرے سے متمیز ہیں۔ میر سمش الدین علی خلخانی کی طرف صادر فرمایا ہے۔ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَلَامٌ عَلَی عِبَادِهِ الَّذِیْنَ اصْطَفٰی (الله تعالی کیلئے حمد ہے اور اس کے بر گزیدہ بندول پر سلام ہو)

میرے مخدوم حق تعالیٰ کی صفات جو موجود ہیں اور ذات تعالیٰ کے ساتھ قیام رکھتی ہیں دواعتبار رکھتی ہیں۔اعتبار اول ہے ہے کہ فینی حَدِذَاتِهَا ثابت ہیں اور اعتبار دوم ہے ہے کہ واجب تعالیٰ کی ذات کے ساتھ قیام رکھتی ہیں۔اعتبار اول کے لحاظ ہے عالم کے ساتھ مناسبت رکھتی ہیں اور تعینات کے مبادی ہیں اور اعتبار دوم کے روسے عالم ہے مستغنی ہیں اور عالم اور اہل عالم کے ساتھ کمی قتم کی توجہ نہیں رکھتیں۔ نیز نظر کشفی میں اعتبار اول پر حق تعالیٰ کی ذات ہے الگ معلوم ہوتی ہیں اور حق تعالیٰ کی ذات ہے الگ معلوم ہوتی ہیں اور حق تعالیٰ کی ذات کا جاب ہیں اور اعتبار دوم سے جاب مر فوع ہے جس طرح کہ سفیدی جو کپڑے کے ساتھ قائم ہے۔ کپڑے کا جاب نہیں۔

حاصل کلام یہ کہ سفیدی حصول نفسی اور حصول قیامی کے دونوں اعتباروں سے ذات جامہ کی جاب نہیں۔ اگرچہ محسوس و ہی سفیدی ہے لیکن حجابیت مرفوع ہے۔ برخلاف واجب تعالیٰ کی صفات کے کہ اعتبار اول سے حاجب ہیں اور اعتبار دوم سے غیر حاجب۔ان دونوں اعتبار وں کے در میان فرق کو تو تھوڑا خیال نہ کرے۔

اس فقیر نے باوجود جذب قوی اور تیز رفتاری کے ان دونوں کی در میانی مسافت کو تقریباً پندرہ سال میں قطع کیاہے۔

علاء متقد مین کوان دونوں اعتبار وں کادر میانی فرق معلوم نہیں ہوا۔ انہوں نے کہاہے کہ عرض کافی نفسہ حصول وہی ہے جو اس کا قیامی حصول ہے۔ لیکن علاء متاخرین میں سے بعض نے ان دونوں اعتبار وں کا فرق معلوم کیا ہے اور حصول کیا ہے کہ عرض کا حصول نفسی اور ہے اور حصول قیامی اور لائی العرض یُقالُ فِی حَقِه اَنَّه وُ جِدَ فَقَامَ فِی الْوُجُو دِ غَیْرِ الْقِیَامِ (کیونکہ عرض وہ ہے جس کے حق میں کہاجاتا ہے کہ وہ یا گیا چر قیام کے سواد جو دمیں قائم ہوا)

متاخرین کی بہ تحقیق جوانہوں نے عرض کے بارہ میں کی ہے۔اس مستمند کے عروج کے لئے اور اس حاجت مند کی معرفت کے لئے کا کام دے گی۔ بلکہ اس سیر وسلوک میں بہت ی کلامی اور فلسفی تحقیقات نے فقیر کی مدد کی اور حق تعالیٰ کے معرفت کا واسط بن گئیں۔

وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى وَالْتَزَمَ مُتَابِعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَ عَلَى الِهِ مِنَ الصَّلُواةِ اتَمَّهَا وَ مِنَ التَّسْلِيْمَاتِ اكْمَلَهُا (سلام بواس شخص يرجس في بدايت اختياركي اور حفرت محمد

مصطفیٰ علیقہ کی متابعت کولازم پکڑا)

#### مكتوب ٦

بعض پوشیدہ اسرار کے بیان میں جن سے مفہوم ہو تاہے کہ ہمارے پینمبر علیہ کہ مارے پینمبر علیہ کو ملت ابراہیم علیہ السلام کے اتباع کا کیوں امر ہوا۔ جامع علوم عقلی و نقلی مخدوم زادہ مجد اللہ ین محمد معصوم سلمہ اللہ تعالیٰ کی طرف صادر فرمایاہے۔

الْحَمْدُ لِلْهِ وَ سَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيك حمر اوراس كر بر كزيده بندول يرسلام بو)

میں سمجھتا ہوں کہ میری پیدائش سے مقصودیہ ہے کہ ولایت محمدی علیقہ ولایت ابراہیمی علیہ السلام کے رنگ میں رنگی جائے اور اس ولایت کا حن طلاحت اس ولایت کے جمال صباحت کے ساتھ مل جائے۔ حدیث میں آیا ہے آخِی یُوسُفُ اَصْبَحُ وَ اَنَّا اَمْلَحُ (میر ابھائی یوسف صبیح تھااور میں ملیح موں)اوراس انصباغ اور امتز اج ہے محبوبیت محمدیہ کامقام درجہ بلند تک پہنچ جائے۔

ملت ابراہیمی علی دبیناہ علیہ الصلاۃ والسلام کے اتباع کے امر سے یقیناً ای دولت عظمیٰ کا حاصل ہونا مقصود ہو گااور حضرت ابراہیم علیہ السلام کے صلوات و برکات جیسے صلوات و برکات کا طلب کرناای غرض کیلئے ہو گا۔ صباحت و ملاحت دونوں حق تعالیٰ کے اس حسن ذاتی کا پتہ دیتی ہیں جس میں صفات کی ملاوٹ نہیں لیکن صفات و افعال و آثار کا حسن سب حسن صباحت سے متفاد ہے جو بوی برکت والا ہے۔ حسن ملاحت حضرت اجمال سے زیادہ مناسبت رکھتا ہے گویا ملاحت دائرہ حسن کا مرکز ہے اور صباحت اس مرکز کادائرہ ہے۔

حضرت ذات تعالی میں جس طرح بساطت ہے وسعت بھی ہے لیکن وہ بساطت ووسعت نہیں جو ہمارے فہم میں آئے۔ لَا تُدُدِ کُهُ الْآبْصَارُ وَ هُوَ مَارے ادراک میں آئے۔ لَا تُدُدِ کُهُ الْآبْصَارُ وَ هُوَ مُدَدِ لُا الْآبْصَارُ وَ هُو مُدَدِ لَا الْآبْصَارُ وَ هُو اللَّطِيْفُ الْحَبِيْرُ (آئکھیں اس کو نہیں پاستیں لیکن وہ آئکھوں کو پاسکتا ہے اور وہ باریک بین اور باخر ہے)

بساطت ووسعت جوحق تعالی کی ذات میں ثابت کرتے ہیں۔ ایک دوسرے سے جداہیں نہ کہ ایک دوسرے سے جداہیں نہ کہ ایک دوسرے کا عین ہیں۔ چیے کہ بعض نے گمان کیا ہے لیکن وہ تمیز جواس مر تبہ میں ان کے در میان ثابت ہے۔ ہمارے ادراک کے احاطہ اور ہمارے فہم کے دائرہ سے باہر ہے لیں صباحت و ملاحت بھی ایک دوسرے سے جداہیں اور ہر ایک کے احکام الگ الگ ہیں اور وہ کمالات جوان کے متعلق ہیں وہ بھی ایک دوسرے سے جداہیں۔ معلوم ہوتا ہے کہ میں اپنی پیدائش سے جو مقصود سمجھتا تھا۔ وہ حاصل ہو گیا

ہاور ہزار سال کی دعاقبول ہوگئ ہے۔ اُلْحَمْدُ لِلهِ الَّذِیْ جَعَلَنِیْ صِلَةً بَیْنَ الْبَحْرَیْنِ وَمُصْلِحًا بَیْنَ الْفَعَتَیْنِ اَعْمَدُ الْفَعَدَیْنِ الْبَحْرَامِ وَعَلَی اِخْوَائِهِ الْکِرَامِ الْفَعَتَیْنِ اَعْمَدُ الْحَمْدَ عَلَی کُلِّ حَالٍ وَالصَّلُوهُ وَالسَّكُامُ عَلَی جَیْرِ الْاَنَامِ وَعَلَی اِخْوَائِهِ الْکِرَامِ مِنَ الْاَنْبِيَاءِ وَالْمَلْفِكَةِ الْعِظَامِ (الله تعالی کی ہر حال میں کمال حمد ہے جس نے جھے کو دودریاؤں کا طانے والا اور دو گروہوں کے در میان اصلاح کرنے والا بنایا اور حضرت خیر الانام اور ان کے بھائیوں لیمی انبیاء اور طائم عظام پر صلوق وسلام ہو)

چونکہ صباحت نے بھی ملاحت کارنگ اختیار کر لیائے۔اس لئے خلت ابراہیمی کے مقام نے بھی وسعت پیدا کی ہے اور محیط نے مرکز کا حکم حاصل کر لیاہے۔

جانا چاہے کہ مقام محبت مرتبہ ملاحت سے مناسبت رکھتا ہے اور مقام خلت مرتبہ صباحت کے مناسب ہے۔ مقام محبت میں محبوبیت صرف حفرت خاتم الرسل عظیم کے نصیب ہے۔ اور حسبیت خالص حضرت کلیم اللہ علیہ الصلوۃ والسلام کے ساتھ مخصوص ہے اور حضرت خلیل علیہ الصلوۃ والسلام یاری اور ندیم اور ہرایک کی نسبت و محبوب اور ہو تا ہے اور یار و ندیم اور ہرایک کی نسبت الگ الگ ہے۔

یہ فقیر چونکہ ولایت محریہ علی اور ولادت موسویہ علی صاحبہاالصلوٰۃ والسلام کاتربیت یافتہ ہے۔ اس لئے وطن وسکونت مقام ملاحت میں رکھتا ہے۔ لیکن ولایت محریہ علی صاحبہاالصلوٰۃ والسلام کی محبت کے غلبہ کے باعث محبوبیت کی نسبت غالب ہے اور تحسبیت کی نسبت مغلوب ومستور۔

اے فرزند باوجوداس معاملہ کے جو میرئی پیدائش سے مقصود تھا۔ ایک اور کارخانہ عظیم میرے حوالہ فرمایا ہے۔ مجھے پیری ومریدی کے واسطے نہیں لائے اور نہ میری پیدائش سے خاتی کی پیمیل وارشاد مقصود ہے۔ بلکہ معاملہ دیگر اور کارخانہ دیگر مطلوب ہے، اس ضمن میں جس کو مناسبت ہوگی وہ فیض پالے گاور نہ نہیں۔ معاملہ چمیل وارشاد اس کارخانہ کے مقابلہ میں راستہ میں چھیکی ہوئی چیزی طرح ہے۔ انبیاء علیہم الصلوة والسلام کی دعوت کو ان کو باطنی معاملات کے ساتھ یہی نسبت تھی۔ اگرچہ منصب نبوت ختم ہوچکا ہے۔ لیکن نبوت کے کمالات اور خصوصیتوں سے تبعیت اور وراثت کے طور پر منصب نبوت ختم ہوچکا ہے۔ لیکن نبوت کے کمالات اور خصوصیتوں سے تبعیت اور وراثت کے طور پر منصب نبوت کے کامل تابعد اروں کو حصہ حاصل ہے۔ والسلام

### مکتوب ۷

مراتب پنجگانہ محبوبیت اور محسیت اور محبت اور حب اور رضا اور ان سے ایک اور برتر مرتبہ کے بیان میں اور اس بیان میں کہ ان مراتب میں سے ہر ایک پنجمبر کے ساتھ مخصوص ہے۔فقیر حقیر عبدالحی کی طرف جوان مکتوبات شریف کا جامع ہے صادر فرمایاہے:- اَلْحَمْدُ لِلهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى وَالْحَمْدُ لِلْهِ الَّذِيْ اَنْعَمَ عَلَيْنَا وَهَدَانَا إِلَى اللهُ عَلَيْهِ وَجَعَلَنَا مِنْ اُمَّةِ حَبِيْبِهِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَسَلَّمَ (الله تعالَى كاحمه اوراس كر رَّزيده بندوں پر سلام بواور الله تعالَى كاحمه بحس في بم پرانعام كيااور اسلام كى ہدايت دى اور ہم كوايے حبيب حضرت محمد عَلِيقَةً كى امت بين سے بنايا)

فدا مخجے ہدایت دے۔ مخجے معلوم ہونا چاہئے۔ کہ محبت ذاتیہ میں کہ حق تعالیٰ اپنے آپ کو دوست رکھتا ہے۔ تین اعتبار ہیں۔ محبوبیت اور محبت۔ محبوبیت ذاتیہ کے کمالات کا ظہور حضرت خاتم الرسل علیہ الصلاۃ والسلام کے ساتھ مخصوص ہے۔

خلاصہ یہ کہ محبوبیت کی جانب میں دو کمال ہیں۔ فعلی اور انفعالی فعلی اصل ہے اور انفعالی اس کی تابع۔ لیکن انفعال فعلی اصل ہے اور انفعالی اس کی تابع۔ لیکن انفعال فعل کی علت غائی ہے۔ اگر چہ وجود میں متاخر ہے لیکن تصور میں متقدم ہے اور کمالات محسبیت کا ظہور حضرت کلیم اللہ علیہ والصلوة والسلام کے نصیب ہے اور اعتبار سوم میں جو نفس محبت ہے۔ اول دفعہ ابوالبشر حضرت آدم علی نبیناو علیہ الصلوة والسلام اور دوسر کی وفعہ حضرت ابر ہیم علی نبیناو علیہ الصلوة والسلام بھی مشہود ہوئے۔ وَ الْاَهْمُ وَ اللّهِ مُسْبُحَانَهُ (حقیقت امر اللہ تعالی کو معلوم ہے)

جس طرح حق تعالی اپ آپ کو دوست رکھتا ہے۔ اس طرح اپ اساء وصفات وافعال کے کمالات کو بھی دوست رکھتا ہے۔ حق تعالی کے اپناساء وصفات کی اس محبت کا ظہور حضرت خلیل علیہ الصلوٰۃ والسلام میں کامل طور پر ہے اور اساء وصفات وافعال کے محبوبیت کا ظہور ان کی تحسیت کے ظہور کی طرح دوسرے انبیاء علیم الصلوٰۃ والسلام میں متحقق ہے۔ چو نکہ اساء وصفات وافعال کے ظلال بھی کی طرح دوسرے انبیاء علیم الصلوٰۃ والسلام میں متحقق ہے۔ چو نکہ اساء وصفات وافعال کے ظلال بھی ہیں۔ اس لئے ان ظلال کے محبوبیت کا ظہور ان کے اصول کے واسط سے مراد اور محبوب اولیا کا نصیب ہے۔ جس طرح کہ ان ظلال کے تحسیت کا ظہور اولیائے مریدین اور تحبین کا حصہ ہے۔

. محبت ذاتیہ کے مقام کے اوپر حب کا مقام ہے۔ جو ان تینوں اعتبار وں کا جامع اور ان کا اجمال ہے اور مقام رضامقام محبت و حب کے اوپر ہے۔ کیونکہ محبت میں نسبتیں اجمالی اور تفصیلی طور پرپائی جاتی ہیں اور مقام رضامیں نسبتیں حذف ہوتی ہیں۔جوحق تعالیٰ کی ذات کے مناسب ہیں۔

مقام رضائے اوپر حضرت خاتم الرسل علیہ الصلوۃ والسلام کے سواکسی کا قدم نہیں۔ شاید جواس حدیث میں رسول اللہ علی نے فرمایا ہے کہ لی مَعَ اللّٰهِ وَفُتْ لَا یَسَعُنی فِیْهِ مَلَكٌ مُقَرَّبٌ وَلَا نَبِیٌ مُرْسَلٌ (الله تعالیٰ کے ساتھ میر اایک ایساوقت ہے۔ جس میں کسی فرشتہ مقرب اور نبی مرسل کو خل نہیں میں تاوی نہیں۔ خین میں میں

وخل نہیں)ای مقام کی نبیت خردی ہے۔

اورا یک حدیث قدی پس وارد ہے کہ یا مُحَمَّدُ آنَا وَ آنْتَ وَمَا سِونَكَ خَلَفْتُ لِاَ جَلِكَ فَقَالَ مُحَمَّدُ وَمَا سِونَكَ تَرَكُتُ لَإِجْلِكَ (اے مُحَمَّدَ فَقَالَ مُحَمَّد وَمَا اللهُ مَّ اللهُ مَّ اللهُ مَّ اللهُ مَّ اللهُ مَّ اللهُ مَّ اللهُ مَا اللهُ وَمَا سِونَكَ تَرَكُتُ لَا جُلِكَ (اے مُحَمَّدَ اللهُ وَمَا سِونَكَ تَرَكُتُ لَا جُلِكَ (اے مُحَمَّد اللهُ وَمِي اللهُ تَوَمِي اللهُ الله

آج محمد رسول الله علی شان کو کیا پاسکیں اور ان کی عظمت و بزرگی اس جہان میں کیا پہچان کی سکی کے بہجان کی سکی کے کہ سکی کے بہجان کی سکی کے بہجان کی سکی کے بہجان کی سل مواہو ہے۔ قیامت کے دن ان کی بزرگی معلوم ہوگی۔ جب کہ پیغیروں کے امام ہوں گے اور ان کی شفاعت کریں گے اور حضرت آدم علیہ الصلاۃ والسلام اور تمام انبیاء علیہم الصلاۃ والسلام ان کے جھنڈے کے بنیج ہو نگے۔ اس موطن خاص علیہ الصلاۃ والسلام ان کے بس خور دہ کھانے والے خاد موں میں سے کئی خادم کو ور اثبت میں جو مقام رضا کے او پر ہے اگر ان کے لیس خور دہ کھانے والے خاد موں میں سے کئی خادم کو ور اثبت و تبعیت کے طور پر جگہ دیدیں اور ان کے طفیل اس بارگاہ کا محرم بنادیں۔ توکوئی بڑی بات نہیں۔ ع

اس بات سے انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام پر غیر کی زیادتی اور برتری لازم نہیں آتی۔ خادم اپنے مخدوم کے ساتھ کیا نبیت۔اصل مخدوم کے ساتھ کیا نبیت۔اصل مقصود بالذات ہو تا ہے اور تابع طفیلی تابع کامعاملہ صرف ایک جزئی فضیلت تک ہی ہو تاہے جس میں کچھ حرج نہیں۔ کیونکہ ہر ایک جولاہا اور حجام اپنی صنعت کے اعتبارے ہر ذی فنون عالم پر فضیلت رکھتا ہے۔جواعتبارے ساقط ہے۔

جمارا کلام اشارات اور رموز اور بشارات اور ایسے خزانے ہوتے ہیں کہ جب تک حسن ظن کے ساتھ ان کی تصدیق نہ کریں۔ کسی کو ان کا حصہ نہیں ماتا اور نہ ہی ان سے کوئی شمرہ اور نفع پاسکتا ہے۔ وَ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُوَفِقُ (اللّٰہ تعالیٰ توفیق دینے والا ہے)

وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى جَمِيْع اِخُوَانِهِ مِنَ الْالْنِيمَاءِ وَالْمُرْسَلِيْنَ وَالْمَلْيَكَةِ الْمُقَرَّبَيْنَ مِنَ الصَّلُوَاتِ اَفْضَلُهَا وَمِنِ التَّسْلِيمَاتِ اَكْمَلُهَا (سَلَام مُواسَ شَخْصَ پر جمس فِهِ ايت اختيار كي اور حضرت محر مصطف عَلَيْكَ كي متابعت كولازم پكرا)

### مکتوب ۸

اخص خواص اور عوام اور متوسطوں کے ایمان بالغیب کے در میان فرق کے بیان میں خانخانان کی طرف صادر فرمایاہے:-

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلْم عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفى (الله تعالى كيلي حمر ب اوراس كر بر كزيده بندول يرسلام بو) -ع

از ہر چہ میر ود سخن دوست خوشتر است ترجمہ کلام یار بہتر ہے کلاموں سے

الله تعالى فرماتا ہے۔ وَإِذَا سَفَلَكَ عِبَادِى عَنِّى فَاَتَى قَرِيْبٌ (جب مير عبدے بھے ميرى نبست سوال كريں تو ميں قريب ہوں) اور جگه فرماتا ہے۔ مَايَكُونُ مِنْ نَّجُونَى ثَلْثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ فَهِمَ اللهُ هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا اَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا اَكْثَرَ اللهُ هُوَ مَعَهُمُ اَيْنَمَا كَانُوٰ (جہاں تين آدمى مثوره كريں وہاں چو تھا الله تعالى ہو تا ہے اور اگر پانچ ہوں تو چھٹا خدا ہو تا ہے اور خواہ ان سے زياده ہوں يا كم بر حال ميں الله تعالى ان كے ساتھ ہو تا ہے۔)

حق تعالیٰ کی قرب ومعیت اس کی ذات کی طرح پیچون و بیگون ہے۔ کیونکہ چون کو بیچون کی طرف کو کی اور اس قرب ومعیت ہے جو ہمارے عقل و فہم یا کشف و شہود میں آسکے حق تعالیٰ منز ہ ومبراہے کیونکہ یہ بات مذہب مجسمہ میں قدم رکھتی ہے۔

ہم ایمان لاتے ہیں کہ حق تعالی ہمارے قریب اور ساتھ ہے۔ لیکن قرب ومعیت کے معنی ہم نہیں جانتے کہ کیا ہیں۔اس جہان میں کاملوں کا اعلے نصیب حق تعالی کی ذات وصفات سے غیب کے ساتھ ایمان لانا ہے۔ بیت

دوربینانبارگاہ الست پیش ازیں پے نبردہ اند کہ ہست بیش ترجمہ بارگاہ الست کے محرم ہست سے آگے لے گئے نہ قدم

ایمان بالغیب جواخص خواص کے نصیب ہے۔ عوام کے ایمان بالغیب کی طرح نہیں ہے عوام نے ساع اوراستدلال کے ساتھ ایمان غیب حاصل کیااور اخص خواص نے جمال وجلال کے ظلال اور تجلیات و ظہورات کے پردوں کے پیچھے غیب الغیب کا مطالعہ کر کے ایمان غیب حاصل کیا ہے اور تجلیات کو عین متجلی جان کر ایمان شہودی کے ساتھ خوش اور متوسطہ ظلال کو اصل خیال کر کے اور تجلیات کو عین متجلی جان کر ایمان شہودی کے ساتھ خوش ہیں۔ان کے حق میں ایمان بالغیب نصیب اعدا ہے۔ مُکلُ حِزْبِ بَمَا لَدَیْھِمْ فَرِحُون (ہر ایک گروہ ایخائے طریق پرخوش ہے)

دیگر آپ کو تکلیف دی جاتی ہے کہ مولانا عبد الغفور اور مولانا حاجی محمد خاص یاروں میں سے ہیں۔ ان کے ساتھ جس طرح کا حسان وسلوک کریں گے۔ فقیر گی احسان مندی کا موجب ہوگا۔ع بر کریمال کارباد شوار نیست ترجمہ - کریموں پر نہیں مشکل کوئی کام

elling WWW. maktab

# مکتوب ۹

کلمہ طیبہ لا اِلله اِلله کے فضائل اور مقام تنزید کی تحقیق اور اس بیان میں کہ ایمان بغیب اس وقت متحقق ہوتا ہے جب کہ معاملہ اقربیت تک پہنچ جائے۔ کیونکہ یہ معاملہ وہم وخیال کے ضبط سے باہر ہے۔ ملاعار ف ختنی کی طرف صادر فرمایا ہے: اَلْحَمْدُ لِلّٰهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالی کیلئے حمر ہے او اس کے برگزیدہ بندوں پرسلام ہو)

مولانا محمد عارف ختنی کو چاہے کہ پہلے باطل خداؤں کی نفی کر کے معبود پر حق جل شانہ کا اثبات کرے اور جو کچھ چونی اور چندی کے داغ سے موسوم ہو۔اس کو لا کے بنچے داخل کر کے خدائے بیچون کے ساتھ ایمان لائے۔ سب سے بڑھ کر عبادت کلمہ طیبہ لا اِلله الله کی نفی واثبات میں ہے۔ رسول علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا ہے کہ تمام ذکروں سے افضل ذکر کلا اِلله اِلله الله ہے۔ نیزرسول الله عنظی نے فرمایا ہے۔ کہ الله تعالیٰ نے اس طرح فرمایا ہے کہ اگر میر سے سواسات آسانوں اور سات زمینوں کو ایک بلہ میں اور کلمہ الله الله کو دوسر سے بلہ میں رکھا جائے تو کلمہ والا بلہ بھاری ہوگا۔ زمینوں کو ایک بلہ میں اور کلمہ الله الله کو دوسر سے بلہ میں رکھا جائے تو کلمہ والا بلہ بھاری ہوگا۔ کیوں افضل وراجی نہ ہو۔ جبکہ اسکاایک کلمہ تمام ماسوائے حق یعنی آسانوں زمینوں اور عرش و کری ولوح و قلم وعالم و آدم کی نفی کر تا ہے اور اس کا دوسر اکلمہ معبود ہر حق کا اثبات کر تا ہے۔ جو زمینوں اور آسانوں کا بیدا کر جو افش و آفاق میں ہے سب چونی اور چندی کے داغ سے لیمز اہوا ہے۔ پس جو چھھ آفاق وانفس کے آئینوں میں جلوہ گر ہو۔ بطریق او لیا چندو چون ہوگا۔ جو نفی کے لاکت ہے۔

اس سے معلوم ہواکہ جو کچھ ہمارے علم وہم میں آسکے اور جو ہمارا مشہود و محسوس ہو۔ سب چونی اور چگونی سے متصف اور حدوث وامکان کے عیب سے عیب ناک ہے۔ کیو نکہ ہمارا معلوم و محسوس ہمارا اپناترا شااور بنایا ہوا ہے۔ وہ تنزیہ جس کا تعلق ہمارے علم سے ہے۔ عین تشبیہ ہے اور وہ کمال جو ہمارے فہم میں آسکے عین نقص ہے۔ پس جو کچھ ہم پر متجلی اور مشوف اور مشہود ہو۔ وہ سب حق تعالیٰ کاغیر ہے حق تعالیٰ اس سے وراء الوراء ہے۔ حضرت خلیل علیہ الصلوة والسلام فرماتے ہیں أتعبدون ما تنحتُون والله خلق کم وما تعملون (کیاتم ان چیزوں کی عبادت کرتے ہو جو تم اپنیا تھ سے بناتے ہو حالانکہ والله خلق کم وما تعملون (کیاتم ان چیزوں کی عبادت کرتے ہو جو تم اپنیا تھ سے بناتے ہو حالانکہ الله تعالیٰ نے تم کواور تمہارے عملوں کو پیداکیا ہے۔)

ہماراا پناتراشا ہوااور بنایا ہواخواہ ہاتھ کے ذریعے ہوخواہ عقل وہ ہم کے ساتھ۔ سب حق تعالیٰ کا مخلوق ہے۔ جو علاق مہیں۔ عبادت کے لائق وہی خدائے بیچون و بیچگون ہے۔ جس کے

دامن ادراک ہے جماری عقل دوہم کا ہاتھ کو تاہ ہے اور جماری کشف وشہود کی آگھ اس کی عظمت و جلال کے مشاہد ہے خیر ہاور تباہ ہے۔ ایسے خدائے پیچون و بیچگون کے ساتھ غیب کے طریق کے سواایمان میسر نہیں ہو تارکیو تکہ ایمان شہود حق تعالی کے ساتھ ایمان نہیں ہے۔ بلکہ ابنی تراشیدہ اور بنائی ہوئی چیز کے ساتھ ہے۔ کہ وہ بھی حق تعالی کی مخلوق ہے۔ گویاایمان شہود غیر کے ایمان کو حق تعالی کے چیز کے ساتھ ہے۔ کہ وہ بھی حق تعالی کی مخلوق ہے۔ گویاایمان شہود غیر کے ایمان کو حق تعالی کے ایمان کے ساتھ شریک کرنا ہے بلکہ صرف ایمان بغیر ہے۔ اَعَاذَنَا اللّهُ سُبْحَانَهُ عَنْ ذَلِكَ (اس ہے اللّه تعالی ہم کو بچائے)

ایمان بالغیب اس وقت میسر ہوتا ہے۔ جبکہ تیزر فار وہم کی جو لانی نہ رہے اور وہاں کی کوئی چیز قوت متحلہ میں متنقش نہ ہواور یہ بات حق تعالیٰ کی اقربیت میں ثابت ہوتی ہے جو وہم وخیال کے احاطہ ہے باہر ہے۔ کیو نکہ جس قدر زیادہ دور ہوں ای قدر وہم کا جو لان زیادہ ہوتا ہے اور ای قدر زیادہ خیال کا غلبہ پڑتا ہے۔ یہ دولت انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ مخصوص ہے اور ایمان بالغیب بھی انہی برر گواروں کے نصیب ہے اور جس کسی کو کہ چاہتے ہیں ان کی تبعیت وور اثت کے سبب اس دولت سے مشرف کرتے ہیں اور وہ ایمان غیب جو عوام کو حاصل ہے۔ وہم کے احاطہ سے باہر نہیں کیونکہ وراء الوراء عوام کے نزدیک بعد اور دوری کی جانب میں ہے جو وہم کا جو لانگاہ ہے اور ان بزر گواروں کے نزدیک وراء الوراء قرب کی جانب میں ہے جہاں وہم کی مجال نہیں۔ جب تک دنیا قائم ہے اور حیات دنیا کے ساتھ زندہ ہیں۔ ایمان غیب سے چارہ نہیں۔ کیونکہ ایمان شہود اس جگہ معلول ہے۔ جب عالم شخر سے پر تو ڈالے گااور وہم وخیال کی صور سے کو توڑد ہے گاتو پھر ایمان شہودی مقبول ہو گااور تراشنے اور بنانے کی علت سے باک و مبر اہوگا۔

میرے خیال میں جب حضرت محمد رسول اللہ علیہ و نیامیں دولت رویت سے مشرف ہوئے۔ تو ان کے حق میں اً رائیان شہودی ٹابت کریں توزیبااور محمود ہے اور اپنی طرف سے بنانے اور تراشنے سے صاف آزاد ہے۔ کیونکہ جس چیز کا اور ول کے لئے قیامت کا وعدہ ہے۔ ان کو اس جگہ میسر ہے۔ ذلیک فَضْلُ اللّٰهِ يُوْتِيْهِ مَنْ يَّشَاءُ وَ اللّٰهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِیْم

جاننا چاہئے کہ کلمہ نفی کو حضرت خلیل علے نبیناہ علیہ والصلوۃ والسلام نے پوراکیا تھااور شرک کے وروازوں میں سے کوئی دروازہ نہ چھوڑا جس کو ہند نہ کیا ہو۔ائ واسطے انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کے امام اور پیشوا بن گئے۔ کیونکہ اس جہان میں نہایت کمال اس نفی کے کامل کرنے پر وابستہ ہے اور کلمہ طیبہ کے اثبات کے کمالات کا ظہور عالم آخرت پر موقوف ہے۔

حاصل كلام بيركم جب حفزت خاتم الرسل عليه الصلؤة والسلام اس جهان ميں رويت كى دولت

ے مشرف ہوئے۔ توانہوں نے کلمہ اثبات کے کمالات سے بھی کامل حصہ پالیااس صورت میں کہہ سکتے ہیں۔ کہ کلمہ اثبات اس جہان کے اندازے کے موافق ان کی بعثت سے کامل وتمام ہو گیا۔ یہی وجہ ہے کہ بخلی ذات ان کے حق میں اس جہان میں ثابت کرتے ہیں اور دوسر وں کے حق میں آخرت پر موعود جانے ہیں۔ وَ السَّلامُ عَلَی مَنِ اتَّبَعَ ٱلْهُدٰی وَ الْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَیْهِ وَ عَلَی اللهِ مِنَ الصَّلُواتِ اَفْضَلُهَا وَمِن التَّسْلِمُ مَا اِن کَمَلُهَا (سلام اس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفے علیہ کے متابعت کولازم پکڑا)

#### مكتوب ١٠

آس بیان میں کہ جوظہور ہو تاہے۔ظلیت کی آمیزش کے بغیر نہیں ہو تا۔ بر خلاف اس ظہور کے جوعرش پرواقع ہواور جب قلب اپنی نہایت کمال تک پہنچ جا تا ہے۔ توانوار عرش سے نورا قتباس کرلیتا ہے۔ حقائق آگاہ براور حقیقی میاں محمد مودود کی طرف صادر کیا ہے:-شخ بایزید بسطامی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اگر عرش اور جو کچھ عرش میں ہے سب عارف کے دل کے گوشہ میں رکھ دیں تو عارف کو قلب کی فراخی کے باعث کچھ محسوس نہ ہو۔

شیخ جنیدر حمة اللہ علیہ اس بات کی تائید کرتے ہیں اور دلیل کے ساتھ ثابت کرتے اور کہتے ہیں کہ جب حادث قدیم کے ساتھ مل جاتا ہے تواس کا بنااثر کچھ باتی خبیس رہتا یعنی عرش ومافیہا حادث ہے اور عارف کا قلب جو انوار قدم کے ظہور کا محل ہے۔ جب اس حادث کو اس قلب کے ساتھ ملنے کا اتفاق ہوتا ہے۔ تو مضمحل اور متلا شی یعنی فانی وناچیز ہو جاتا ہے۔ پھر کس طرح محسوس ہوسکے۔

بڑے تعجب کی بات ہے کہ جب صوفیہ کے رئیس یعنی سلطان العارفین اور سید الطا کفیہ اس طرح کہیں اور عرش مجید کا قلب عارف کے مقابلہ میں کچھ اعتبار نہ کریں اور عرش کو انوار قدم کے ظہورات سے خالی جان کر حادث کہہ دیں اور قلب کو انوار قدم کے ظہورات کے باعث قدیم بیان کریں تو پھر اوروں کا کیاذ کرہے۔

اس فقیر کے نزدیک جو جذبات الہی ہے تربیت یافتہ ہے۔ یہ ہے کہ عارف کا قلب جب اپنی خاص استعداد کے موافق نہایت النہایت تک پہنچ جاتا ہے اور وہ کمال حاصل کر لیتا ہے۔ جس سے بڑھ کر اور کمال متصور نہیں۔ تواس بات کی قابلیت پیدا کر لیتا ہے کہ انوار عرشی کے ظہور کے بے نہایت کمعات میں سے ایک لمعہ اس پر فائض ہو۔ اس لمعہ کو ان لمعات کے ساتھ وہ نسبت ہوتی ہے۔ جو قطرے کو دریائے محیط کے ساتھ ہوتی ہے۔ بلکہ اس سے بھی کم ہوتی ہے۔ عرش وہ ہے جس کو اللہ تعالی عظیم فرماتا ہے اور جس پراستواء کاسر ثابت کرتا ہے۔ قلب عارف کو جامعیت کے باعث تشبیہ اور تمثیل کے فرماتا ہے اور جس پراستواء کاسر ثابت کرتا ہے۔ قلب عارف کو جامعیت کے باعث تشبیہ اور تمثیل کے

طور پر عرش اللہ کہتے ہیں۔ لینی جس طرح عرش مجید عالم کبیر میں عالم خلق اور عالم امر کے در میان برزخ ہے اور خلق وامر کی دونوں طرفوں کا جامع ہے۔ ای طرح قلب بھی عالم صغیر میں عالم خلق اور عالم امر کے در میان برزخ ہے اور اس عالم کے خلق وامرکی دونوں طرفوں کا جامع ہے۔ پس قلب کو بھی تشبیہ کے طور پر عرش کہہ سکتے ہیں۔

جاننا چاہئے اور غور سے سننا چاہئے کہ انوار قدم کے ظہور کی قابلیت جوظلیت کی ملاوٹ سے منزہ اور مبر اہے۔وہ عرش مجید کے ساتھ مخصوص ہے۔یہ قابلیت عرش مجید کے سوانہ عالم خلق رکھتا ہے اور

نه عالم امر نه عالم كبير نه عالم صغير-

عارف کائل کا قلب بھی جامعیت اور برزخیت کے تعلق کے باعث ان انوار سے نورا قتباس کر لیتا ہواور دریا ہے ایک چلو بھر لیتا ہے۔ عرش اور کائل معرفت والے عارف کے دل کے سوااور جس قدر ظہور ہیں۔ سب پر ظلیت کاداغ ہے اور کسی ہیں اصل کی ہو نہیں۔ بایز پر رحمۃ الله علیہ اگر سکر کے باعث اس طرح کہد دیں۔ تو مناسب ہے لیکن جنید ہے جو صحو کا مدعی ہے۔ اس قتم کی کلام کا صاور ہو نانہایت ہی ناخوش اور نامناسب ہے۔ لیکن کیا کریں۔ وہ حقیقت معاملہ سے واقف ہی نہیں ہوئے اور دریائے ظلیت کے بھنور سے کنارہ تک نہیں پنچے۔ یہ بات اگرچہ اکثر خلق کی نظر میں آج بعید اور عجیب و کھائی ویتی ہے۔ لیکن آئی کے کل نزدیک ہے۔ جلدی نہ کریں۔ اتنی اَمْوُ اللهِ فَلَلا تَسْتَعْجِلُوهُ (الله تعالی کاامر آگیا۔ جلدی نہ کرو) سُبنے انهُ وَتَعَالی عَمَّا یَشْوِ کُونَ (الله تعالی شرک کی باتوں سے پاک والتَّسْلیْماتُ الْعَلی وَعَلی اللهِ الصَّلُواتُ وَالتَّسْلِیْماتُ الْعَلی وَعَلی الْمُوسِیْنَ وَالْمُوسِیْنَ وَالْمُوسِیْنَ وَعَلی الْمَائِکَةِ الْمُقْرَبَیْنَ وَعَلی سَائِو وَعَلی الْمَائِکَةِ الْمُقْرَبَیْنَ وَعَلی سَائِو وَعَلی الْمَائِکَةِ الْمُقْرَبَیْنَ وَالْمُوسِیْنَ وَالْمُوسِیْنَ وَعَلی سَائِو کُونَ (الله تعالی عَمَّا یَشْوِ عَلی الْمُائِکَةِ الْمُقْرَبَیْنَ وَالْمُوْمِیْنِ وَالْمُوْمِیْنَ وَالْمُوسِیْنَ وَعَلی الْمُائِکَةِ الْمُقْرَبَیْنَ وَالْمُوْمِیْنَ وَالْمُوْمِیْنَ وَالْمُوسِیْنَ وَعَلی اللهِ الصَّلُومِی وَعَلی الْمُائِحِیْنَ وَعَلی الْمُائِحِیْنَ وَعَلی اللهِ الصَّلُومِیْنَ وَعَلی الْمُائِحِیْنَ وَعَلی اللهِ الصَّلُومِی وَعَلی الْمُائِحِیْنَ وَعَلی الله الصَّلُومِی وَعَلی الله عَلی وَالْمَ مُحَدِی وَالْمُوسِیْنَ وَعَلی الله عَلی وَ الْمُائِعِیْنَ وَعَلی وَالْمَ مُوسِی جَمِیْنَ وَعَلی الله الصَّلی وَالله عَمْرُ وَالله وَالله وَالله عَلَومُ وَالله وَالله عَلَی وَالله وَالله وَالله وَالله وَعَلی الله وَالله وَالله

### مكتوب ١١

فوق عرشی کے ظہور کی بعض خصوصیتوں اور آیت کریمہ الله نورالسمون والارض کے تاویلی معنوں اور انسان کے بعض خاص کمالوں اور جزوارضی کی فضیلتوں کے بیان میں حقائق ومعارف آگاہ مظہر فیض اللی مجدالدین خواجہ محمد معصوم کی طرف صادر فرمایاہے:-

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّى عَلَى نَبِيَّهِ وَنُسَلِّمُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ الْحِرَامِ (ہم الله تعالی کی حمد کرتے ہیں اور اس کے نجی اور اس کی آل بزرگ پر صلوۃ وسلام بھیجے ہیں) عالم کمیر باوجود و سعت اور تفصیل کے چونکہ ہیئت وحدانی نہیں رکھا۔ اس لئے بیط حقیق (جو تمام نہتوں اور اعتباروں ہے مجر داور شیون و صفات کی تفصیلوں ہے معراہے) کے ظہور کی قابلیت نہیں رکھا۔ عالم کمیر کے اجزاء میں ہے اشر ف جزو حضرت رحمٰن کا عرش ہے جو حضرت ذات جامح صفات جل شانہ کے انوار کے ظہور کا مقام ہے۔ عرش مجید کے سواباتی جو کچھ کہ عالم کمیر میں ہے ہے۔ سب کے ظہورات ظلیت کی آمیزش ہے خالی نہیں۔ اس واسطے رب العالمین نے استواء کے سر کو عالم سب کے ظہورات ظلیت کی آمیزش ہے ما کھ جو وس کی اجزاء میں ہے عرش مجید کے ساتھ جو اس کی اجزا میں سے افضل واشر ف ہے۔ مخصوص کیا ہے۔ کیونکہ ظلال میں ہے کسی ظل کا ظہور در حقیقت حق تعالیٰ کا ظہور نہیں تاکہ استواکی عبارت میں ادا کیا جائے۔ نیز وہ ظہور جو وہاں ہے دائمی ہا اور کوئی پر دہ در میان حاکل نہیں۔ اگر چہ زمین و آسان کا نور کیا جائے۔ نیز وہ ظہور جو وہاں ہے دائمی ہا اور کوئی پر دہ در میان حاکل نہیں۔ اگر چہ زمین و آسان کا نور کہا۔ یہ سب ظہورات ظہور عرش کے انوار ہے مقتبس ہیں۔ جنہوں نے ظلال میں ہے کسی ظل نہیں ایوشیدہ ہو کر ظہور فرمایا ہے جس طرح کہ دریائے محیط ہے بر تنوں کے ذریعے پائی ہر جگہ کے بردہ میں پوشیدہ ہو کر ظہور فرمایا ہے جس طرح کہ دریائے محیط ہے بر تنوں کے ذریعے پائی ہر جگہ کے براغوں کو جلاکر اطراف و کے جائیں اور اس ہے وائیں اور اس ہے وائی کر لیں۔

آیت کریمہ: اَللهٔ نُوْرُالسَّمُواتِ وَالْاَرْضِ مَثُلُ نُوْرِهٖ کَمِشْکُوةٍ فِیْهَا مِصْبَاحٌ ﴿ اَلْمِصْبَاحُ ﴿ فَيُ رَبِّكُ اللّٰهِ اَلَٰهُ اَوْرُ اللّٰهِ اَلَٰهُ اَلْوَرُاتِ مَنْ اللّٰهُ اَلَٰهُ اِلْهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰلِمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰلِمُ اللّٰهُ اللّٰلِيلَ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰلِمُ اللّٰمُ اللّٰلِلّٰ اللّٰمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللللّٰلِمُ ا

اوردوں کا سام سے بیر بی اور کی دیا ہواور بہت رو کن ہو) یا آئی معارف کی طرف اشارہ ہے۔

یونکہ آیت کریمہ میں حمثیل کو اس واسط اختیار کیا ہے تاکہ ان میں اس نور کے ظہور کو بلاواسطہ نہ سمجھ لیں اور ظل کو اصل سے مشتبہ نہ کریں۔ اور نور ظل کو نور اصل سے مقبس اور روشن شدہ خیال کریں، یَھٰدِی اللّٰهُ لِنُوْرِ ہٖ مَنْ یَشَاءُ (ایٹ نور کی طرف جس کو چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے) شدہ خیال کریں، یَھٰدِی اللّٰهُ لِنُوْرِ ہٖ مَنْ یَشَاءُ (ایٹ نور کی طرف جس کو چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے) آیت کریمہ اللّٰہ تعالیٰ کی مراد پر محول ہے لیکن ہم اس کی تاویل کرتے ہیں۔ اللّٰهُ نُورُ السَّمُواتِ وَ الْاَرْ ضِ جس کو ہم اللّٰہ تعالیٰ کی مدداور حسن توفیق ہے بیان کرتے اور کہتے ہیں۔ اللّٰهُ نُورُ السَّمُواتِ وَ الْاَرْ ضِ اللّٰہ تعالیٰ تجاب نہیں ہے۔ صفات کا ذات کیلئے تجاب ہونا ظہورات ظلیہ کے ساتھ مخصوص ہے۔ کیونکہ ظہورات ظلیہ مرتبہ علم میں ہیں اور ظہور اصل مقام عین میں۔ علم میں صفات ذات کا تجاب ہیں نہ عین طورات ظلیہ مرتبہ علم میں ہیں اور ظہور اصل مقام عین میں۔ علم میں صفات ذات کا تجاب ہیں نہ عین

میں۔ مثلازید کوجب تو مرتبہ علم میں تعقل و تصور کرے تواس کا ظہور علم میں صفات کے ساتھ ہوگا۔

یعنی دراز قد ہے یا پت قد عالم ہے یا جائل۔ چھوٹا ہے یا بڑا۔ شاعر ہے یاکا تب سے سب صفات جن کا تو

نے تصور کیا۔ اس کی ذات کا تجاب ہو نگے۔ اور سہ سب تقیدات کلیہ اس کے تشخص کیلئے مفید نہ

ہو نگے لیکن جب زید علم ہے عین میں آجائے گا اور باوجود صفات کے مشہود ہو جائیگا اور معاملہ ظلیت

ہو نگے لیکن جب زید علم ہے عین میں آجائے گا اور باوجود صفات کے مشہود ہو جائیگا اور معاملہ ظلیت

ہو نگے لیکن جب زید علم ہے عین میں آجائے گا اور باوجود صفات کے مشہود ہو جائیگا اور معاملہ ظلیت

اصالت تک پہنچ جائے گا۔ کیونکہ زید کی علمی صورت زید موجود خارجی کیلئے جو اس کا اصل ہے

ظل کی طرح ہے تو یہاں صفات اس کی ذات کا تجاب نہ ہو نگے۔ صفات کا جامع شخص محسوس ہوگا۔

دکھائی دیتے ہیں لیکن جب اصل تک وصول میسر ہو جائے تو صفات کو ذات ہے الگ نہ پائیں گے اور

ذات کا شہود صفات کے شہود سے الگ نہ ہوگا۔ تجلی صفات کو جو تجلی ذات سے جدا کرتے ہیں اور تجلی اور تجلی خات کو جو تجلی ذات کے جو انسان کی ذات کے شہود سے

افعال کو الگ جانتے ہیں سب مقامات ظلال میں ہے۔ اصل تک وصول کے بعد ایک ہی تجلی ہے جو

خلیات ثلث کو شامل ہے۔ مثلازید کو جب دیکھتے ہیں تو اس کی ذات کا شہود اس کی صفات کے شہود سے

جدا نہیں۔ اس کی دویت میں کہ جب زید کو دیکھتے ہیں۔ معلوم کرتے ہیں کہ وہ عالم و فاضل ہے۔ علم و فضل جسل مقال دیا گئی۔ جیسے کہ گزر چکا۔

گریں اور ظلی صور توں میں اس کا ادر اک کریں تو اس صورت میں صفات اس کی ذات ہے الگ ہو تگی اور دیکا۔

کریں اور ظلی صور توں میں اس کا ادر اک کریں تو اس صورت میں صفات اس کی ذات ہے الگ ہو تگی ۔ جیسے کہ گزر چکا۔

کیا نہیں جانے کہ آخرت میں مرکی وہ ذات ہے جو جامع صفات ہے نہ وہ ذات جو اساء و صفات نہ معراہے کیونکہ وہ مجر داعتبار ہی اعتبار ہے۔ اس لئے کہ ذات ہر گز صفات ہے مجر د نہیں اور صفات ذات ہر گز الگ نہیں ہیں۔ الگ اس اعتبار سے کہتے ہیں کہ عار ف پر جب حق تعالیٰ کی ذات کی گر فتار ی عالب آ جاتی ہے تواس کی نظر سے اساء و صفات کا ملاحظہ ساقط ہو جاتا ہے اور ذات احدیت کے سوااس کے مشاہدہ میں کچھ نہیں آتا پس ذات کا صفات سے الگ ہو نا عار ف کی نظر کے اعتبار سے ہے۔ مشاہدہ میں کچھ نہیں آتا پس ذات کا صفات سے الگ ہو نا عار ف کی نظر کے اعتبار سے ہے۔ سانوں اور زمین کا نور ہے ) نور وہ ہے جس سے چیزیں روشن ہوتی ہیں۔ آسان اور زمین می توالی کے ساتھ روشن ہوتی ہیں۔ آسان اور زمین کو جو اس نور سے دوشن ساتھ روشن ہوئے ہیں مشکوۃ کی ساتھ متصف کر کے منور کیا ہے۔ آسانوں اور زمین کو جو اس نور سے دوشن ہوئے ہیں مشکوۃ کی مانند جانا چاہئے۔ جو اس مشکوۃ میں رکھا ہوا ہے۔ مشافرۃ کی طرح تصور کرنا چاہئے اور اس نور کو چراغ کی مانند جانا چاہئے۔ جو اس مشکوۃ میں رکھا ہوا ہے۔ مشکوۃ کی طرح تصور کرنا چاہئے۔ اور زماجہ سے اساء و صفات کے ساتھ ملا ہوا ہے اور زماجہ سے اساء و صفات کے ساتھ ملا ہوا ہے اور شیون و اعتبارات سے معرا کا پر دہ ملا خظہ کرنا چاہئے۔ کیونکہ وہ نور اساء و صفات کے ساتھ ملا ہوا ہے اور شیون و اعتبارات سے معرا

نہیں اور حق تعالیٰ کی صفات کا زجاجہ حن وجوب اور جمال قدم میں ستارہ روشن کی طرح ہے اور وہ مصباح جواس مشکوۃ میں رکھاہے۔ زیتون کے مبارک در خت ہے روشن ہواہے جوعرش کے اس ظہور جامع ہے مراد ہے جس ظہور کی رمزوں میں ہے استوا ایک رمز ہے کیونکہ دوسرے ظہورات جو جامع ہے مراد ہے جس ظہور کی رمزوں میں ہے استوا ایک رمز ہے کیونکہ دوسرے ظہور جامع چونکہ آسانوں اور زمینوں ہے تعلق رکھتے ہیں اس ظہور جامع کے اجزاء کی طرح ہیں وہ ظہور جامع چونکہ لامکانی اور بے جہت ہاس واسطے اس کو لا شروییۃ لاغوربیۃ کہہ سکتے ہیں۔ یکھاد کُرینتھا یُضینی وَلُو لامکانی اور بے جہت ہاں واسطے اس کو لا شروییۃ لاغوربیۃ کہہ سکتے ہیں۔ یکھاد کُرینتھا یُضینی وَلُو لامکانی اور وشی کا بیان کہ مسلسلہ فار میں اس مبارک در خت کی تحریف اور اس در خت کے تیل کی صفائی اور دوشی کا بیان ورک سے جس کے ساتھ اس کو تمثیل دی گئی ہے۔ نور دیا ہو اور اس کے حسن و جمال کو بڑھا دیا ہے۔ کیونکہ کمالات صفات کورکی زیادتی اور کوزیادہ کر دیا ہوا در اس کے حسن دیا کہ ویوہ اس کیا ہے۔ باوجود فورکی زیادتی اور کی کہ کہ کہ کورٹ کو جاہتا ہے اللہ تعالی اسے نورکی نیادتی اللہ تو کی نور نہیں کے ہے۔ مَن لَلْم یَجْعَلِ اللّٰهُ لَهُ نُور اً فَمَا لَهُ مِن نُور (جس کو اللہ تعالی الیہ نورکی نور نہیں کے میں دیاس کیائی کوئی نور نہیں کے۔ مَن لَمْ یَجْعَلِ اللّٰهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِن نُور (جس کو اللہ تعالی اللہ نورکی نور نہیں دیاس کیلئے کوئی نور نہیں)۔

یے ظہور جامع جو عرش سے منسوب ہے۔ تمام مشاہدات و معائنات و مکاشفات کا مفتی اور تمام تجلیات و ظہورات کا انتہاہے خواہ مجلی ذاتی ہواور خواہ مجلی صفاتی۔اس کے بعد معاملہ جہل کے ساتھ آپڑتا ہے۔ چنانچہ اس کا تھوڑ اساحال بیان کیا جائیگا۔انشاءاللہ تعالیٰ۔

یہ ظہور جامع اگرچہ صفات کے ساتھ ملاہوا ہے لیکن صفات اس مقام میں ذات کے نہ کہ خارج اور نفس الامر کے اعتبارے۔ جیسے کہ اس کی تحقیق انشاء اللہ تعالیٰ آگے آگی۔ نیزیہ ظہور جامع مثال کی تصویر دوں کا معتبیٰ ہے۔ بعد ازاں جو کمال ظاہر ہوتا ہے۔ مثال کے آئینہ میں اس کی تصویر نہیں پا سکتے۔ کیونکہ مثال میں اس امر کی تصویر دکھاتے ہیں جو خارج کے ساتھ مناسبت و مشابہت رکھتا ہو۔ اگرچہ دو مشابہت اسم میں ہولیکن وہ امر جو خارج میں کسی چیز کیساتھ کسی طرح مشابہت نہیں رکھتا۔ اس کی تصویر مثال میں محال ہے۔ اس سے اوپر کے کمالات سب اس قسم کے ہیں کہ دہ کسی چیز کے ساتھ کسی طرح بھی مشابہ نہیں۔ تاکہ مثال میں ان کی تصویر ظاہر کی جائے۔

یمی وجہ ہے کہ اس مقام میں ہر وقت جہل دامن گیر ہے اورادراک کانہ ہو ناادراک کا نشان ہے۔ اگر چہ اس جہان میں اس مقام سے سوائے جہل باعلم کے اور کوئی امر حاصل نہیں ہوا۔ لیکن امید ہے کہ ہنرت میں ایسی قوت بخشیں گے اور ایسادل دینگے جو نور کی چیک میں متلاشی اور ناچیز نہ ہو گااور معاملہ کی

اصلت سے آگاہ ہوگا۔ بیت

www.maktabah.org

تومرا دل دہ و دلیری بہ بیں ردبۂ خولیش خوان و شیری بیں ترجمیے دلے کھردلیری دکی کھ اپنی روبہ بنا کے شیری دیکھ

آگاہ ہو کہ فوق العرش کا ظہور تختے وہم میں نہ ڈالے کہ خضرت حق سجانہ و تعالیٰ کا مقام و قرار عرش کے اور جہت و مکان اس کیلئے ثابت ہے۔ تعَالیٰ اللّٰه عَنْ ذلِلْكَ وَعَمَّا لَا يَلِيْقُ بِجَنَابِ عَرْشَ كے اور جہت و مكان اس كیلئے ثابت ہے۔ تعَالیٰ اللّٰه عَنْ ذلِلْكَ وَعَمَّا لَا يَلِيْقُ بِجَنَابِ عَمْلًا لَا اللّٰهِ عَالٰیٰ (اللّٰہ تعالیٰ کیاک جناب الی باتوں سے جواس کے لاکق نہیں ہیں برتراور بلندہے)۔

آئینہ میں زیدگی صورت کے ظاہر ہونے سے بید لازم نہیں آتا کہ زید آئینے میں تھنہر اہواہے ایساوہم شاید کی بے و قوف ہی کو ہوگا۔ وَلِلْهِ الْمَثَلُ الْاَ عُلیٰ (اعلیٰ مثال اللہ ہی کیلئے ہے)۔

مومن آخرت میں حق تعالی کو بہشت میں دیکھیں گے حالا نکہ بہشت اور غیر بہشت سب اللہ تعالیٰ کے نزدیک برابر اور اس کی مخلوق ہیں اور وہ مجلی جو کوہ طور پر واقع ہوئی تھی۔ حالیت و محلیت کی آمیزش سے پاک تھی۔

حاصل کلام یہ کہ بعض جگہیں ظہور کی قابلیت رکھتی ہیں اور بعض میں یہ قابلیت نہیں ہوتی۔ آئینہ صور توں کے ظہور کی قابلیت نہیں۔ حالا نکہ یہ دونوں لوہے سے صور توں کے ظہور کی قابلیت نہیں۔ حالا نکہ یہ دونوں لوہے سے بنے ہیں۔ پس فرق مظہر میں ہے نہ ظاہر میں۔ ظاہر لیعنی ظہور کر نیوالے کی نسبت سب مظہر برابر ہیں۔ قابل بھی اور ایسے ہی وہ الفاظ جن سے کلیت یا جزئیت اور حالیت و محلیت کاوہم پایا جا تا ہے۔ وہ ظاہر سے مصروف اور تاویل کے لاکق ہیں۔ ایسے الفاظ حق تعالیٰ کی بارگاہ کے مناسب نہیں۔ عبارت کی حقی کے باعث اس فتم کے الفاظ کو اختیار کیا جا تا ہے۔ بیت

ایں قاعدہ یا ددار کانجاکہ خداست نہ جزونہ کل نہ ظرف نہ مظروف است ترجمیے یادر کھو جس جادہ خداد ندز میں ہے ظرف ومظروف و کل وجزو نہیں ہے

چونکہ قلب عالم صغیر کاعرش ہے اور عالم کبیر کے عرش کے مشابہ ہے۔ جہان کی تجلی میں ظلیت کی آمیزش نہیں۔ اس لئے اس ظلیت کی آمیزش سے خالی تجلی کا ایک لمحہ اس قلب کا حصہ ہے اگر چہ آسانوں اور زمین کو بھی ای تجلی کی چمک پیچی ہے لیکن ظلال میں سے کسی ظل کے پردہ میں ہے۔ سوائے قلب کے جوعرش کی طرح ظلیت کی ملاوٹ سے پاک ہے اگر چہ ظہور چھوٹا بڑا ہونے کے اعتبار سے متفاوت ہے۔ ع

بفتر آئینہ حس تو ہے نماید او ترجمیے بقترر آئینہ پاتا ہے تیرا حسن ظہور پس ظلیت کی آمیزش سے خالی ججلی عرش مجید کے بعد کاملین کے قلب کا حصہ ہے دوسروں کیلئے

ظلیت دامن گیرے۔

جانا چاہئے کہ ظہور عرفی اگرچہ ظلیت کی آمیزش سے پاک ہے لیکن وہاں صفات ذات کے ساتھ ملی ہوئی ہیں اور شیون واعتبارات ذات میں ثابت ہیں۔اگرچہ صفات وشیون اس مرتبہ میں ذات کا حجاب نہیں ہیں۔ لیکن دید و دانش میں مشار کت اور محبت وگر فتاری میں برابر مشترک ہیں۔اصدیت مجر دہ کی محبت کے گر فتار کی امر کی شرکت پر راضی نہیں ہیں۔ آلا لِلّهِ الدِیّنُ الْخَالِصُ (وین خالص اللّه تعالیٰ ہی کیلئے ہے) کے موافق دین خالص کو چاہتے ہیں۔ صفات کا شریک نہ کر ناانسان کے قلب کی ہیئت وحدانی اور انسان کے جزء ارضی کے نصیب ہے۔ان سب سے بڑھ کر ایک اور انسان کی ہیئت وحدانی ہے جس نے اس کی جزءارضی کارنگ اور اس کا حکم اختیار کرلیا ہے۔غرض اس معاملہ میں عمدہ اور بہتر جزءارضی ہے دوسرے امور زائدہ شخسین وخو بی کی طرح ہیں۔

انسان میں دوچیزیں ایسی ہیں جوعرش میں نہیں ہیں اور نہ ہی عالم کبیر کو ان کا پچھ حصہ ملاہے۔ انسان میں ایک جزءار ضی ہے جوعرش میں نہیں۔اور دوسر کی ہیئت وحد انی ہے جو عالم کبیر میں نہیں اور وہ شعور جو ہیئت وحد انی سے تعلق رکھتا ہے۔"نُوْد" عَلی نُوْدٍ" ہے۔جو عالم اصغر کے ساتھ مخصوص ہے۔ پس انسان ایک عجوبہ ہے جس نے خلافت کی لیافت پیدا کرلی ہے اور بار امانت کو اٹھالیا ہے۔

انسان کی عجیب وغریب خصوصیتوں میں سے ایک بیہ ہے کہ اس کا معاملہ یہاں تک پہنچ جاتا ہے کہ حضرت احدیت مجردہ کے آئینہ بننے کی قابلیت پیدا کر لیتا ہے اور صفات وشیون کے ملنے کے بغیر ذات احد کا مظہر بن جاتا ہے۔ حالا نکہ حضرت ذات تعالیٰ ہر وقت صفات وشیونات کی جامع ہے۔ اور صفات وشیونات کی وقت بھی ذات تعالیٰ ہے الگ نہیں ہیں۔

اس کابیان یہ ہے کہ جب انبان کامل ذات احدیت کے ماسواکی گرفتاری ہے آزاد ہو کر ذات احد ہے گرفتاری حاصل کر لیتا ہے اور صفات وشیونات ہے کچھ بھی اس کے ملحوظ اور منظور اور مقصود و مطلوب نہیں ہوتا۔ تو اَلْمَوْءُ مَعَ مَنْ اَحَبُّ کے موافق اس کو حضر ت احدیت مجر دہ کے ساتھ ایک فتم کا مجبول الکیفیت اتصال پیدا ہو جاتا ہے اور وہ گرفتاری جو ذات احد کے ساتھ اس کو حاصل ہوتی ہے۔ ذات بیچون کے ساتھ قریب چون کی نسبت اس میں خابت کر دیتی ہے۔ اس وقت انبان کامل جو ذات احد کااس قتم کا آئینہ بن جاتا ہے کہ اس میں صفات و شیون کچھ مشہود اور مرئی نہیں ہوتیں۔ بلکہ احدیت مجر دہ اس میں ظاہر اور جلوہ گر ہوتی ہے۔ شہر کان الله الْعَظِیمُ وہ ذات جو صفات ہے ہر گر جدانہ تھی۔ اس انبان کامل کے آئینہ میں مجر داور تنہا طور پر ظاہر اور مجلی ہوگئ اور حسن ذاتی حسن صفاتی ہے الگ ہوگئ اور حسن ذاتی حسن صفاتی ہے الگ ہوگئ اور حسن ذاتی حسن صفاتی ہے الگ ہوگئ اور کو میسر نہیں ہوااور

حضرت ذات صفات وشیون کی آمیزش کے بغیرانسان کے سوااور کمی چیز میں جلوہ گر نہیں ہوئی۔عالم کیر میں عرش مجید حضرت ذات مجمع الصفات کا مظہر ہے اور عالم صغیر میں انسان کا مل ذات احد کا مظہر ہے۔جواعتبارات سے مجر دہ۔اس فتم کا آئینہ اور مظہر بناانسان کی نہایت بجو بہ باتوں میں سے مظہر ہے۔ وَاللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُعْطِي لَا مَانِعَ لِمَا اَعْطَاهُ وَلَا مُعْطِي لِمَا مَنَعَهُ (اللّٰه تعالی عطاکر نیوالا ہے جس کو وہ جو بچھ عطاکر ہے اس کو کوئی روک نہیں سکتا اور جس سے وہ روک لے اس کو کوئی دے نہیں سکتا) وَالسَّلَامُ عَلَی مَنِ اتَّبَعَ الْهُدی وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفِي عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ الصَّلَواتُ وَالتَّحِیَّاتُ الْعُلَی (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفیٰ عَلَیْهِ وَعَلَی اللهِ وَاصْحَابِهِ الصَّلُواتُ وَالتَّحِیَّاتُ الْعُلَی (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفیٰ علیہ مُنابعت کو لازم پکڑا)۔

# مكتوب ١٢

اس بیان میں کہ فرشتے اگرچہ اصل کا مشاہدہ کرنے والے ہیں اور انسان کا شہود انفس کے آئینہ میں ہے لیکن اس دولت کو انسان میں جز کی طرح بنایا ہے اور اس کے ساتھ اس کو بقا بخشی ہے اور اس کے مناسب بیان میں معارف آگاہ برادر حقیقی میاں غلام محمد کی طرف صادر فرمایا ہے:۔

اَلْحَمْدُ لِلَهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالَى كَى حمد به اور اس كے بر گزيده بندول برسلام ہو)۔

ملا کلہ کرام اصل کا مشاہدہ کرتے اور اس کی طرف متوجہ ہوتے اور اس کے ساتھ گر فاری رکھتے ہیں۔ ظلیت کی آمیز شان کے حق بیس مفقود ہے۔ انسان بیچارہ اس جہان بیس وائرہ ظلیت ہے ہشکل قدم باہر نکال سکتا ہے اور انفسی اور آفاتی آئینوں کے وسلوں کے بغیر شہود وائی بمشکل حاصل کر سکتا ہے۔ اصل تک جہنچنے کے بعد اصل کے انوار کی شعاعوں کا پر تواس کے قلب کے آئینہ بیس جلوہ گر کر کے پھر اس کو عالم کی طرف لوٹادیتے ہیں۔ اور ناقصوں کی تربیت اس کے حوالہ کرتے ہیں۔ اس جوع بیس اس کی اپنی بھی تربیت ہے اور دوسر وں کی بھی۔ کیو نکہ اصلی انوار کا وہ پر توجو اس کی جزکی طرح بنایا گیا ہے۔ اپنی بھی تربیت ہے اور دوسر وں کی بھی۔ کیو نکہ اصلی انوار کا وہ پر توجو اس کی جزکی طرح بنایا گیا ہے۔ رجوع کی مدت بیس دوسر ہے اجزاء کو بھی اپنے رنگ پر لے آتا اور اپنے رنگ میں رنگ دیتا ہے۔ جس طرح کہ دوسر وں کو نقص سے کمال تک لے آتا ہے اور غیب سے شہادت کی طرف رہنمائی کر تا ہے اور جب اس کی دعوت اور رجوع کی مدت تمام ہو جاتی ہے اور کتاب وقت مقررہ تک پہنچ جاتی سے تواس کو جب اس کی دعوت اور رجوع کی مدت تمام ہو جاتی ہے اور کتاب وقت مقررہ تک پہنچ جاتی سے تواس کو غیب سے شہادت کی طرف اسباب لے جاتا ہے اور گوش سے آغوش تک معاملہ آجاتا ہے۔ الْمَوْتُ غیب سے شہادت کی طرف اسباب لے جاتا ہے اور گوش سے آغوش تک معاملہ آجاتا ہے۔ الْمَوْتُ غیب سے شہادت کی طرف اسباب لے جاتا ہے اور گوش سے آغوش تک معاملہ آجاتا ہے۔ الْمَوْتُ غیب سے شہادت کی طرف اسباب لے جاتا ہے اور گوش سے آغوش تک معاملہ آجاتا ہے۔ الْمَوْتُ

جَسْرٌ يُوْصِلُ الْحَبِيْبَ اِلَى الْحَبِيْبِ (موت ايك بل عجويار كويار علاتاع) الى وقت صادق آتا عـ

جانناچاہے کہ فرشتہ اگر چہ اصل کا مشاہد ہے اور انسان کا شہود انفس کے آئینہ میں ہے۔ لیکن اس دولت کو انسان میں جزی طرح بنایا ہوا ہے اور اس کے ساتھ اس کو بقا بخشی ہے اور اس کے ساتھ محقق ہوا ہے۔ بر خلاف فرشتہ کے کہ اس دولت کو اس میں جزء کی طرح نہیں بنایا۔ باہر ہی میں نظارہ کر تا ہو اور بقاء و تحقق اس کے ساتھ حاصل نہیں کر تا۔ یہ انصباغ و تلون جو انسان کو اصلی رنگ سے میسر ہوا ہے۔ فرشتہ نہیں رکھتا اور وہ خصوصیت جو خاکیوں کو حاصل ہوئی ہے۔ فدسیوں کو حاصل نہیں۔ کیونکہ اندر سے باہر تک بہت فرق ہے۔ اگر چہ اندر ونی دولت جزوکی طرح ہوتی ہے اور بیر ونی دولت کل کی طرح۔ لیکن اندر اندر ہے اور باہر باہر۔ گلا مُنا اِشَارَةٌ وَبَشَارَةٌ (ہماری کلام اشارہ اور بشارت ہوتی بن کے۔ وَاللّٰهُ یَخْتَصُ بِرَ خُواص بِشَر خُواص بِشَر خُواص ملک سے افضل ہوگئے اور ان کے ہوتے ہوئے خلافت کے مستحق بن گئے۔ وَاللّٰهُ یَخْتَصُ بِرَ خُواص بِشَر خُواص ملک ہو گئے اور ان کے ہوتے ہوئے خلافت کے مستحق بن رحمت سے خاص کر تا ہے اور اللّٰہ نُواللّٰه خُوالفَصْلِ الْعَظِیْمِ (اللّٰہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے اپنی رحمت سے خاص کر تا ہے اور اللّٰہ نُواللّٰه خُوالفَصْلِ الْعَظِیْمِ (اللّٰہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے اپنی رحمت سے خاص کر تا ہے اور اللّٰہ نُواللّٰہ کُوالفَصْلِ الْعَظِیْمِ (اللّٰہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے اپنی رحمت سے خاص کر تا ہے اور اللّٰہ نُوالیٰ بڑے فضل والا ہے)۔ بیت

زمیں زادہ بر آساں تاختہ زمین وزماں را پس انداختہ ترجمیے زمیں زادہ گیا پڑھ آساں پر زمین و آسانوں سے گزر کر

یہ دولت انبان کو جزءارضی کے باعث میسر ہوئی ہے اور قلب کو جو عرش اللہ کہتے ہیں۔ عضر خاک ہی کی بدولت ہے جو کل کا جامع اور دائرہ امکان کامر کز ہے۔ ہاں زمین کواس کی پستی اور عاجزی کے باعث بیہ سب رفعت و بلند کی حاصل ہوئی ہے اور اس فرو تن نے اس کو بلند کر دیا ہے۔ مَنْ تَوَاضَعَ لِلْهِ تَعَالَیٰ رَفَعَهُ اللّٰهُ تَعَالَیٰ (جو الله تعالیٰ کیلئے تواضع کر تا ہے اللہ تعالیٰ اس کو بلند کر تا ہے) جب انبان رجوع اور دعوت کی مدت کے تمام ہونے اور اصلی رنگ میں رنگے جانے کے بعداصل کی طرف رجوع کر تا ہے اور جناب پاک کی طرف متوجہ ہوتا ہے تواس وفت جو خصوصیت اور انبساط جواس کو میسر ہوتا ہے۔ یقین نہیں کہ دوسروں کو بھی حاصل ہوا اور وہ قرب و مرتبہ جواس کو حاصل ہوتا ہے کی اور کو حاصل نہیں ہوتا کیو نکہ دوسروں کو ایس عالی میں خانی ہو کر اس کے ساتھ بقاء پیدا کر لیتا ہے اور اصل کے رنگ میں رنگا جاتا ہے۔ کی اور کی کیا مجال ہے کہ اس کے ساتھ برابری کرے۔ کیو نکہ دوسروں کا انصباغ یعنی اصل کے رنگ میں ہوتا ہے تکین چو نکہ خارج سے آیا اصل کے رنگ میں ہوتا ہے ایس کے عام خارج سے آیا اس کے عام ہوتا ہے لیکن چو نکہ خارج سے آیا فرا کی ہو تا ہے اور انبان کا انصباغ چو نکہ درونی ہے۔ اس لئے قارضی کا حکم رکھتا ہے اور انبان کا انصباغ چو نکہ درونی ہے۔ اس لئے ذاتی حکم رکھتا ہے اشتان فران دونوں میں بہت فرق ہے )۔

یہ کمال انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کے ساتھ کہ جن کوخواص بشر کہتے ہیں مخصوص ہے اور جس کسی کوچاہیں اپنی وراثت اور تبعیت کے طور پر اس دولت سے مشرف کرتے ہیں۔

بید دولت انبیاء علیهم الصلوٰۃ والسلام کے اصحاب کوان کی صحبت کی برکت سے زیادہ ترحاصل تھی۔ اصحاب کرام کے سوااور لوگ جن کواس دولت سے مشرف فرماتے ہیں بہت کم بلکہ اس سے بھی کمتر ہیں۔ ببت

> اگر پادشہ بردر پیر زن بیاید تواے خواجہ سیلت کمن ترجمے اگر بڑھیا کے در پر آئے سلطان تواجہ نہ ہوہر گز پریشان

رَبَّنَا اَتْمِمْ لَنَا نُوْرَ نَا وَاغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْئَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْمُرْسَلِيْنَ عَلَيْهِ المُمْرِسَلِيْنَ عَلَيْهِ المُمْرُسَلِيْنَ عَلَيْهِ المُمْرُسَلِيْنَ عَلَيْهِ المُمْرَسَلِينَ عَلِيْهِ كَ طَفِل السَّلَوَ وَالتَّمْ اللهِ اللهُ تُوحض تسيد المرسكين عَلِيْهِ كَ طَفِل المُصَلَّواتُ وَالتَّهْ اللهُ الل

### مكتوب ١٣

اس بیان میں کہ علماء ظاہر کے نصیب کیا ہے اور صوفیہ علیہ کے حصہ میں کیا آیا ہے اور علماء راسخین جو انبیاء کے وارث ہیں ان کے نصیب میں کیا ہے مرزاشم الدین کی طرف اس کے خط کے جواب میں لکھاہے:-

حمد وصلوٰۃ اور تبلیغ دعوات کے بعد واضح ہو کہ آپ کا مبارک خط جو ازروئے کرم صادر فرمایا تھا۔ برادر عزیز شخ محمد طاہر نے پہنچایا اور خوش وقت کیا۔ آپ نے لکھا تھا کہ ملا قات کے حاصل ہونے تک ایسے مکتوبات کے ساتھ جو نصیحتوں۔ پر ہوں یاد فرماتے رہیں۔

میرے مخدوم مکرم اَلنَّصِیْحَهُ: هی الدِیْنُ وَمَتَابَعَهُ سَیِّدُ الْمُوْسَلِیْنَ عَلَیْهِ مِنَ الصَّلُواَتِ اَفْضَلُهَا وَمِنِ التَّحِیَّاتِ اَکْمَلُهَا (یعنی سبے اعلی نصیحت یہی ہے کہ حضرت سیدالمر سلین عَلِیْ کَا دین اور متابعت اختیار کریں)۔

سید المرسلین کے دین اور متابعت نے علاء ظاہر کا نصیب عقائد درست کرنے کے بعد شرائع و
احکام کاعلم اور اس کے موافق عمل ہے اور صوفیہ علیہ کا نصیب بمعہ اس چیز کے جو علماء رکھتے ہیں احوال و
مواجید اور علوم و معارف ہیں اور علماء را تخین کا نصیب جو انبیاء کے وارث ہیں۔ بمعہ اس چیز کے جو عالم
رکھتے ہیں اور بمعہ اس چیز کے جس کے ساتھ صوفیہ ممتاز ہیں وہ اسر ارود قائق ہیں جن کی نسبت
مقتابہات قرآنی ہیں رمز واشارہ ہو چکاہے اور تاویل کے طور پر درج ہو چکے ہیں یہی لوگ متابعت میں
کامل اور وراثت کے مستحق ہیں۔ یہ لوگ وراثت و تبعیت کے طور پر انبیاء علیم الصلوق والسلام کی خاص

دولت میں شریک اور بار گاہ کے محرم ہیں۔

ای واسطے عُلَمَاءُ اُمَّتِی کَا نَبِیآءِ بَنِی اِسْوَائِیلَ (میری امت کے علماء بی اسرائیل کے پیغیبروں کی طرح ہیں) کی شرف کرامت سے مشرف ہوئے ہیں۔ پس آپ کو بھی لازم ہے کہ علم وعمل وحال ووجد کی روسے حضرت سید المرسلین اور حبیب رب العالمین علیہ وعلی جمیع الانبیاء والمرسلین والملائکة المقربین وائل طاعة اجمعین کی متابعت بجالائیں۔ تاکہ اس وراثت کے حاصل ہونے کا ذریعہ ہو۔ جو نہایت اعلیٰ درجہ کی سعادت ہے۔ والسلام۔

#### مكتوب ١٤

اس استفسار کے جواب میں کہ صاحب منصب البتہ صاحب علم ہے یا نہیں اور اس استفسار میں کہ فنافی اللہ اور بقاباللہ اب تک حاصل نہیں ہوئی اور اپنی حالت پر اطلاع نہ ہونے کے بیان میں مولانا احمد برکی کی طرف صادر فرمایا ہے:-

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ الْحَمْدُ لِلهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيك حدب اوراس كر بر گزيده بندول پر سلام بو)-

آپ نے لکھاتھاکہ فنافی اللہ اور بقاء باللہ ابھی تک حاصل تہیں ہوا۔ میرے مرم کیا کیا جائے آپ صحبت میں کم رہے ہیں۔ آپ اس قدر بھی نہیں کھہرے، کہ آپ کو آپ کے بعض حاصل شدہ احوال سے اطلاع دی جاتی۔ اب ہندوستان سے آپ کی فناویقاء کا مشاہدہ کرتا ہوں اور یہ دونوں کمال جو آپ نے فرمائے ہیں آپ میں محسوس کرتا ہوں۔ اور آپ ان سے افکار کرتے ہیں۔ دور در از فاصلہ در میان ہے جب تک ظاہری ملاقات حاصل نہ ہو۔ پوشیدہ احوال پر اطلاع یانا مشکل ہے۔

مشائخ رحمة الله عليه نے فناوبقاء کے بارے میں مختلف باتیں کہی ہیں۔جو سب کی سب رمز واشارہ کے طور پر ہیں۔ کوئی شخص اپنی نسبت کیا معلوم کر سکتا ہے۔ حضرت حق سجانہ و تعالیٰ سب کو احوال کاعلم

نہیں بخشتے۔ بعض کو احوال کاعلم عطا فرما کر پیشوا بنادیتے ہیں اور بعض کو اس کے حوالہ کر کے کمال ویکیل کے مرتبہ تک پہنچاتے ہیں۔ع

خاص كندبندة مصلحت عام را ترجمه: خاص كرليتا بهايك كوتا بهلا بوعام كا

کیا چھاہو تااگر ہم شخ حسن کو چند روز اور اپنیاس رکھ کر بعض ظاہر شدہ احوال پر اطلاع دے کر آجاتا آپ کی طرف بھیجے۔ آپ کا آنا مشکل ہے اور اگر آپ کے قابل اور رشید دوستوں میں سے کوئی آجاتا اور چند روز ہمارے پاس رہتا اور ہماری بات کو سمجھتا۔ تو کیا اچھا ہو تا تاکہ ضروری باتیں اس پر ظاہر کی جاتیں۔ اصل مقصود بہی ہے کہ احوال حاصل ہو جائیں اور احوال پر اطلاع پانا امر دیگر ہے۔ وَالْبَاقِیٰ عِنْدُ النَّدُقِیٰ اِنْشَاءَ اللَّهُ الْبُاقِیٰ وَالسَّکرُمُ سب نیادہ ضروری تھیجت سے کہ علوم کے درس میں عِنْدُ النَّدُقِیٰ اِنْشَاءَ اللَّهُ الْبُاقِیٰ وَالسَّکرُمُ سب نیادہ ضروری تھیجت سے کہ علوم کے درس میں کی طرح کو تا ہی نہ کریں۔ اگر آپ کا سار اوقت درس ہی میں لگ جائے تو اچھا ہے ذکر و فکر کی ہوس نہ کریں۔ رات کے ساعات ذکر و فکر کیلئے فراخ ہیں۔

یں میں کو بھی سبق پڑھاتے رہیں اور اس کو بریار نہ رہنے دیں ان حدود میں چونکہ علم بہت کم ہے اس کئے ضروری علوم شرعیہ کو تازہ اور زندہ کریں۔ زیادہ کیا مبالغہ کیا جائے۔خواجہ اولیں کے واقعات کے اور اق پہنچے اکثر جگہ ہے دیکھے گئے۔ مبشرات ہیں۔ حق تعالیٰ کی بارگاہ سے امید وار ہیں تاکہ قوۃ اور پوشیدگی ہے فعل و ظہور میں آ جائیں۔والسلام۔

## مكتوب ١٥

قصبہ سامانہ کے خطیب کی ندمت و نکوہش میں جس نے عید قربان کے خطبہ میں خلفاء راشدین رضی اللہ تعالی عنہم کے ذکر کو ترک کر دیا تھا۔ اور بیان نہ کیا تھا۔ شہر سامانہ کے بزرگ سادات اور قاضیوں اور رئیسوں کی طرف صادر فرمایا ہے:-

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى (الله تعالَى كيل محمد اوراس كر بر كزيده بندول يرسلام مو)-

شہر سامانہ کے سادات عظام اور قاضوں اور ہزرگر کیسوں کے معزز خاد موں کو تکلیف دیے گابا عث یہ ہے کہ سنا گیاہے کہ اس جگہ کے خطیب نے عید قربان کے خطبہ میں خلفاء راشدین رضی اللہ تعالی عنہم کے ذکر کو ترک کیا ہے۔ اور ان کے مبارک ناموں کو نہیں لیا اور یہ بھی سنا گیاہے کہ جب لوگوں نے اس سے تعرض کیا تو بجائے اس کے کہ اپنی سہو و نسیان کا عذر کر تا۔ سرکشی سے پیش آیا اور یوں کہہ اٹھا کہ اگر خلفاء راشدین کے ناموں کا ذکر نہیں ہوا تو کیا ہوا اور یہ بھی سنا گیاہے کہ اس مقام کے رکیسوں اور معزز لوگوں نے اس بارہ میں بہت سستی کی ہے اور اس بے انصاف خطیب اس مقام کے رکیسوں اور معزز لوگوں نے اس بارہ میں بہت سستی کی ہے اور اس بے انصاف خطیب

كے ساتھ سختي اور در شتى سے پیش نہیں آئے۔ ع

وائن یکبار که صدباروائ ترجمه: ایک افسوس نبین صدماافسوس

خلفاء راشدین رضی اللہ تعالی عنہم کاذکر اگرچہ خطبہ کے شرائط میں سے نہیں۔ لیکن اہلست کا شعار توضر ورہے۔ عمد ااور ہمیٹر بن کے سوائے اس شخص کے کہ جس کادل مریض اور باطن پلید ہواور کوئی شخص اس کو ترک نہیں کرتا۔ ہم نے مانا کہ اس نے تعصب اور عناد سے ترک نہیں کیا۔ مگر مَنْ تَشَبّهٔ بِقَوْمٍ فَهُو مِنْهُمْ (جس نے کی قوم کی مشابہت کی وہ انہی میں سے ہے) کا کیا جواب دے گا۔ اور اِتّقُوا مَوَاضِع التّهُمِ (تہمت کی جگہوں سے بچو) کے موافق تہمت کے ظن سے کس طرح خلاصی پائے گا۔ اگر شیخین کی تقدیم و تفضیل میں متوقف ہے تو طریق اہل سنت کے مخالف ہے اور اگر حضرت پائے گا۔ اگر شیخین کی تقدیم و تفضیل میں متوقف ہے تو طریق اہل سنت کے مخالف ہے اور اگر حضرت طرف منسوب ہے اس خبی کو تشمیر سے کی دونے میں متر دو ہے تو بھی اہل حق سے خارج ہے۔ جب نہیں کہ وہ بے حقیقت جو تشمیر سے کہ طرف منسوب ہے اس خبث کو تشمیر کے بدعتوں یعنی رافضیوں سے لیکر آیا ہو۔ اس کو سمجھانا چاہے کہ حضرات شیخین کی افضلیت صحابہ اور تابعین کی اجماع سے ثابت ہو چگی ہے۔ چنانچے اس کو برز گاماموں کی ایک جماعت نے نقل کیا ہے۔

جن میں ہے ایک امام شافعی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں۔ شیخ امام ابوالحن اشعری نے کہا ہے کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی فضیلت باتی امت پر قطعی اور عفرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی فضیلت باتی امت پر قطعی اور یقینی ہے۔امام ذہبی فرماتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ ہے اپنی خلافت اور مملکت کے زمانہ میں ان کے تابعد اروں کے جم غفیر کے تواتر ہے ثابت ہے کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور حضرت عمر

رضى الله تعالى عنه تمام امت عافضل بين-

پھرامام ذہبی نے کہا ہے کہ اس حدیث کو حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے الی ۱۸۰ آو میوں سے زیادہ نے روایت کیا ہے اور ایک جماعت کو گن کر بتلایا ہے۔ پھر فرمایا ہے کہ خدار افضوں کا براکرے۔ یہ علیے جابل ہیں اور امام بخاری نے اپنی کتاب ہیں جو کتاب اللہ کے بعد تمام کتابوں سے صحیح ہے۔ حضرت علی سے اس طرح روایت کی ہے کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ نبی علیہ الصلوۃ والسلام کے بعد تمام لوگوں سے بہتر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ بیں۔ پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ۔ پھر فرمایا کہ ایک اور شخص توان کے بیٹے محمد بن حفیہ نے عرض کیا کہ پھر آپ۔ تو حضرت علی نے فرمایا کہ میں توایک مسلمان آدمی ہوں اس قتم کی اور بھی بہت سے روائی مسلمان آدمی ہوں اس قتم کی اور بھی بہت سے روائی ناکار نہیں کرتا۔

مشہور ہیں۔ جن سے سوائے جابل یا متحصب کے اور کوئی انکار نہیں کرتا۔

اس بے انصاف کو کہنا چاہئے کہ ہم کو پیغیر علیہ الصلوۃ والسلام کے تمام اصحاب کے ساتھ محبت

رکھنے کاامر ہے۔اور ان کے ساتھ بغض رکھنے وایڈادینے کی ممانعت ہے۔ حضرات ختنین آنخضرت عليه الصلوة والسلام كے بزرگ صحاب اور قريبيوں ميں سے ہيں۔ان كے ساتھ محبت و مودت اور بھى زياده بهتر ومناسب ب-الله تعالى فرماتاب قُلْ لَا أَسْفَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي (كديا رسول الله علي كم تم سے ميں قريبوں كى محبت كے سوااور كوئى اجر نہيں مانكتا) اور رسول الله علي في قرمايا ﴾ - اللهُ اللهُ فِي أَصْحَابِي لَا تَتَّخِذُوْ هُمْ عَرْضًا مِنْ بَعْدِيْ فَمَنْ اَحَبَّهُمْ فَبِحُبِي احَبَّهُمْ وَمَنْ ٱبْغَضَهُمْ قَبِبُغُضِيْ ٱبْغَضَهُمْ وَمَنْ ٱذَا هُمْ فَقَدْ ٱذَانِيْ وَمَنْ ٱذَآنِيْ فَقَدْ ٱذَى اللَّهَ وَمَنْ اذَى اللَّهَ فَيُوْشَكَ أَنْ يَانْحُذَ (مير عاصحاب كے بارہ ميں الله تعالى سے ڈرو۔ اور مير بعد مير عاصحاب کو نشانہ نہ بناؤ۔جس نے ان کودوست رکھااس نے میری دوستی کے سببان کودوست رکھااورجس نے ان سے بغض رکھااس نے میرے بغض کے باعث ان سے بغض رکھاجس نے ان کوایڈادی۔اس نے مجھے ایذادی اور جس نے مجھے ایذادی اس نے اللہ تعالیٰ کو ایذادی اور جس نے اللہ تعالیٰ کو ایذادی وہ ضرور اس كا مواخذہ كرے گا) اس فتم كا بدبودار چول ابتدائے اسلام سے ليكر آج تك معلوم نہيں كه ہندوستان میں کھلا ہو عجب نہیں کہ اس معاملہ ہے تمام شہر متہم ہو جائے۔ بلکہ تمام ہندوستان ہے اعتماد دور ہو جائے۔ سلطان وقت کہ خدااس کو اسلام کے دشمنوں پر مدد اور غلبہ دے۔ اہل سنت اور حنقی المذہب ہے اس کے زمانہ میں اس فتم کی بدعت کا ظاہر کرنا بدی جراُت اور دلیری کا کام ہے بلکہ ورحقیقت بادشاہ کے ساتھ مقابلہ کرنااور اولی الامرکی اطاعت سے تکانا ہے۔ پھر بوی تعجب کی بات ہے كه اس مقام كے بزر گاور رئيس لوگ اس واقعہ ميں خاموش رہيں اور ستی اختيار كريں۔اللہ تعالیٰ اہل كَتَابِ كَي مَدْمَت مِين فرماتا بِ- لَوْ لَا يُنْهَا هُمْ الرَّبَّا نِيُّوْنَ وَالْآخْبَارُ عَنْ قَوْلِهِمْ الْإِثْمَ وَاكْلِهِمُ السَّحْتُ لِبَفْسَ مَا كَانُوْا يَصْنَعُوْنَ ان كے علماءاور خداير ست لوگان كوان كى برى باتول ور شوت و سود کھانے سے منع کیوں نہیں کرتے۔واقعی بہت بری بات ہے اللہ تعالی اور فرماتا ہے کہ گائو لا يَتنا هَوْنَ عَنْ مُنْكُو فَعَلُوهُ لِبَنْسَ مَا كَانُوْا يَفْعَلُوْنَ ايك دوسرے كوبرے فعل كرنے سے منع نہ کرتے تھے۔ واقعی بہت براکرتے تھے۔اس فتم کے واقعات میں تغافل و سستی کرنا گویا بدعتیوں کو دلیر كرنااوردين ميں رخنہ ڈالنا ہے۔ يہ ستى اور غفلت ہى كانتجہ ہے كه مهدو (1) يہ جماعت كے لوگ تھلم کھلااہل حق کواپے باطل طریق کی طرف دعوت کرتے اور موقعہ یا کر بھیڑیے کی طرح رپوڑے ایک دو کولے جاتے ہیں۔اس سے زیادہ کیا تکلیف دی جائے اس وحشت انگیز خبر کو سن کر مجھ میں ایک شورش ی پیدا ہو گئی اور میری فاروتی رگ بھڑک اٹھی اس لئے چند کلے لکھے گئے امید ہے کہ معاف فرمائیں

<sup>1۔</sup> یعنی سید محد جو نپوری کے تابعد ارجو ملک دکن میں اب تک موجود ہیں۔ سید محد جو نپوری کر ۸۳م میں بیدا ہوا تھا اور اس نے مہدی موعود ہونے کادعویٰ کیا تھا۔ نعوذ پاللہ منہ ۱۲ مترجم کر اس سے ۲۸۱۸ میں ہو

ے وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَعَلَى سَائِرِ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى والنَّزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ الصَّلُوتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ وَالتَّحِيَّاتُ وَالْبَرَكَاتُ (سلام ہو آپ پراوران بزرگواروں پر جنہوں نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفیٰ عَلِیْ کی متابعت کولازم پکڑا)۔

## مكتوب ١٦

چند استفساروں کے جواب اور بزرخ صغریٰ کے عجیب وغریب احوال اور مرگ طاعون کی فضیلت کے بیان میں شخ بدلیج الدین سہار نپوری کی طرف صادر فرمایا ہے:-اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَیٰ عِبَادِهِ الَّذِیْنَ اصْطَفیٰ (الله تعالیٰ کیلئے حمد ہے اور اس کے برگزیدہ بندوں پرسلام ہو)۔

آپ کا مبارک نامہ پہنچا جس میں لکھا تھا کہ اس طرف دو قومی حادثے واقع ہوئے ہیں۔ اول طاعون کا حادثہ، دوسرے قط کا حادثہ اَعَاذَنَا اللّٰهُ سُبْحَانَهُ وَإِيَّا کُمْ عَنِ الْبَلِيَّاتِ (الله تعالیٰ ہم کواور آپ کو بلیات سے بیخائے )۔

ت نے کھا تھا کہ ان فتوں کے باوجود رات دن عبادت و مراقبہ میں گزر جاتا ہے اور باطن معمورہے اس بات پراللہ تعالیٰ کاحمداوراس کااحسان ہے۔

ابان سوالوں کا جواب لکھاجاتا ہے۔ جو آپ نے دریافت کے تھے۔ سنتوں میں اکثر او قات چار قل کی قراءت کی جھے۔ سنتوں میں اکثر او قات چار قل کی قراءت کی جاتی ہے اور مر دوں کیلئے کفن مسنون تین کپڑے ہیں۔ دستار زائد ہے۔ ہم قدر مسنون پر کفایت کرتے ہیں اور جواب نامہ بھی نہیں لکھتے۔ کیونکہ نجاست اور پلیدی کے ساتھ اس کے آلودہ ہو جانے کا احتمال ہے اور سند صحیح ہے بھی ثابت نہیں ہوا۔ علماء ماوراء النہر کا عمل اس پر ہے اور اگر کفن میں قیص کے بجائے پیرا ہن ترکی کو استعمال کرلیں تو مضالقہ نہیں۔ شہداء کے کفن ان کے اپنے کئی میں ہوں کہ سے کھن ہوں کے ایک کھن میں قیص کے بجائے پیرا ہن ترکی کو استعمال کرلیں تو مضالقہ نہیں۔ شہداء کے کفن ان کے اپنے کئی میں ہور ہوں کے ایک کھن میں قیص کے بیاد ہوں کا میں میں ہوں کی کھن ہوں کے ایک کھن میں تی ہوں کے ایک کھن ہوں کے ایک کھن ہوں کے ایک کھن میں تی ہوں کا میں کو استعمال کرلیں تو مضالقہ نہیں۔ شہداء کے کفن ان کے اپنے کھن ہوں کے ایک کھن میں تی ہوں کے ایک کھن میں تی ہوں کے ایک کھن میں تی ہوں کے بیار ہوں کے ایک کھن میں تی ہوں کو ایک کھن میں تی ہوں کے بیار ہوں کہ کو استعمال کو لیس تو مضالقہ نہیں۔ شہداء کے کفن ان کے ایک کھن میں تی ہوں کے بیار ہوں کی کو استعمال کو بیار ہوں کے بیار ہوں کی کو استعمال کر کی کو استعمال کر کے بیار ہوں کیا ہوں کی ہوں کی کو استعمال کر کی کو استعمال کر کی کو استعمال کر کی کو استعمال کر کو استعمال کر کی کو استعمال کر کھنے کے بیار ہوں کے بیار کو کی کو استعمال کر کی کو استعمال کر کی کو استعمال کر کو کو استعمال کر کو استعمال کر کو کو کو کو ک

حفرت صدیق رضی الله تعالی نے وصیت کی تھی۔ گفِنُونِی فِی تَوْبِی هذَیْنِ (مجھے میرےان دو کیڑوں میں کفنادینا)۔

برزخ صغری چونکہ ایک جہت سے ونیاوی وطنوں میں سے ہاس لئے ترقی کی گنجائش رکھتا ہے۔
اس مقام کے احوال مختلف اشخاص کے حالات پر نظر کرنے کے باعث باہم بہت فرق رکھتے ہیں۔
الاَوْنِيّاءُ يُصَلُّوْنَ فِي الْقَبْرِ (انبیاء قبر میں نماز پڑھتے ہیں) آپ نے ساہو گااور ہمارے حضرت پنجمبر
علیہ وعلی آلہ الصلوة والسلام معراج کی رات جب حضرت موسی کلیم اللہ علیہ الصلوة والسلام کی قبر پر
گزرے تودیکھا کہ قبر میں نماز پڑھ رہے ہیں اور جب ای وقت آسان پر پہنچے تو حضرت کلیم اللہ علیہ

السلام كوومال بايار

اس مقام کے معاملات نہایت عجیب وغریب ہیں۔ آج کل چونکہ فرزنداعظم مرحوم کی تقریب پراس مقام کی طرف بہت نظر کی جاتی ہے۔ اس لئے نہایت ہی عجیب وغریب اسرار ظاہر ہوتے ہیں۔ پراس مقام کی طرف بہت نظر کی جاتی ہے۔ اس لئے نہایت ہی عجیب وغریب اسرار ظاہر ہوتے ہیں۔ اگران کا تھوڑاساحال بھی بیان کیا جائے تو بڑے فتنے پیدا ہو جائیں اگر چہ جنت کا حجیت عرش مجید ہے۔ لیکن قبر بھی جنت کے باغوں میں سے اک باغیجہ ہے عقل کو تاہ اندیش ان باتوں کے تصور سے عاجز ہے دہ اور ہی آئکھ ہے جو اس قتم کی عجو بہ باتوں کو دیکھتی ہے۔

مجر دایمان اگرچہ چناں و چنیں کے بعد نجات دینے والا ہے۔ گر کلمہ طیبہ کا بلند ہونا عملِ صالح پر موقوف ہے اور موت و باہے بھاگنا یوم زحف یعنی کفار کے مقابلہ سے بھاگنے کی طرح گناہ کبیرہ ہے جو کوئی و باوالی زمین میں صبر کے ساتھ رہے اور مر جائے شہداسے ملے اور قبر کے فتنہ سے محفوظ ہے اور جو کوئی صبر کر تاہے اور نہیں مر تاوہ غازیوں سے ہے۔

اِنْ قَالَ لِيْ مُنْ مُنْ سَمْعًا وَطَاعَةً وَطَاعَةً وَقَالَ لِيْ مُنْ مُنْ مُنَّ سَمْعًا وَطَاعَةً وَقَالَتُ لِدَاعِي الْمَوْتِ آهْلًا وَّ مَوْحَبَا رَجِي الْمَوْتِ آهْلًا وَّ مَوْحَبَا رَجِي كُرُوه كَهِ كَه مر جامر جاوَل مِين خوشى سے پيک اجل كو كہدوں آ جا مين تيرے صدقے چندروزے بلخم و كھانى نے تنگ كيا ہوا ہے اور بدن كمزور ہورہا ہے اس لئے جواب مخضر طور پر ديئے گئے ہيں۔ والسلام۔

## مكتوب ١٧

اس بیان میں کہ اس جہان کی مصبتیں اگرچہ بظاہر جراحت وزخم ہیں گر حقیقت میں ترقیوں کا موجب ہیں اور مرہم ہیں اور مرگ طاعون کی فضیلت میں مرزاحیام الدین احمر کی طرف صادر فرمایا ہے:-

جروصلوۃ اور تبلیغ دعوات کے بعد واضح ہوکہ آپ کا صحفہ شریفہ جو مصائب کی ماتم پر سی کے بارہ میں شخ مصطفیٰ کے ہاتھ ارسال کیا تھا۔ اس کے مضمون سے مشرف ہوا۔ إِنَّا لِلْهِ وَإِنَّا اِلْمَهِ رَاجِعُوْنَ بِهِ مَصِبْتِس بِظَاہِر جراحت نظر آتی ہیں مگر حقیقت میں ترقیات اور مرہم ہیں۔ وہ (1) ثمرات و نتائج جن مصبتیں بظاہر جراحت نظر آتی ہیں مگر حقیقت میں ترقیات اور مرہم ہیں جو حق تعالیٰ کی عنایت سے کے ملنے کی امید و توقع آخرت میں ہوئی ہیں۔ فرز ندوں کا وجود عین رحمت ہے۔ زندگی میں بھی ان اس جہان میں ان مصبتیوں پر متر تب ہوئی ہیں۔ فرز ندوں کا وجود عین رحمت ہے۔ زندگی میں بھی ان سے فائدے اور نفع ہیں اور مر نے پر بھی ثمرات و نتائج متر تب ہیں۔

امام اجل محی النة (2) حلیة الا برار میں لکھتے ہیں کہ عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ میں تین دن طاعون واقع ہوئی۔اس طاعون میں حضرت انس کے تراثی جیٹے جو سب کے سب ہمارے پیٹی بر علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس کے حق میں برکت کی وعافر مائی تھی۔ سب فوت ہوگئے اور جیا گیس جیٹے حضرت عبد الرحمٰن بن ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دعافر مائی تھی۔ سب فوت ہوگئے اور جیا گیس جیٹے حضرت عبد الرحمٰن بن ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے فوت ہوگئے۔جب حضرت خیر الانام علیہ السلام کے اصحاب کرام کے ساتھ ایسامعالمہ فرمائیں تو پھر ہم گئے گار کس حساب میں ہیں۔

حدیث میں آیا ہے کہ طاعون پہلی امتوں کے حق میں عذاب تھااور اس امت کیلئے شہادت ہے۔ واقعی دہلو گجواس وباء میں مرتے ہیں۔ عجب حضور و توجہ سے مرتے ہیں۔ ہوس آتی ہے کہ کوئی شخص ان دنوں میں اس بلاوالے لوگوں کے ساتھ ملحق ہو جائے اور دنیا سے آخرت کی طرف کوچ کر جائے سے بلااس امت میں بظاہر غضب ہے اور باطن میں رحمت۔

میاں شخ طاہر بیان کرتے تھے کہ لا ہور میں طاعون کے دنوں میں ایک شخص نے خواب میں دیکھا تھا کہ فرشتے کہہ رہے ہیں کہ جو کوئی ان دنوں میں نہ مرے گا حسرت اٹھائے گا۔ ہاں جب ان گزشتہ لوگوں کے حالات پر نظر کی جاتی ہے تواحوال غریبہ اور معاملات عجیبہ مشاہدہ میں آتے ہیں۔ شائد شہداء فی سبیل اللہ ان خصوصیتوں سے ممتاز ہوں۔

میرے مخدوم فرزندعزیز قدس سرہ کی مفارقت بڑی بھاری مصیبت ہے۔ معلوم نہیں کہ کمی کو اس فتم کی مصیبت ہے۔ معلوم نہیں کہ کمی کو اس فتم کی مصیبت بینجی ہو۔ لیکن وہ صبر و شکر جو حق تعالیٰ نے اس مصیبت بین اس ضعیف القلب کو کرامت فرمایا ہے۔ بڑی اعلیٰ نعمت اور اعظم انعام ہے۔ یہ فقیر حق تعالیٰ سے سوال کرتا ہے کہ اس مصیبت کی جزاء آخرت پر موقوف رکھے۔اور دنیا میں اس کی جزا بچھ بھی ظاہر نہ ہو۔ حالا نکہ جانتا ہے کہ مصیبت کی جزاء آخرت پر موقوف رکھے۔اور دنیا میں اس کی جزا بچھ بھی ظاہر نہ ہو۔ حالا نکہ جانتا ہے کہ یہ سوال بھی سینہ کی تنگی کے باعث ہے۔ ورنہ حق تعالیٰ بڑی وسیع رحمت والا ہے۔ فلِلْهِ اللہ خِورَةُ وَاللهُ وَلَىٰ دُنیاو آخرت اللہ بی کیلئے ہے)۔

دوستوں سے التجاہے کہ دعا کے ساتھ امداد واعانت فرمائیں۔ کہ اللہ تعالی خاتمہ سلامتی کے ساتھ کرے اور لغز شوں کو جو انسان کیلئے لازم ہیں۔ معاف فرمائے اور ان تقفیروں سے جو بشریت کے باعث صادر ہوتی ہیں در گزر کرے۔ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوْبَنَا وَ اِسْوَ اَفْنَا فِیْ اَمْرِنَا وَثَبِّتُ اَفْدَامَنَا وَالله مارے گناہوں کو اور جو کچھ ہم سے کاموں میں اسر اف ہواہے وانصُرْنَا عَلَى الْمُولِ مِی اسراف ہواہے

2- یعنی امام نووی

<sup>1۔</sup> وہ نتائج و ثمر ات جو حق تعالیٰ کی عنایت ہے اس جہان میں ان مصیبتوں پر متر تب ہوئے ہیں۔ان نتائج و ثمر ات کا سوال حصہ ہیں جن کے ملنے کی امید و توقع عالم آخرت میں ہے۔

بخش۔اور ہارے قد موں کو ٹابت رکھ اور کافروں پر ہاری مدد کر) وَالسَّلامُ عَلَیْکُمْ وَعَلَی سَائِمِ مَنِ اتَّبَعُ الْهُدٰی (سلام ہو آپ پراوران لوگوں پر جنہوں نے ہدایت اختیار کی)۔

#### مکتوب ۱۸

اس بیان میں کہ علماء راسخین اور علماء ظواہر اور صوفیہ میں سے ہر ایک کا نصیب کیا کیا ہے شیخ جمال ناگوری کی طرف اس کی التماس کے جواب میں صادر فرمایا ہے:-

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كاحمه إوراس كر بر كزيده

بندول يرسلام مو)\_

الْعُلَمَاءُ وَرَفَهُ الْاَنْهِيَاءِ (علماء انبياء كے وارث بین) علماء عظام كى تعریف بین كافی ہے۔ علم وراث علم شریعت ہے۔ جو انبیاء علیم الصلاۃ والسلام ہے باتی رہا ہے۔ علم شریعت كى ایک صورت ہے ایک حقیقت۔ صورت وہ ہے جو علماء ظاہر كے نصیب ہے جو كتاب و سنت كے محكمات ہے تعلق ر کھتی ہے اور حقیقت یہ ہے جو علماء را تخین كے نصیب ہے جو كتاب و سنت كى متشابهات ہے متعلق ہے۔ کہمات اگر چه كتاب كے امہات يعنى اصول بين ليكن ان كے نتائج و شمرات متشابهات بين جو كتاب اصلى مقصد بين اور نتائج و شمرات كے عاصل ہونے كيلئے امہات وسيلہ بين۔ گوياكتاب كا مغز متشابهات ہى بين جو رمز واشارہ كے ساتھ اصل كو ظاہر كرتى بين اور معاملہ كى حقیقت كا پيتہ بتاتى ہيں۔ علماء را تخین نے پوست كو مغز كے ساتھ جمع كيا ہے۔ اور شریعت كی معاملہ كی حقیقت كے مجموعہ كو پالیا ہے۔ ان بزر گواروں نے شریعت كو ایک شخص تصور كیا ہے جس كا ور حقائق واسر ار كے علم كو شریعت كی حقیقت سمجھاہے۔ اور حقائق واسر ار کے علم كو شریعت كی حقیقت سمجھاہے۔

بعض لوگوں نے شریعت کی صورت میں گر فتار ہو کراس کی حقیقت سے انکار کیا ہے اور صرف ہدایہ اور بردوی کوابنا پیرومقتدا سمجھاہے۔

بعض اوگ اُگرچہ حقیقت کے گرفتار ہوئے۔ لیکن چونکہ انہوں نے اس حقیقت کو شریعت کی حقیقت نہ ہوں نے اس حقیقت کو شریعت کی حقیقت نہ ہوئے اس حقیقت نہ ہوئے اور مغز کواس کے سوا پچھ اور تصور کیا۔ اس لئے اس حقیقت کی حقیقت سے سب واقف نہ ہوئے اور مثنا بہات کا پچھ حصہ حاصل نہ کیا۔ پس علماء را سخین ہی در حقیقت وارث ہیں۔ اللہ تعالی ہم کواور آپ کوان کے محبین اور تابعد اروں میں سے بنائے۔

دیگریہ عرض ہے کہ شخ نور محد نے آپ کی طرف سے ظاہر کیا کہ آپ فرماتے تھے کہ ہم کو

دوسرے سلسلوں کے مشاکنے سے اجازت ہے۔ نقشبندیہ کی طرف سے بھی اجازت چاہتے ہیں۔
میرے مخدوم مکر م! طریقہ علیا نقشبندیہ میں پیری و مریدی طریقہ کے سکھنے اور سکھانے پر
موقوف ہے۔نہ کہ کلاہ و شجرہ پر جیسے کہ دوسر سے سلسلوں میں متعارف اور مشہور ہے ان بزرگواروں کا
طریق صحبت ہی صحبت ہے۔اور ان کی تربیت انعکائی ہے اسی واسطے ان کی ابتداء میں دوسر وں کی نہایت
مندرج ہے اور سب راستوں سے زیادہ قریب راستہ یہی ہے۔ان کی نظر دلی امر اض کوشفا بخشتی ہے اور
ان کی توجہ باطنی بیاریوں کو دور کرتی ہے۔

نقشندیہ عجب تافلہ سالاراند کہ برندازرہ پنہاں بحرم قافلہ را ترجمے عجب بی قافلہ سالار ہیں یہ نقشندی کہ لیجائے ہیں پوشیدہ حرم تک قافلے کو امیدے کہ معذورومعاف فرمائیں گے۔ع والْعُدُرُ عِنْدَ کِوَامِ النَّاسِ مَقْبُولُ " وَالْعُدُرُ عِنْدَ کِوَامِ النَّاسِ مَقْبُولُ " واللام ترجمہ بزرگ لوگوں کے ہاں عذرہے مقبول واللام

## مكتوب ١٩

سنت سنیہ کی تابعداری کرنے اور بدعت نام ضیہ سے بیخ اور اس کے مناسب بیان میں میر محب اللہ کی طرف صادر فرمایا ہے:-

حدوصلوۃ اور تبلیغ دعوات کے بعد برادر عزیز میر محب اللہ کی خدمت میں یہ فقیر عرض کرتا ہے کہ اس طرف کے فقراء کے احوال واوضاع حمد کے لاکق ہیں اور آپ کی سلامتی اور استفامت اللہ تعالیٰ سے مطلوب و مسئول ہے۔ سب سے اعلیٰ نصیحت یہی ہے کہ حضرت سید المرسلین علیف کا دین اور متابعت اختیار کریں۔ اگرچہ بدعت صبح کی متابعت اختیار کریں۔ اگرچہ بدعت صبح کی سفیدی کی مانندروشن ہولیکن در حقیقت اس میں کوئی روشنی اور نور نہیں ہے اور نہ ہی اس میں کسی بیاری کی دوااور بیار کی شفاء ہے۔ کیونکہ بدعت دو حال سے خالی نہیں یا سنت کی رافع ہوگی یار فع سنت سے ساکت ہوگی۔ مور حقیقت اس کو منسوخ ساکت ہوگی۔ میونکہ نصی برزیادتی نصی کی ناسخ ہے۔

پس معلوم ہوا کہ بدعت خواہ کسی قتم کی ہو۔ سنت کی رافع اور اس کی نقیض ہوتی ہے اور اس میں کسی قتم کی خیر اور حسن نہیں۔ ہائے افسوس انہوں نے دین کامل اور اسلام پہندیدہ میں جب کہ نعمت تمام ہو چکی۔ بدعت محدثہ کے حسن ہونے کا کس طرح حکم دیا یہ نہیں جانتے کہ اکمال واتمام اور رضا کے حاصل ہونے کے بعد دین میں کوئی نیاکام پیداکرنا حسن سے کوسوں دورہے فیماذا بعد الْحقِ الله الطَّلَالُ (حق کے بعد مرابی ہی ہے) اگریہ لوگ جانتے کہ دین میں محدث امر کو حسن کہنا دین کے کامل نہ ہونے کو متلزم ہے اور نعت کے ناتمام رہنے پر دلالت کر تاہے تو ہر گزاس فتم کے حکم پر دلیری نہ کرتے۔ رَبَّنَا لَا تُوَّا حِذْ نَا إِنْ نَسِيْنَا اَوْ اَنْحَطَانَا (یااللہ تو ہماری بھوک چوک پر ہمارا مواخذہ نہ فرمانا) وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَعَلَى مَنْ لَدَيْكُمْ۔

# مكتوب ۲۰

نماز کی فضیلت اوراس امر پرتر غیب دینے کے بیان میں کہ ارکان وشر الط اور تعدیل ارکان کو اور تعدیل ارکان کو اچھی طرح بجالانا جاہتے۔ مولانا محمد طاہر بدخشی کی طرف صادر فرمایا ہے:

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَلَام عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيليَ حمر إوراس كر بركزيده بندول يرسلام مو)

آپ کا مکتوب شریف جو جو نپورکی اطراف ہے آپ نے لکھا تھا پہنچا۔ آپ کی کمزوری اور ضعف کا حال پڑھ کر بڑی ہے آرائی ہوئی۔ آپ کی صحت و تندر ستی کا بڑا انتظار ہے۔ کسی آنے والے کے ہمراہ صحت کی خبر اور کیفیت احوال لکھ کر ارسال فرمائیں۔ اے محبت کے نشان والے چونکہ بید داریعنی دنیادار عمل ہے اور دار جزادار آخرت ہے۔ اس لئے اعمال صالح کے بجالانے میں بڑی کوشش کرنی چاہئے۔ سب اعمال ہے بہترین اور سب عبادات ہے فاصل ترین نماز کا قائم کرنا ہے۔ جودین کاستون اور مومن کی معراج ہے۔

پی اس کے اداکرنے میں بڑی کو سش بجالانی چاہئے اور احتیاط کرنی چاہئے کہ اس کے ارکان و شر الکھ و سنن و آداب کماحقہ ادا ہوں۔ تعدیل اور طمانیت کے بارہ میں بار بار مبالغہ کیا جاتا ہے۔ اس کی احتی طرح محافظت کریں۔ اکثر لوگ نماز کو ضائع کر دیتے ہیں اور طمانیت اور تعدیل ارکان کو در ہم برہم کر دیتے ہیں۔ ان لوگوں کے حق میں بہت ہی وعید آئی ہیں۔ جب نماز در ست ہو جائے۔ نجات کی بری بھاری امید ہے کیونکہ نماز کے قائم ہونے سے دین قائم ہو جاتا ہے اور مراتب کی بلندی کی معراج پوری ہو جاتی ہے۔

برشکر غلطیداے صفرائیاں ازبرائے کورئے سودائیاں ترجمہ: بل پڑوشکر پے تم صفرائیو کورسودائی ہیں سارے مت ڈرو

وَالسَّكَامُ عَلَيْكُمْ وَ عَلَى سَائِدٍ مَنْ اتَّبَعَ الْهُداى وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَ عَلَى الِهِ الصَّلُواتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ الْعُلَى (سلام ہو آپ پر اور ان لوگوں پر جنہوں نے ہدایت اختیار کی اور

# حفرت محمد مصطفیٰ علیہ کی متابعت کولازم پکڑا)

### مكتوب ٢١

اس بیان میں کہ مراداس قلب سے جو حدیث قدی کا ایک سینے بنی اُرْضِی الخ میں واقع ہے مضغہ ہے۔ نہ کہ وہ حقیقت جامعہ جس کی وسعت کی نبیت بعض مشائخ نے خبر دی ہے۔ لیکن وہ مضغہ جس نے سلوک و جذبہ اور تصفیہ و تزکیہ اور قلب کی تمکین اور نفس کے اطمینان کے بعد اجزاء عشرہ کی ترکیب سے صورت حاصل کی ہے اور ہیت وحد انی پیدا کی ہے۔ اس حقیقت جامعہ پر کئی وجوہ سے زیادتی رکھتا ہے اور اس بیان میں کہ یہ سب کی ہے۔ اس حقیقت جامعہ پر کئی وجوہ سے زیادتی رکھتا ہے اور اس بیان میں کہ یہ سب کمالات جومضغہ کے لئے ثابت کئے گئے ہیں۔ مقام قابَ قَوْسَیْن میں ہیں اور اَوْ اَدُنیٰ کا معاملہ آگے ہے۔ خواجہ محمد صدیق کی طرف جوہدایہ سے ملقب ہے صادر فرمایا:

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ ٱلْحَمْدُ لِلهِ وَ سَكَامَ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيك محمد عادراس كر برگزيده بندول يرسلام مو)

آپ نے دریافت کیا تھا کہ آپ نے اپنے مکتوبات ورسائل میں لکھاہے کہ ظہور قلبی ظہور عرشی
کا ایک لمعہ ہے اور کلی فضیلت ظہور عرشی کے لئے ہے اور حدیث شریف میں یوں آیا ہے۔ آلا یَسَعُنیٰ
اَدْضِیٰ وَ لَا سَمَانیٰ وَلٰکِنْ یَسَعُنیٰ قَلْبُ عَبْدِ الْمُوْمِنُ میں نہا پنی زمین میں ساسکتا ہوں نہ آسانوں
میں لیکن مومن آدمی کے دل میں ساسکتا ہوں) اس حدیث سے سے لازم آتا ہے کہ ظہور قلبی زیادہ
کامل ہے اور فضیلت اس کے لئے ہے۔ اے میری محبت کے نشان والے۔ اس سوال کاحل ایک مقدمہ
پر مبنی ہے۔

جاناچاہے کہ ارباب ولایت لفظ قلب بولتے ہیں اور اس سے انسان کی وہ جامعہ حقیقت مراد لیتے ہیں جو عالم امر سے ہے اور نبوت علے صاحبہا الصلاق والسلام کی زبان میں اس سے وہ مضغہ مراد ہے جس کی درستی پر تمام بدن کی درستی وابستہ ہے اور جس کے بگڑنے پر تمام جسم کابگاڑ موقوف ہے۔ جیسا کہ حدیث نبوی علیق میں وارد ہے۔ اِنَّ فِی جَسَدِ الْإِنْسَانِ لَمُضْغَة " اِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ کُلُه وَقِی الْقَلْبُ (انسان کے جسم میں ایک ایسامضغہ ہے کہ جس وقت وہ درست ہو جائے تمام جسم مرست ہو جاتا ہے اور جب وہ بگڑ جاتا ہے جس وقت وہ درست ہو جائے تمام جسم مرست ہو جاتا ہے اور جب وہ بگڑ جاتا ہے خبر داراوروہ قلب ہے)

قلب کی وسعت اطلاق اول کو لازم ہے جس کے باعث بایزید و جنید قدس سر ہمانے قلب کی اس قدر وسعت بیان کی ہے کہ عرش و مافیہ کو قلب کی عظمت کے مقابلہ میں بہت ہی حقیر خیال کیا ہے اور

قلب کی تنگی دوسری اطلاق کو لازم ہے اس مقام میں قلب کی تنگی اس طرح پرہے کہ جزلا پیجزی کو جو تمام اشیاء سے حقیر و صغیر ہے اس میں کچھ گنجائش نہیں۔ بعض او قات کہ تنگی قلب کو جزءلا پیجزی کے ساتھ نسبت دی جاتی ہے۔ وہ جزو حقیر نظر میں آسانوں اور زمین کے طبقات کی مانند دکھائی دیتی ہے۔ یہ معاملہ نظر عقلی سے برتر ہے (فَلَا تَکُنْ مِّنَ الْمُمْتَرِيْن کچھ شک نہ کر)

جب سے مقدمہ معلوم ہو چکا تو گھر جانتا چاہئے کہ وہ ظہور جو حقیت جامعہ سے وابستہ ہے۔ بیشکہ عرش کے ظہور تامہ کے مقابلہ میں ایک لمعہ ہے اور گلی فضیلت اس مقام میں عرش ہی کو ہے اور شخ بایز ید اور شخ جنید رحجہااللہ تعالیٰ نے جو قلب کو سب سے وسیج فرمایا ہے اور عرش ومافیہ کو اس کے پہلو میں بہت ہی حقیر خیال کیا ہے۔ یہ بات شے کواس کے اپنے نمونہ کی مانند جانے کی قتم ہے۔ انہوں نے عرش ومافیہ کے نمونہ کو جامعیت قلب کے پہلو میں حقیر دیکھ کراس کا تھم عرش ومافیہ کے حقائق پر کیا ہے۔ اس اضعیاہ کا باعث فقیر نے اپنی کتابوں میں اور رسالوں میں کئی جگہ کھا ہے اور وہ جو حدیث قدی میں آیا ہے۔ وہ انہیاء علیہ السلام کی زبان کے موافق ہے اور مر اداس قلب سے مضغہ ہے اس میں پچھ میں آیا ہے۔ وہ انہیاء علیہ السلام کی زبان کے موافق ہے اور مر اداس قلب سے مضغہ ہے اس میں پچھ اگر چہ ظہور اتما ہی جگہ ہوں اور خاصل ہے۔ لیکن اس مقام میں صفات کی آ میزش ہے اور صفات چو نکہ حقیقت میں حضرت ذات کے ظلال میں۔ اس لئے وہ ظہور ظلال کی آ ویزش سے پاک و اور صفات چو نکہ حقیقت میں حضرت ذات کے ظلال میں۔ اس لئے وہ ظہور ظلال کی آ ویزش سے پاک و صاف خبیں ہے۔ اس معاملہ کام کر وہ کی صفعہ ہے۔

سوال: - حدیث قدی سے اس قلب کی وسعت مفہوم ہوتی ہے اور تواس کو تک کہتا ہے۔

جواب: - نگ اس اعتبارے کہتے ہیں کہ اس میں ماسواکی گنجائش نہیں اور وسیج اس اعتبارے کہتے ہیں کہ اس پر انوار قدم کا ظہور ہو تا ہے۔ پس کوئی منافات و تناقض نہیں۔ اس فقیر نے اپنے بعض رسالوں میں اس قلب کی تعبیر اس عبارت سے کی ہے۔ اَلطَّیِّقُ الْاَوْسَعُ وَ الْہَیْسُطُ وَ الْاَقَلُ الْاَبْسَطُ وَ الْاَقْلُ اللهِ الْاَبْسَطُ وَ الْاَقْلُ اللهِ اللهِل

سوال: - فضیلت کے لا کُل حقیقت جامعہ ہے جو عالم امر سے ہے نہ کہ مضغہ جو عالم خلق سے ہے اس عناصر کے مرکب نے بیہ فضیلت کہاں سے پائی ہے۔

جواب: - عالم خلق کو عالم امر پر وہ فضیلت ہے جس کو عوام کیا خواص بھی نہیں سمجھ سکتے اس مضمون کو فقیر نے اس مکتوب میں جو فرزند اعظم مرحوم کے نام طریق کے بیان میں لکھا ہے۔ بخوبی واضح کیا ہے۔اگر کچھ تردورہ جائے تو وہاں ہے اطمینان کرلیں۔ 11 0 000 س ابہم اس مضغہ کی حقیقت بیان کرتے ہیں ذراغور سے سنیں عوام کادہ مضغہ ہے جوار بعہ عناصر کی ترکیب سے حاصل ہے اور خواص اور اخص خواص کا مضغہ اس فتم کا ہے جس نے سلوک و جذبہ اور تصفیہ و تزکیہ اور قلب کے تمکین اور نفس کے اطمینان کے بعد بلکہ اللہ تعالیٰ کے محض فضل و کرم سے اجزاء عشرہ کی ترکیب سے صورت حاصل کی ہے یعنی چار جزوعناصر کے ہیں اور ایک جزو نفس مطمکنہ کا اور پانچ جزوعالم امر کے ۔ دونوں طرفوں کے اجزاء حالانکہ ایک دوسر سے کی ضد اور ایک دوسر سے کے مخالف ہیں لین حق تعالیٰ کی قدرت کا ملہ سے ان کی ضدیت اور مخالفت دور ہوگئی اور باہم جمع ہو گئے ہیں اور ہیں دور ان پیدا کر کے اس جو حاصل کیا ہے۔ جزواعظم اس معاملہ میں عضر خاک ہے اس ہیئت وحدانی پیدا کر کے اس جو حاصل کیا ہے۔ جزواعظم اس معاملہ میں عضر خاک ہے اس ہیئت وحدانی نے بھی جزوار ضی کارنگ اختیار کرکے خاک کے ساتھ قرار پکڑا ہے۔ بیت

خاک شو خاک تابر و کد گل که بجز خاک نیست مظهر گل ترجمہ: خاک ہوخاک تااگیں سب پھول خاک مظہر ہے کل کامت بھول

اے برادرارباب ولایت کاہاتھ ان علوم و معارف کے دامن تک نہیں پہنچ سکتا۔ کیونکہ یہ انوار نبوت علے صاحباالصلاق والسلام کی مشکوۃ ہے مقتبس ہیں۔ ذلیک فضل اللّهِ یُوٹینهِ مَن یَشَاءُ وَاللّهُ فُوالْفَضُلِ الْمُظِیْمِ ﴿ ریاللّہ تعالیٰ کافضل ہے جس کوچاہتا ہے دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ بڑے فضل والا ہے) وہ قلب جس کے اطمینان کے لئے حضرت خلیل الرحمٰن علے نبیناہ علیہ الصلوۃ والسلام نے سوال کیا تھا بھی مضغہ ہے کیونکہ ان کی حقیقت جامعہ تمکین تک پہنچ بھی تھی اور نفس مطمئنہ ہوچکا تھا اور یہ تمکین واطمینان مرتبہ ولایت میں متصور ہے۔ جو نبوت کازینہ ہے شان نبوت کے مناسب مضغہ کی بیقراری واضمینان مرتبہ ولایت میں متصور ہے۔ جو نبوت کازینہ ہے شان نبوت کے مناسب مضغہ کی بیقراری واضمینان مرتبہ ولایت میں متصور ہے۔ جو قلب کی ٹابت طلب فرمائی ہے اور کہی نصیب ہے اور حضرت رائے اللّٰ اللّٰہ مُن کیا ہی مقصور منا کی جو قلب کی ٹابتی طلب فرمائی ہے اور کہا ہے۔ اللّٰہ مُن کا مقلِب اللّٰہ کی خابت ہے اور بعض احادیث میں جو احتول کی نظر کرنے کے اللّٰہ کی بیقراری کے بارہ میں وارد ہوئی ہیں۔ اگر قلب کے وہ معنے مراد لئے جائیں جو حقیقت جامعہ ورمضے دونوں کوشائل ہوں تو بھی ہوسکتا ہے۔

سوال:- پیدمضغہ جب ''یسمعُنی قَلْبُ عَبْدِ مُوْمِنِ '' کے شرف سے مشرف ہو چکا ہو اور حضرت ذات تعالیٰ کا آئینہ بننے کے لائق ہو چکا ہو تو پھر اس میں اضطراب و بیقراری کیوں ہو اور اطمینان کا محتاج کیوں ہو۔

جواب: - ظهور جس قدراتم واكمل مو تاجاتا ہے اور شيون وصفات كى آميزش سے صاف مو تاجاتا

ہاں قدر جہل و چرت پیدا کر تاجاتا ہا ور بیگا تگی اور نایافت زیادہ تر حاصل ہوتی جاتی ہے بااو قات اس ظہور اور اس گنجائش کے باوجود کمال جہل و چرت سے صافع کے وجود پر دلیل طلب کرتا ہے اور عوام کی طرح استد لال و تقلید کے بغیراس کو وجود صافع کا یقین حاصل نہیں ہو تا۔ اس صورت میں اضطراب و بیقرار کی اس کے حال کے مناسب ہا اور اظمینان کا طلب کرنااس کے لئے ضرور ک ہے۔ اس فقیر نے اپنے بعض رسالوں میں لکھا ہے کہ عارف صاحب یقین کور جوع کے بعد استد لال کی حاجت ہوتی ہا اس فقیر نے اپنے بعض رسالوں میں لکھا ہے کہ عارف صاحب یقین کور جوع کے بعد استد لال کی حاجت ہوتی ہا اس مقام میں معلوم ہوا ہے کہ عین وصول اور حصول میں دلیل کی احتیان ہے ۔ یہ مقام مرتبہ نوت کے کمالات کے موافق ہا اور وہ مقام مرتبہ ولایت کے حال کے مناسب ۔ جب اس قلب کا صاحب دعوت کی طرف رجوع کرتا ہے تو اس کے دل کا قلق واضطر اب اور تغیر و تبدل زیادہ ہو جاتا ہے ۔ جب عین وصل میں جہل و چرت کے باعث دلیل کا مختاج ہوگا تا کہ استد لال کے ذریعے کچھ اطمینان حاصل کرے بلکہ ہم کہتے ہیں کہ وہ وہ وہ اس مناسب ہے کہ ہمیشہ قلب واضطر اب اور دائی غم واندوہ میں رہے۔ گائ رَسُولُ اللّٰهِ صَلّٰی اللّٰهُ عَلَیْهِ مناسب ہے کہ ہمیشہ قلب واضطر اب اور دائی قراندوہ میں رہے۔ گائ رَسُولُ اللّٰهِ صَلّٰی اللّٰهُ عَلَیْهِ وَسَلّٰمَ مُتُواصِلُ الْمُحُونِ نَدَ اَلٰهُ مُلّٰهِ وَلَ کَ دَر مِیان فرق ظاہر کرتے ہیں بیان کئے جاتے ہیں۔ گوش ہوش حیفی اللّٰهُ عَلَیْهِ وَسَلّٰمَ مُتُواصِلُ اللّٰهُ صَلّٰی اللّٰهُ عَلَیْهِ عَن دونوں اطلاً قوں کے در میان فرق ظاہر کرتے ہیں بیان کئے جاتے ہیں۔ گوش ہوش حیفی عناب دونوں اطلاً قوں کے در میان فرق ظاہر کرتے ہیں بیان کئے جاتے ہیں۔ گوش ہوش حیفی عناب دونوں ہوش ہوس۔ گائی دونوں اطلاً قوں کے در میان فرق ظاہر کرتے ہیں بیان کئے جاتے ہیں۔ گوش ہوش حیف عین سے گائی دونوں اطلاً قول کے در میان فرق ظاہر کرتے ہیں بیان کئے جاتے ہیں۔ گوش ہوش سے قب سے جین ہوش ہوش ہوس

وجہ اول: حقیقت جامعہ جو عالم امرے ہے تصفیہ اور تزکیہ کے بعد اس کو تمکین تام دائی طور پر میسر ہے برخلاف مضغہ کے کہ اس کا اطمینان حواس کے ادراک پر وابسۃ ہے۔ جب تک کی شے کو حواس کے ساتھ ادراک نہ کرلے اس کا قلق نہیں جاتا۔ اس واسطے حفرت خلیل الرحمٰن علے نہیناہ علیہ الصلوٰۃ والسلام و علے جمیج الا نہیاء والمر سلین والملائکۃ المقر بین نے اپنے قلب کے اطمینان کے لئے سوال کیا اور کہا۔ رَبِ اَدِنی گیف تُحی الْمَوْتی (یااللہ تو جھے دکھا کہ کس طرح مر دوں کوزندہ کرتاہے) وجہ دوم: حقیقت جامعہ ذکر کے ساتھ متاثر ہو جاتی ہے اور جب کمال ذکر تک پہنچ جاتی ہے توذکر سے متحد اور اس کی ہم جنس ہو جاتی ہے اس مقام کو صاحب عوار ف قد س سرہ نے مقصد اسنی کہا ہے اور ذکر کو اس سے تعیر کیا ہے۔ برخلاف مضغہ کے کہ ذکر کو اس کی طرف راہ نہیں۔ پھر اس کا متاثر ہو نا کجا اور ہم جنس ہو نا کجا۔ مضغہ میں نہ کور کا ظہور اصالت کے طور پر اور ذکر کاعرون نہ ذکر کی وہ نہ کور کی دہلیز تک ہی ہے۔

وجه سوم: حقیقت جامعه جب نهایت النهایت تک پہنچ جاتی ہے اور مرا تیت سے حظ وافر عاصل کر

لی ہے تواس وقت اگر مطلوب کو نمایاں کرناچاہے تواس میں مطلوب کا ظل طاہر ہوگانہ کہ اس کا عین۔
جیے کہ آئینہ میں شخص کا نمونہ ظاہر ہے نہ کہ شخص کا عین۔ برخلاف مضغہ کے کہ آئینہ کے برعکس اس
مطلوب کا عین ظاہر ہے۔ نہ کہ اس کا ظل اس واسطے فرمایا یکسٹینی قلب عبدی المُمؤمِن ۔ یہ
معاملہ نظر و فکر کے طور سے وراءالور اہے۔ اس بیان سے کہیں حلول و تمکین نہ سمجھ لینا کہ یہ کفر زند قہ
ہے۔ اگرچہ عقل معاش باور نہیں کرتی کہ ایک شے کا عین دوسری شے میں ظاہر ہواور حلول و تمکین نہ ہو۔ یہ وریہ عقل کا قبل کے قبل کہ ایک شے کا عین دوسری شے میں ظاہر ہواور حلول و تمکین نہ کر)
ہو۔ یہ عقل کا قصور ہے اور حاضر پر غائب کا قباس ہے فکلا تکی فرن المُمْتَرِیْنَ (پس کچھ شک نہ کر)

وجہ چہارم: حقیقت جامعہ عالم امر سے ہاور مضغہ عالم خلق سے بلکہ عالم خلق اور عالم امر دونوں
ای کے اجزا ہیں خلق اس کا بڑا جڑو ہے اور امر اس کا چھوٹا جزو۔ ان دونوں اجزاء کے ملنے سے ایک ایس
ہیئت وحدانی موجود ہوگئ ہے جو بجو ہہ روزگار بن گئ ہے یہ بجو ہہ اگر چہ عالم امر وعالم خلق سے ہے۔ لیکن
ہیئت ترکیبی کے باعث ان میں سے کسی کے ساتھ مناسبت ومشابہت نہیں رکھتا۔ مگر اس کو عالم خلق ہی
گنتے ہیں۔ کیونکہ اس معاملہ میں سب سے عمدہ اور بہتر جزوار ضی ہے اور خاک کی پستی اس کی بلندی کا

وجہ پنجم حقیقت جامعہ کی وسعت اس اعتبارے ہے کہ اس میں اشیاء کی صور توں کا ظہور ہے اور مضغہ کی وسعت جو اس کی شکل کے بعد مکثوف ہوتی ہے۔ اس اعتبار سے ہے کہ نامحدود اور نامتناہی مطلوب کی اس میں گنجائش ہے اور وہ شکلی اس کی دہلیز شک کی ہے جو ماسواکو وہاں داخل ہونے نہیں دیتی۔ حتی کہ ذکر کو بھی نہ کور کے خیموں کے گرد نہیں آنے دیتی اور ظلیت کی آمیزش کو اس حریم مقد س کے گرد تھلئے نہیں دیتی۔

وجہ خشم: حقیقت جامعہ کی فراخی چو تکہ چون کی آمیز ش رکھتی ہے اس لئے اس میں بے چون کی گنجائش نہیں اور مضغہ کی فراخی نے چو تکہ بے چون کی سے حصہ پایا ہے۔ اس لئے اس میں چون کی گنجائش نہیں۔ عجب معاملہ ہے اس قلب پر وعوت کیلئے رجوع کرنے کے بعد ظلمت وغین طاری ہوجاتی ہے۔ اس واسطے حضرت سید البشر علیہ الصلاة والسلام نے فرمایا ہے کہ لَیُغانُ عَلَی قَلْبِی (یعنی میرے قلب پر بھی پر دہ ڈالا جاتا ہے) اس سے زیادہ کس قدر فرق بیان کیا جائے ما لِلتُوابِ وَ دَبِ الْاَرْ بَابِ چہ نببت خاک راباعالم یاک۔

اے برادر! تواس مضغہ کوایک بے اعتبار گوشت کا کلڑانہ خیال کرلے بلکہ یہ وہ جو ہر نفیس ہے جس میں عالم خلق کے خزائن واسر ارپوشیدہ ہیں اور عالم امر کے دفینے اور خفیہ و قائق مدفون ہیں۔ معاملات خاصہ کی زیادتی جواس ہیئت وحدانی سے وابستہ ہے۔ یہ ہے کہ اول اس کے اجزاء عشرہ کو تصفیہ و تزکیہ اور

جذبہ وسلوک اور فنابقا کے ساتھ پاک وصاف کیا ہے اور ماسوا کے تعلقات کی آلودگی ہے آزاد کیا ہے۔
مثل قلب کو تقلب یعنی تغیر سے گزار کر تمکین تک اور نفس کوامار گی ہے اطمینان تک لے آئے اور جزو
آتش سے سر کشی اور نافر مانی کو دور کیا اور خاک کو پستی اور پست فطرتی سے بلند کیا۔ علی ہذا القیاس اس کے
تمام اجزاء کو افراط و تفریط سے بٹاکر حداعتدال و توسط پر لائے ہیں بعد از ال محف فضل و کرم کے ساتھ
ان اجزاء کو مرکب کر کے شخص معین بنایا ہے اور اس کا نام انسان کا مل رکھا ہے اور اس کے قلب کو جو
اس کا خلاصہ اور اس کے وجود کامر کز ہے۔مضغہ کے ساتھ تعبیر کیا ہے یہ ہمضغہ کی حقیقت جو
عبارت کے اندازہ کے موافق بیان کی گئے ہے وَالْاَمْنُ اِلَی اللّهِ سُنِحَانَهُ (حقیقت حال اللّه تعالیٰ ہی کو
معلوم ہے)

اکر کوئی ناقص کیے کہ ہر ایک انسان ان اجزاء عشرہ سے مرکب ہے اور انہی کی ترکیب سے ہیئت وحدانی رکھتا ہے۔ تو میں کہتا ہوں کہ ہاں انہی اجزاء سے مرکب ہے لیکن وہ اجزاء پاک وصاف نہیں ہوئے اور جذبہ وسلوک کے ساتھ ماسوا کے تعلقات کی آلائش سے آزاد نہیں ہوئے۔ برخلاف انسان کا مل کے اجزاء کے جو فناوبقا سے یاک وصاف ہوگئے ہوتے ہیں جیسے کہ اوپر گزرچکا ہے۔

چونکہ ہرایک انسان میں یہ اجزاء ایک دوسرے سے علیحدہ علیحدہ بیں اور ہر جزو کے احکام واحوال الگ ہیں۔ اس لئے ہیئت وحدانی ان کے نصیب نہیں اور اگر کچھ ہیئت پیدا کی ہے تو وہ اعتباری ہے حقیق نہیں۔ برخلاف انسان کامل کے اجزاء کے جو تمائز اور تباین سے نکل کر ایک دوسرے سے مل جل گئے ہیں۔ برخلاف انسان کامل کے اجزاء کے جو تمائز اور تباین سے نکل کر ایک دوسرے سے مل جل گئے ہیں اور ان کے مختلفہ احکام واحوال زائل ہو کر ایک ہی حکم میں پاگئے ہیں۔ پس ناچاراس میں ہیئت وحدانی حقیقی ہوگی نہ کہ اعتباری جس طرح معون کو مختلف ادویہ سے درست کرتے ہیں اور سب اجزاء کو باریک پیس کر ایک دوسرے کے ساتھ ملا کر ہیئت وحدانی ثابت کرتے ہیں اور اس کے مختلف احکام کو ایک ہی حکم میں لے آتے ہیں۔ فافح ہو اللّه سُنہ حانکہ اعلم میں لے آتے ہیں۔ فافح ہو اللّه سُنہ حانکہ اعلم میں لے آتے ہیں۔ فافح ہو اللّه سُنہ حانکہ اعلم میں لے آتے ہیں۔ فافح ہو اللّه سُنہ حانکہ اعلیہ علیہ

اے برادرایہ سب کمالات جومضغہ کے لئے ثابت ہیں مقام قاب قوسین ہیں ہیں۔ جہال ظاہر میں مظہر کے رنگ کاوہم پایا جاتا ہے۔ اگرچہ ظاہر اس جگہ اصل ہے۔ اس کاظل یاصورت نہیں۔ لیکن مخص ظاہر آئینہ کے رنگ سے پاک و مبر انہیں۔ پس قوسین ثابت ہو نگے۔ اس مقام سے اعلے مقام اُو اُدنی ہے۔ جہال ظاہر نے مظہر کارنگ اختیار نہیں کیااور کوئی امر زائد خیال میں نہیں آتا۔ پس قوسین اس جگہ مفقود ہو نگے۔ یہاں سوائے یک رنگی کے جومقام اُو اُدنی کے مناسب ہے۔ پچھ متصور نہیں اس مقام کامعاملہ علیحدہ ہے۔ اگر تمام ورق کو الٹائیں تو پھر قوسین سے اُدنی تک رخت اٹھا کر لے جا سے جیس سے کلا مُنا اِشارات ورموز وبشارات و محدود بیاں سے جیس سے کلا مُنا اِشارات ورموز وبشارات و

كُورْ بُوتْي مِ) وَاللّهُ سُبْحَانَهُ الْمُلْهِمُ (الله تعالى بى البام كرنے والا مِ) وَ صَلَّى اللهُ تعَالى عَلى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَّ اللهِ وَ صحيهِ وَسَلَّمَ وَبَارَك \_

#### مكتوب ٢٢

حفرت ایثان سلمہ اللہ تعالیٰ کے طفیل اکثر شہروں پرسر ہند کی فضیلت وشرافت پانے اور اپنی سکونت والی زمین میں ایسے نور کے پانے میں جس کو صفت کی گرد نہیں لگی اور وہ زمین کچھ مدت کے بعد مخدوم زادہ کلال خواجہ محمد صادق قدس سرہ کاروضہ مقدسہ بن گئی۔ مولانا محمد صادق کشمیری کی طرف صادر فرمایا ہے۔

اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلام على عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيك حدب اور اسك برگزيده بندول يرسلام بو)

اللہ تعالیٰ کی عنایت اور اس کے حبیب علیہ کے صدقہ سے شہر سر ہندگویا میری جائے پیدائش ہے کہ میرے لئے ایک تاریک گہرے کو کس کو پر کر کے صفہ بلند بنایا ہے اورا کشر شہر وں اور قصبوں پر اس کو بلندی بخشی ہے۔ اس زمین میں اس قتم کا نور امانت کے طور پر رکھا گیا ہے جو بے صفتی اور بے کیفی کے نور سے مقتبس ہے اور وہ نور اس نور کی طرح ہے جو بیت اللہ کی پاک زمین سے ظاہر اور روش ہے۔ فرز نداعظم مر حوم کے ارتخال سے چند ماہ اول اس نور کو اس درویش پر ظاہر کیا گیا تھا اور فقیر کی تنگ زمین میں اس کا نشان دیا تھا وہ نور اس قتم کا ظاہر ہوا تھا کہ صفت وشان کی گرداس کونہ گئی تھی اور کیفیات سے منزہ و مبر اتھا۔ اس وقت بیہ خواہش پیدا ہوئی کہ میں اس زمین میں مدفون ہوں اور وہ میری کی قبر پر چکتار ہے۔ اس بات کو میں نے فرز نداعظم کے آگے ظاہر کیا اور اس نور اور اس خواہش سے مطلع تجر پر چکتار ہے۔ اس بات کو میں نے فرز نداعظم کے آگے ظاہر کیا اور اس نور اور اس خواہش سے مطلع کیا اتفا قافرز ند مرحوم اس دولت میں سبقت لے گیا اور خاک کے پر دہ میں اس نور کے دریا میں مستخر ق کیا۔ بیت

هَنِيْأً لِأَرْبَابِ النَّعِيْمِ نَعِيْمَهَا وَ لِلْعَاشِقِ الْمِسْكِيْنِ مَا يَتَجَرَّعُ

ترجمہ: مبارک منعموں کواپئی دولت مبارک عاشقوں کو دردو کلفت اس شہر بزرگ کیلئے یہ بوی عظیم شرافت کا موجب ہے کہ میرے فرزنداعظم جیسا شخص جواللہ تعالیٰ کے بزرگ اولیاء میں سے ہے۔اس جگہ آسودہ ہے کچھ مدت کے بعد معلوم ہوا کہ وہ نورامانت اس فقیر کے قلبی انوار کا لمعہ ہے جس کووہاں ہے اقتباس کر کے اس زمین میں روشن کیا ہوا ہے۔ جس طرح کہ مشعل سے چراغ روشن کرلیں۔ فُلْ کُلُن مِنْ عِنْدِاللّٰہِ (کہ سب کچھ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ہے)

نُوْرُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ (نُورَ ہِ آسانُوں کا اور زمین کا) سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُوْنَ وَسَلَامٌ عَلَى الْمُوْسَلِيْنَ وَالْحَمْدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ (تيرارباس وصف سے جولوگ كرتے ہیں پاك وبرتر ہے اور مرسلین پرسلام ہواور اللّٰدرب العلمین کیلئے حمد ہے)

#### مكتوب ٢٣

اس بیان میں کہ سب سے بہتر کام سنت سنیہ کی اتباع اور بدعت نامر ضیہ سے اجتناب ہے اور اس بیان میں کہ طریقہ نقشبندیہ کی فضیلت دوسر سے طریقوں پر صاحب شریعت علیہ السلام کی اتباع اور عزیمت پر عمل کرنے کے باعث ہے اور اس طریقہ علیا کی تعریف اور اس کے مناسب بیان میں مخدوم زادہ خواجہ محمد عیسیٰ کی طرف صادر فرمایا ہے (کہ خدا تعالیٰ اس کوسلامت و باقی رکھے اور اعلیٰ مقصد تک پہنچائے)

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْم

الْحَمْدُ لِلْهِ وَ سَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيك حمر إوراس كي بركزيده

بندول پرسلام ہو)

سب نے اعلیٰ نصیحت جو فرزند عزیز سلمہ اللہ تعالیٰ اور تمام دوستوں کو کی جاتی ہے وہ یہی ہے کہ سنت سدید کی تابعداری کریں اور بدعت ناپندیدہ سے بچیں۔اسلام دن بدن غربت پیدا کرتاجا تا ہے اور مسلمان غریب ہوتے جائیں گے۔ حق مسلمان غریب ہوتے جائیں گے۔ حق کہ زمین پر کوئی اللہ اللہ کہنے والا نہ رہے گا۔ و تَقُوْمُ الْقِیَامَةُ عَلی شِرَادِ النَّاسِ اور قیامت برے لوگوں پر قائم ہوگی۔ سعادت مند وہ شخص ہے جو اس غربت میں متر و کہ سنتوں میں سے کسی سنت کو زندہ کرے اور مستعملہ بدعتوں میں سے کسی بدعت کو مارے۔

ابوہ وقت ہے کہ حضرت خیر البشر علیہ الصلاۃ والسلام کی بعثت سے ہزار سال گزر چکے ہیں اور قیامت کی علامتوں نے پر تو ڈالا ہے۔ سنت عہد نبوت کے بعد کے باعث پوشیدہ ہو گئ ہے اور بدعت جھوٹ کے ظاہر ہونے کے باعث جلوہ گر ہو گئی ہے۔اب ایک ایسے بہادر جوان مرد کی ضرور ت ہے جو سنت کی مدد کرے اور بدعت کو شکست وے بدعت کا جاری کرنادین کی بربادی کا موجب ہے اور بدعت کی تعظیم کرنااسلام کے گرانے کا باعث ہے۔ مَنْ وَقَرَصًا حِبَ الْبِدْعَةِ فَقَدْ اَعَانَ عَلَى هَده الْإِسْلامِ کی تعظیم کی اس نے اسلام کے گرانے میں مددوی آپ نے ناہو گا پورے ارادہ اور جس نے کسی بدعتی کی تعظیم کی اس نے اسلام کے گرانے میں مددوی آپ نے ناہو گا پورے ارادہ اور کی منت جاری ہوجائے اور بدعتوں میں کا مل ہمت سے اس طرف متوجہ ہونا چاہئے کہ سنتوں میں کہ اسلام ضعیف ہو رہا ہے اسلام کی رسمیں جبھی سے کوئی بدعت دور ہو جائے۔ خصوصاً ان دنوں میں کہ اسلام ضعیف ہو رہا ہے اسلام کی رسمیں جبھی

قائم رہ سکتی ہیں جب کہ سنت کو جاری کیا جائے اور بدعت کو دور کیاجائے۔ گزشتہ لوگوں نے شاید بدعت میں کچھ حسن دیکھا ہو گاجو بدعت کے بعض افراد کو متحسن اور پہندیدہ سمجھا ہے۔ لیکن میہ فقیر اس مسئلہ میں ان کے ساتھ موافق نہیں ہے اور بدعت کے کسی فرد کو حسنہ نہیں جانتا بلکہ سوائے ظلمت وکدورت کے اس میں کچھ محسوس نہیں کرتا۔

رسول الله علية في مايا ب كل بذعة ضكالة "برايك بدعت مرايا ب

اسلام کے اس ضعف و غربت کے زمانہ میں کہ سلامتی سنت کے بجالانے پر موقوف ہے اور خرابی بدعت کے حاصل کرنے پر وابسۃ ہے ہر بدعت کو کلہاڑی کی طرح جانتا ہے جو بنیادِ اسلام کو گرا اور ہی ہے اور سنت کو جیکنے والے ستارہ کی طرح دیکھتا ہے۔جو گر ابھی کی سیاہ رات میں ہدایت فرمارہا ہے حق تعالیٰ علاءو قت کو تو فیق دے کہ سمی بدعت کو حسن کہنے کی جر اُت نہ کریں اور کسی بدعت پر عمل کرنے کا فتو گانہ دیں خواہ وہ بدعت ان کی نظروں میں صبح کی سفیدی کی طرح روش ہو کیو نکہ سنت کے ماسوامیں شیطان کے مکر کو برواد خل ہے۔

گزشتہ زمانہ میں چو نکہ اسلام قوی تھااس لئے بدعت کے ظلمات کو اٹھا سکتا تھااور ہو سکتا ہے کہ بعض بدعتوں کے ظلمات نور اسلام کی چک میں نورانی معلوم ہوتے ہوئے اور حسن کا حکم پالیتے ہوئے۔اگرچہ در حقیقت ان میں کسی قتم کا حسن اور نورانیت نہ تھی مگر اس وقت کہ اسلام ضعیف ہے بدعتوں کے ظلمات کو نہیں اٹھا سکتا۔اس وقت متقد مین و متاخرین کا فتو گی جاری نہ کر ناچاہئے کیو نکہ ہر وقت کے احکام جدا ہیں۔ اس وقت تمام جہان بدعتوں کے بکثرت ظاہر ہونے کے باعث دریائے ظلمات کی طرح نظر آرہا ہے اور سنت کا نور بسب غربت اور ندرت کے اس دریائے ظلمانی میں کرم شب افروز یعنی جگنو کی طرح محسوس ہورہا ہے اور بدعت کا عمل اس ظلمت کو اور بھی زیادہ کر تاجا تا ہے۔ اور سنت کے نور کو کم کر تا جا تا ہے۔ سنت پر عمل کر نا اس ظلمت کے کم ہونے اور اس نور کے زیادہ ہونے کا باعث ہے۔

اب اختیار ہے کہ کوئی خواہ بدعتوں کی ظلمت کوزیادہ کرے یاست کے نور کو بڑھائے اور اللہ تعالیٰ کا گروہ زیادہ کرے یا شیطان کا گروہ۔ اَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ اَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

صوفیہ وقت بھی اگر بچھ انصاف کریں اور اسلام کے ضعف اور جھوٹ کی کثرت کا ملاحظہ کریں تو چاہئے کہ سنت کے ماسوامیں اپنے پیروں کی تقلید نہ کریں اور اپنے شیوخ کا بہانہ کرکے امور مخترعہ پر عمل نہ کریں۔ اتباع سنت بیٹک نجات دینے والی اور خیر ات و بر کات بخشنے والی ہے اور غیر سنت کی تقلید

مين خطر در خطر بين و مَا عَلَى الرَّسُولِ إلَّا الْبَلاعُ قاصد يرتم بينياديناب

ہمارے پیروں کواللہ تعالی ہماری طرف سے جزاء خیر دے کہ انہوں نے اپنے تابعداروں کوامور مبتدعہ کے بجالانے کی ہدایت نہ کی اور اپنی تقلید سے ہلاک کر نیوالے اندھیروں میں نہ ڈالا اور سنت کی متابعت کے سوااور کوئی راستہ نہ بتایا اور صاحب شریعت علیہ الصلوٰۃ والسلام کی اتباع اور عزیمت پر عمل کرنے کے سوا پچھ ہدایت نہ فرمائی۔اس واسطے ان بزرگواروں کا کارخانہ بلند ہو گیا اور ان کے وصول کا ایوان سب سے اعلیٰ بن گیا۔

یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے ساع ور قص پر پشت پاماری ہے اور وجدو تواجد کو انگشت شہادت سے دوپارہ کردیا ہے۔دوسر وں کا مکشوف و مشہود ان بزر گواروں کے نزدیک ماسوامیں داخل ہے اور اور وں کا مخیل و معلوم نفی کے قابل ہے۔

ان بزرگواروں کا معاملہ وید ودانش اور معلوم و متخیل اور تجلیات اور ظہورات اور مکاشفات و معاینات ہے وراءالوراء ہے۔

عایات مے وراء اور ام ہے۔

دوسروں کا اہتمام اثبات میں ہے اور ان بزر گواروں کی ہمت ماسوا کی نفی میں۔ دوسرے لوگ کلمہ نفی اثبات کا تکرار اس واسطے کرتے ہیں کہ دائرہ اثبات وسعت پیدا کرے اور تمام عالم جوغیریت کے طریق پر ظاہر و پیدا ہے۔ کلمہ توحید کے تکرارے حقیت کے طور پر منکشف ہو جائے اور سب کو حق دیکھیں اور حق معلوم کریں۔

برخلاف ان بزرگواروں کے کہ ان کا مقصود کلمہ طیبہ لا اللہ الا الله کے تکرار سے دائرہ نفی کی وسعت ہے تاکہ جو پچھ کمشوف و مشہوداور معلوم و متخیل ہوا ہے سب لا کے تحت میں داخل ہو جائے اور اثبات کی جانب میں کچھ بھی ملحوظ و منظور نہ ہو۔ اگر فرضاً اثبات کی جانب میں کوئی امر ظاہر ہو بھی جائے تواس کو بھی نفی کی طرف راجع کرتے ہیں اور مقام اثبات میں کلمہ مشتیٰ کے تکلم کے سواغیر کا پچھ دخل نہیں رہنے دیتے۔ پس دوسر ے طریقوں میں نفی اثبات مبتدیوں کے حال کے مناسب ہے اور ذکر اللہ جو محض اثبات کا کلمہ ہے۔ اس کے بعد مناسب ہے تاکہ شبت مکشوف اس کلمہ اثبات کے تکرار سے استقر ارواستمر اربیداکر لے۔ برخلاف ان بزرگواروں کے طریق کے جواس کے برعس ہے۔ یعنی اول اثبات ہے بھراس اثبات کی نفی ۔ پس اس طریق میں ذکر اسم اللہ ابتدا میں مناسب ہے اور ذکر نفی اثبات سے بھراس اثبات کی نفی ۔ پس اس طریق میں ذکر اسم اللہ ابتدا میں مناسب ہے اور ذکر نفی اثبات اس کر بھ

اگر کوئی ناقص سوال کرے اور کیے کہ اس صورت میں اس طریق کے بزرگواروں کو مقام اثیات سے کچھ حصہ نہ ہوگا در نفی کے سواان کے ہاتھ کچھ نہ ہوگا۔ تواس کا جواب بیرہے کہ دوسروں کا اثبات

ابتدائی حال میں ان بزرگواروں کو حاصل ہوتا ہے۔ لیکن بلند ہمتی کے باعث اس کی طرف التفات نہیں کرتے۔ بلکہ نفی کے لا گق سمجھ کر اس کی بھی نفی کر دیتے ہیں اور مطلوب کو اس کے ماوراء میں جانتے ہیں۔ پس دوسر ول کا اثبات بھی ان کو میسر ہے اور اس اثبات کی نفی بھی جو مقام کبریا کے مناسب ہے انہی کو مسلم ہے۔ ہر ایک ناقص و بے سر انجام ان کے کام کا پنة نہیں لگاسکتا اور ہر ایک بوالہوس انکے معاملہ کی حقیقت ہے آگاہ نہیں ہو سکتا۔ ان بزرگواروں کے عدم حصول کا تھوڑ اسابیان جو اس مقام میں نفس حصول ہے کہا گیا ہے۔ اگر ان کے بزرگان بزرگ کے حصول کا بیان کیا جائے تو خواص عوام سے مل جائیں اور منتی مبتدیوں کی طرح الف و باکا سبق اختیار کریں۔ بیت

فریاد حافظ این ہمہ آخر بہر زہ نیت ہم قصہ نخریب وحدیث عجیب ہست ترجمہ: نہیں بے فاکدہ حافظ کی فریاد بہت دلچیپ اس کا ماجرا ہے

حق تعالی کی ذات کاوہ مراقبہ جو دوسر ول نے اختیار کیا ہوا ہے ان کے نزدیک اعتبارے ساقط اور بھا اصل ہے یہ مراقبہ حق تعالیٰ کے ظلال میں کی ظل کا ہے اور پچھ نہیں۔ تعَالَمے اللّٰهُ عَمَا يَقُولُونَ عُلُواً اللّٰهِ تعالیٰ کی ذات بلکہ اس کے اساءو صفات بھی ہمارے فکروم اقبہ کے اصاطہ سے باہر ہیں۔

اس مقام سے سوائے جہل اور جرت کے پچھ نصیب نہیں۔نہ وہ جہل و حیرت کہ جس کولوگ جہل و حیرت جانتے ہیں کیونکہ یہ ند موم ہے بلکہ اس مقام کی جہل و حیرت عین معرفت واطمینان ہے نہ وہ معرفت واطمینان جولوگوں کی سمجھ میں آسکے کیونکہ یہ چون کی قتم سے ہے اور پیچونی سے بے نصیب ہے۔اس مقام میں جو پچھ ہم ثابت کریں بیچون ہوگا۔خواہ اس کی تعبیر جہل سے کریں خواہ معرفت سے۔مَنْ کُمْ یَدُفْهُ کُمْ یَدُرِ جس نے مزہ چکھاہی نہیں وہ کیاجائے۔

نیزان بزرگواروں کی توجہ احدیت ذات کی طرف ہاوراسم وصفت سے سوائے ذات کے پچھ خہیں چاہے اور دوسروں کی طرح ذات سے صفات کی طرف خہیں ارتے اور بلندی سے پستی کی طرف خہیں آتے۔ عجب معاملہ ہے۔ اس گروہ میں سے بعض لوگ اسم اللہ کاذکر اختیار کرتے ہیں اور اس پر کفایت نہ کر کے صفات کی طرف از آتے ہیں۔ اور سمیع و علیم و بصیر کا ملاحظہ کرتے ہیں اور پھر عورج کے طور پر علیم و بصیر و سمیع سے اسم اللہ کی طرف جاتے ہیں۔ صرف اسم اللہ پر کیوں کفایت نہیں کرتے اور احدیت ذات کو توجہ کا قبلہ کیوں نہیں بناتے۔ آئیس اللہ برگاف عَبْدَه و کیا اللہ اللہ اللہ برگاف کو چھوڑ دے )اس مضمون کی تائید کرتی ہو اور آیت کریمہ فیلِ اللہ ثُمَّ ذَرْهُمُ (کہد دواللہ پھر ان کو چھوڑ دے)اس مضمون کی تائید کرتی ہو۔

غرض اس طریقہ علیا کے بزرگواروں کی نظر ہمت بہت بلندہ ہر زراق ادر رقاص یعنی مکاراور نامی علیا کے بزرگواروں کی نظر ہمت بہت بلندہ ہر زراق ادر رقاص یعنی مکاراور ناچنے والے سے نبیت نہیں رکھتے ای واسطے دوسر وں کی نہایت اٹکی بدایت میں مندرج ہے۔اور اس طریقہ کامبتدی دوسرے طریقوں کے منتبی کا حکم رکھتا ہے ابتدائی سے ان کاسفر وطن میں مقرر ہوا ہے اور خلوت درانجین حاصل ہو چکی ہے اور دوام حضور ان کا نقد وقت ہے۔

یہ وہ لوگ ہیں کہ طالبوں کی تربیت ان کی صحبت علیہ پر موقوف ہے اور ناقصوں کی تنکیل ان کی شریف توجہ پر منحصر ہے ان کی نظر امر اض قلبی کوشفا بخشق ہے اور ان کی توجہ باطنی بیاریوں کو دور کرتی ہے ان کی ایک توجہ سوچلوں کا کام کر جاتی ہے اور ان کی ایک التفات کی سالوں کی ریاضتوں اور مجاہدوں کے برابر ہے۔ بیت

نقشبندیه عجب قافله سالاراند که برندازره پنهال بحرم قافله را ترجمه: عجب بی قافله سالار بین نقشبندی که لے جاتے بین پوشیده حرم تک قافلے کو

اے سعادت کے نشان والے۔ اس بیان سے کوئی ہے وہم نہ کرے کہ یہ اوصاف وطریقہ علیہ نقشبندیہ کے تمام استادوں اور شاگر دوں کو حاصل ہوتے ہیں۔ ہر گز نہیں۔ بلکہ یہ شائل و خصائل اس طریقہ علیہ کے ان بزر گواروں کے ساتھ مخصوص ہیں جنہوں نے کام کو نہایت النہایت تک پہنچایا ہے اور وہ مبتدی رشید جنہوں نے ان بزر گول کے ساتھ نسبت ارادت در ست کی ہے اور آداب کومد نظر رکھا ہے ان کے حق میں اندراج نہایت در بدایت ٹابت ہے۔ برخلاف اس طریق کے ای مبتدی کے جو اس طریق کے ای مبتدی کے جو اس طریق کے ای مبتدی کے جو اس طریق کے فتی میں متصور نہیں کیونکہ جب اس کا شخ نہایت تک نہیں پہنچا تومبتدی کے حق میں نہایت کیونکہ حب اس کا شخ نہایت تک نہیں پہنچا تومبتدی کے حق میں نہایت کیونکہ حساس کا

از کوزہ برول ہمال تراود کہ در وست ترجمہ: نکاتاہے وہی برتن ہے جو کھال میں ہو تاہے

اے نجابت وشر افت کے نثان والے۔ان بزرگوں کا طریق بعید اصحاب کرام علیہم الرضوان کا طریق ہے اور یہ اندراج نہایت در بدایت اس اندراج نہایت در بدایت کا اثر ہے۔ جو حضرت خیر البشر علیہ الصلاۃ والسلام کی صحبت میں میسر ہو جاتا تھا۔ کیونکہ آنخضرت علیہ کی پہلی ہی صحبت میں وہ پچھ میسر ہو جاتا تھا۔ جو دوسر وں کو انتہا میں بھی جاکر بمشکل حاصل ہو سکے اور یہ فیوض و برکات وہی فیوض و برکات وہی فیوض و برکات وہی فیوض و برکات وہی خوص میں خاہر ہوتے تھے۔اگر چہ ظاہر میں آخر اول سے وسطی نسبت دورہے لیکن حقیقت میں آخر وسطی نسبت اول کے زیادہ نزد یک ہے اور اسی رنگ میں رنگاہوا ہے۔ متوسطین اس کویاد رکھیں یانہ رکھیں۔ بلکہ متاخرین میں سے آخر کو بھی معلوم نہیں کہ اس معاملہ کی حقیقت کو پاسکیس۔

وَالسَّلامُ عَلَيْكُمْ وَ عَلَى مَنِ النَّبَعِ الهَدَى وَالْعَزَمُ مَنَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ الصَّلُوتُ وَالنَّسْلِيْمَاتُ الْعُلْى (سلام مو آپ پر اور ان لوگوں پر جنہوں نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفیٰ عَلِیْتُ کی متابعت کولازم پکڑا)

## مکتوب ۲۶

جابی محد فرکتی کی طرف اس کے اس خط کے جواب میں جس میں اس نے یہ آرزو ظاہر کی ۔ تھی کہ مجھے تمام ذرات میں جمال لایزال کا مشاہدہ میسر ہوجائے۔ صادر فرمایا ہے: الْحَمْدُ لِلّٰهِ وَ سَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالی کیلئے حمد ہے اور اس کے برگزیدہ

بندول پرسلام ہو)

آپ کامر اسلہ شریفہ جو کمال محبت واخلاص سے ارسال فرمایا تھا۔ بڑی خوشی کا باعث ہوا۔ رابطہ کی نبیت ہمیشہ آپ کوصا حب رابطہ کے ساتھ رکھتی ہے اور انعکای فیوض کا وسیلہ ہوتی ہے۔ اس بڑی نعت کا شکر بجالانا چاہئے۔ قبض وبسط دونوں اس راہ میں اڑنے کے لئے بازو ہیں۔ قبض سے دلگیر اور بسط سے خوش دل نہ ہونا چاہئے۔ آپ نے یہ خواہش ظاہر کی تھی کہ تمام ذرات میں جمال لایزال کا مشاہدہ میسر ہوجائے۔

اے میرے محبت کے طوروالے بندہ کو آرزوہے کیاکام اس کی آرزواس کے فہم قاصر کے اندازہ کے موافق ہوگی۔ جمال لا ہزال کو ذرات کے آئینوں میں مشاہدہ کرنا قصور نظر ہے ہے۔ ذرات کی کیا مجال ہے کہ اس جمال کا آئینہ بن سکیں۔ جو کچھ ذرات کے آئینوں میں مشہود ہو تا ہے۔ اس جمال کے بہر طلب بے نہایت ظلال میں سے ایک ظل ہے۔ حق تعالی وراء الوراء ہے۔ اس کو انفس و آفاق کے باہر طلب کرناچاہئے۔ وہ نبیت جواب آپ کو حاصل ہے آپ کی آرزوہے بڑھ کر ہے۔ ہر گزہر گزلوگوں کی تقلید سے پستی کی خواہش نہ کریں اور بلندی ہے پستی کی طرف اتر نے کی تمنانہ کریں۔ ان بزرگواروں کا کار خانہ بلند ہے۔ إنَّ اللّٰه تَعَالَى يُحِبُ مَعَالِى الْهِمَمِ (اللّٰد تعالیٰ بلند ہمت والوں کو دوست رکھتا ہے) دعا ہے کہ اللّٰد تعالیٰ آپ کو ظاہر کی باطنی جمعیت عطافر مائے۔ والسلام

## مكتوب ٢٥

اس بیان میں کہ جو عمل شریعت غراکے موافق کیاجائے ذکر میں داخل ہے۔اگر چہ خرید و فرو خت ہوخواجہ شرف الدین حسین کی طرف صادر فرمایا ہے۔ عند دول اللہ میں اللہ میں میں کی طرف صادر فرمایا ہے۔

الْحَمْدُ لِلْهِ وَ سَلامٌ على عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى (الله تعالى كيليَّ حدب اوراس ك بر كزيده

www.maktabah.org

بندول پرسلام ہو)

وہ مبارک خط جو میرے فرزند عزیز نے مولاناعبدالرشیداور مولانا جان محد کے ہاتھ ارسال کیا تھا پہنچااور نذرانہ کے مبلغات بھی پہنچ گئے۔اللہ تعالیٰ آپ کو جزاخیر دے تہاری صحت کی خبر س کر بردی خوشی ہوئی۔

اے فرزند فرصت اور صحت اور فراغت کو غنیمت جاننا چاہئے اور تمام او قات ذکر الہی میں مشغول رہناچاہئے۔جوعمل شریعت غراکے موافق کیاجائے ذکر ہی میں داخل ہے اگر چہ خرید و فروخت ہو ۔ پس تمام حرکات و سکون میں احکام شرعیہ کی رعایت کرنی چاہئے تاکہ سب پچھ ذکر ہو جائے کیونکہ وکر سے مراویہ ہے کہ غفلت دور ہو جائے جب تمام افعال میں اوامر و نواہی کو مد نظر رکھاجائے تواس صورت میں بھی امر وناہی کی غفلت دور ہو جاتی ہے اور دوام ذکر اللی عاصل ہو جاتا ہے۔ یہ دوام ذکر حضرت خواجگان کی یادداشت سے جداہے وہ یادداشت صرف باطن تک ہی ہے اور اس دوام ذکر کااثر ظاہر میں بھی ہے اگر چہ دشوار ہے۔ و قفینا الله سُنہ جانکه و آیا گئم بِمُتَابَعَةِ صَاحِبِ الشَّوِیْعَةِ عَلَیْهِ وَعَلَی الله الصّلوٰة وَالسّلام کی مقابعت کی توفیق بخشے۔

## مكتوب ٢٦

ایک خط کے جواب میں جس سے طرف داری کی بو آتی تھی اور اس بیان میں کہ ذکر کی تلقین بچوں کوالف و ہاسکھانے کی طرح ہے۔عرفان پناہ مرزاحسام الدین احمد کی طرف ارسال کیاہے۔

بِسْمِ الله الرَّحمٰن الرَّحِيْمِ الله الرَّحمٰن الرَّحِيْمِ الله وَسَلام على عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالى كيليح حمد م اور اس كر برگزيده بندول برسلام ہو۔

آپ کا مبارک خط جو کشمیر کے قاصد کے ہاتھ ارسال کیا تھا، پہنچااوراس کے مطالعہ سے مشرف ہوا۔اس طرف کے حضرات کی خیریت کاحال پڑھ کر بڑی خوشی ہوئی اللہ تعالیٰ آپ کو جزاء خیر دے۔ آپ نے لکھا تھا کہ مخدوم زادہ کلال اور جمال الدین حسین میاں الہ داد کی تلقین سے شرم کے مارے وہال نہیں پہنچ سکے۔

میرے مخدوم!اس فتم کی باتوں ہے اجھی طرفداری کی بو آتی ہے اور اس طرز ووضع ہے بیگا گل اور مخالفت مفہوم ہوتی ہے۔ إِنَّا لِلْهِ وَإِنَّا الِلْهِ وَاجِعُونَ مَا اِللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ مَا

مخدوم زاده کلال کوچاہے تھا کہ اپنے والد بزرگوار کی وصیت کی شرم کرتے یااس توجہ اور افادہ کی

شرم کرتے جو حضرت ایشاں قدس سرہ کے حضور میں ان کے امر کے بموجب ہردو مخدوم زادہ کی نبیت واقع ہوئی تھی اور میاں شخ الدداد باوجود دعوے پیر پرسی کے اتی جرات نہ کرتے اور وصیت اور سبقت افادہ کی ملاحظہ کرتے جو کچھ آپ نے لکھا ہے جی وصواب ہو گالیکن وہ مکتوب جو مخدوم زادہ کلال نے ایپ برادر عزیز کے ہاتھ ارسال کیا تھا۔ کمال تواضع اور بڑی طلب و شوق سے بھر اہوا تھا۔ اور اس میں اس قتم کی عبار تیں درج تھیں جن کا لکھنا بغیر جنون کے متصور نہیں۔ شائد یہ خط ارسال کر چکنے کے بعد طبیعت بدل گئ ہوگی۔ ربینا کا تُنِ غ قُلُوٰ بِنَا بَعْدَ اِذْهَدَیْتَنَا وَهَبْ لَنَا هِنَ کُلُوْنَا کُونَا الله الله تو ہدایت دیر پھر ہمارے دلوں کو ٹیڑھانہ کید چؤاور اپنی جناب سے ہم پر رجمت نازل فرما الو تو سب کچھ بہت زیادہ بخشے والا ہے)۔

فقیر جانتاہے کہ حفرت ایشاں قدس سرہ کی وصیت بے حکمت نہ ہوگی، امیدہے کہ اس کا انجام اچھا ہو گالین افسوس ہے کہ وہ طلب جو ان کے مکتوب سے کچھ کچھ مفہوم ہوتی تھی برباد ہو جائیگی اور اس کی جگہ ضد آجائیگی۔ دوستوں اور خیر خواہوں کو یہ بات بہت ناگوار اور گراں معلوم ہوتی ہے۔ مناسب یہ ہے کہ اس کا اہتمام اور انتظام کریں۔

میرے مکرم-اگر کام صرف تلقین ہی ہے تمام ہوجاتا ہے تو مبارک ہو۔ فقیر کے نزدیک ذکر کا تلقین کرنا بچوں کو الف باکے پڑھانے کی طرح ہے اگرای تعلیم ہے مولویت کا ملکہ حاصل ہوجاتا ہے تو مضائقہ نہیں۔ آپ کی مہر بانی اور توجہ ہے امید ہے کہ آپ طرفداری کو چھوڑ کر سب یاروں کے ساتھ یکساں محبت و آشنائی کرینگے زیادہ کیا مبالغہ کیا جائے۔والسلام۔

### مكتوب ۲۷

شخ عبدالعزیز جو نپوری کے ان تشکیکات و سوالات کے جواب میں جو مکتوب اول
میں جواس کے نام پر ہے کئے گئے تھے۔ مولانا محمد طاہر بدخشی کی طرف ارسال فرمایا ہے:حمد و صلاٰ قاور تبلیغ دعوات کے بعد واضح ہو کہ آپ کا مکتوب شریف جو آپ نے بڑی مدت کے
بعد ارسال کیا تھا پہنچا بڑی خوشی ہوئی حضرت حق سبحانہ و تعالی آپ کو ظاہری باطنی جعیت کے ساتھ
آراستہ پیراستہ رکھے۔ فقیر نے اس مدت میں تین مکتوب آپ کی طرف بھیجے ہیں جن میں سے صرف
ایک مکتوب آپ کو ملاہے دور در از فاصلہ کے باعث امید ہے کہ معذور فرمائیں گے۔

مشیخت مآب شیخ عبدالعزیز کا مکتوب بھی آپ کے مکتوب کے ساتھ پہنچااور جو پکھ اس میں لکھا ہواتھاواضح ہوا۔

سوال: وہاں درج تھا کہ اگر ممکنات کے حقائق جو صور علمیہ ہیں۔ عدمات ہوں جو صفات کے

اضداد ہیں تولازم آتا ہے کہ حق تعالیٰ کی ذات میں عدمات حاصل ہیں۔حالا نکہ حق تعالیٰ ان باتوں سے منز ہ وبر ترہے۔

جواب: عجب شبہ واعتراض ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ حضرت حق سبحانہ و تعالیٰ تمام شریف اور کثیف اشیاء کو جانتاہے مگر حق تعالیٰ کی ذات میں ان میں سے کسی کا حصول نہیں اور ان میں سے کسی کے ساتھ متصف نہیں تواس صورت میں حصول کہاں سے پیداہو جائیگا۔

سوال دوم: وہاں درج تھا کہ ممکنات کے حقائق وجودی اور شبوتی ہونے چا بئیں نہ کہ عدی، کیونکہ حقائق سے مراد ممکنات کے ارواح و نفوس ہیں۔

جواب: ہاں وجود و ثبوت علمی رکھتے ہیں جو حقائق میں در کار ہیں۔ یہ اعتراض پہلے شخ محی الدین پر کرنا چاہئے تھا جس نے کہا ہے کہ اُلاَ عُیَانُ مَا شَمَّتُ رَائِحَةَ الْوَجُوْدِ (اعیان نے وجود کی بو بھی نہیں سو بھی عجب معاملہ ہے کہ یہاں حقائق سے ارواح و نفوس مراد لئے ہیں اور اعیان ثابتہ اور معلومات اللہ پر چھوڑ دیا ہے۔

سوال سوم: اس میں درج تھا کہ انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام اور اولیاء علیہم الرضوان اور تمام افراد انسان جو ممکنات سے بیں اگر ان سب کے حقائق عدمات ہوں تواس گروہ بلند سے شرف و کرامت مسلوب ومعدوم ہوگی۔

جواب: کیوں مسلوب و معدوم ہوگی۔ جب کہ حق تعالیٰ نے اپی حکمت بالغہ اور قدرت کا ملہ سے ان عدمات کو اپنے حسن تربیت کے ساتھ اپنے اسماء و صفات کے عکسوں کا آئینہ بناکر نبوت و ولایت کے شرف سے مشرف کیا ہے۔ اور اپنے کمالات کے ظلال سے آراستہ کر کے معزز و مکرم فرمایا ہے جس طرح کہ انسان کو ماء مہین یعنی ناپاک پانی سے بیدا کر کے اعلی در جہ تک پہنچایا۔ بڑے تعجب کی بات ہے کہ آپنان ن کی شرف و کر امت کو نظر میں لے آئے ہیں اور حق تعالیٰ کی تنزیہ و تقدیس کو ہاتھ سے دیکر کہتے ہیں کہتے ہیں کہ جمہ اوست اشیاء رذیلہ و خسیسہ کو حق تعالیٰ کا عین کہنے سے کنارہ نہیں کرتے اور انسان کیلئے حقائق عد میہ کے تبویز کرنے سے ڈرتے ہیں۔ حق تعالیٰ آپ کو انصاف دے۔

سوال چہار م: ککھا تھا کہ مخن اجماعی یعنی ہمہ اوست کو سخن ابداع یعنی ہمہ از وست سے رفع نہیں کر سکتے۔

جواب: بخن مبدع لیعنی نئی بات ہم مقولہ ہمہ اوست کو جانتے ہیں۔ مقولہ ہمہ از وست پر تمام علماء کا انفاق واجماع ہے۔اب تک جو ملامت و شناعت جو صاحب نصوص پر ہوتی چلی آئی ہے۔ صرف اس ایک مقولہ ہمہ اوست کے باعث ہے اور نقیر نے جس قدر معارف کیسے ہیں ان کا عاصل ہمہ از وست ہے جو شرع و عقل کے نزدیک مقبول ہے بھلا کیو تکر مقبول نہ ہو جب کہ کشف والہام سے بھی اس کی تائید ہوتی ہو۔

شخ مثار الیہ نے اعتراضات کوذکر کر کے شفقت کے مقام میں آکر لکھا ہے کہ اگر ممکنات کے حقائق سے مرادارواح انسانی ہوں تو جمہور کے موافق ہے۔ معلوم نہیں جمہور سے کو نساگروہ مراد ہے اور نہ آج تک سنا گیا ہے کہ حقائق ممکنات کو کسی نے ارواح انسانی کہا ہو۔افسوس صدافسوس۔ شخ نے کیا خیال کیا ہے کہ ہرایک شخص صرف قیاس و تخمینہ سے بات کہتا ہے اور اس کے تفکر و تخیل میں جو پچھ آئے کواس کر دیتا ہے ہر گز ہر گز ایسا نہیں۔

وہ معارف جو کشف والہام کے بغیر کے اور لکھے جائیں یاشہود و مشاہدہ کے بغیر تحریر و تقریر میں آئیں سر اسر بہتان وافترا ہیں۔ خاص کر جبکہ قوم کے مخالف ہوں۔ معلوم نہیں شخ مشار 'الیہ کا کیا اعتقاد ہے۔ اور ان معارف کو کیا سجھتے ہیں۔ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوْبَنَا وَاِسْرَ اَفْنَا فِی اَمْرِ نَا وَقَبِّتُ اَقْدَامَنَا وَ اَنْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْکِفِرِیْنَ یَا اللہ تو مارے گنا ہوں کو اور امور میں مارے اسراف کو معاف فرمااور مارے قد موں کو ثابت رکھ اور کا فرول پر ہمیں مدودے۔

## مكتوب ۲۸

چنداستفساروں کے جواب میں مولانامحر صادق کشمیری کی طرف صادر فرمایا ہے:-حمد وصلو قادر تبلیغ دعوات کے بعد واضح ہو کہ آپ کا مکتوب شریف پہنچا۔ چو نکہ اس میں پسندیدہ احوال لکھے تھے۔اس لئے بڑی خوشی کاموجب ہوا۔

آپ نے لکھاتھا کہ ورائیت میں معاملہ یہاں تک پہنچ گیاہے۔ کہ صفات کو حق تعالی پر بڑی تکلف سے حمل کر تا تکلف سے بھی سے حمل کر تاہے اور حق تعالی کو وراءالوراء جانتاہے آپ کو شش کریں تاکہ بیہ حمل کرنا تکلف سے بھی میسر نہ ہواور صرف حیرت تک معاملہ پہنچ جائے۔

آپ نے دریافت فرمایا تھا کہ رشحات میں باباء آبریز کی نسبت منقول ہے کہ اس نے کہاہے کہ جب حق تعالی نے روزاول میں آدم علیہ الصلوۃ والسلام کی مٹی گوندھی تھی تو میں اس مٹی پرپانی گرا تا تھا اس کی تاویل کیا ہے۔

آپ کو جاننا چاہئے کہ حضرت آدم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ظلیہ خدمات میں جس طرح ملا نکہ کرام کود خل دیا ہوا تھا شایداس کی روح کو بھی د خل دیا ہو۔اوراس کی عضری پیدائش اوراس کے کمال کے بعد اس امر سے اس کواطلاع دی گئی ہو۔ جائز ہے کہ حق تعالی ارواح مجر دہ کووہ طاقت و قدرت دے۔ کہ ان سے اجمام کے سے افعال صادر ہوں اور اس قتم کی ہیں وہ باتیں بھی جو بعض کبراء نے اپنے افعال شاقہ سے خبر دی ہے جوان سے ان کے وجود عضری سے کئی قرن پہلے صادر ہوئے تھے۔ وہ افعال ان کے ارواح مجر دہ سے صادر ہوئے تھے۔ وہ افعال ان کے ارواح مجر دہ سے صادر ہوئے اور وجود عضری کے بعد ان کو ان افعال پر اطلاع دی گئی بعض لوگ اس فتم کے افعال صادر ہونے سے تناشخ کے وہم میں پڑجاتے ہیں۔ حاشا دکلا کہ کسی دوسر سے بدن کا اس سے تعلق ہوا ہو۔ روح مجر دہ جوحی تعالیٰ کی طاقت بخشے سے بدن کا کام کرتا ہے اور ارباب زیغ یعنی مجرووک کو خلاف میں ڈالیا ہے اس مقام میں سخن کی بہت مجال ہو اور بہت سی عجیب وغریب تحقیقات کے ماعد ساور مہیں گا ہوئے ہیں اگر توفیق شامل حال ہوئی توکی جگہ انشاء اللہ کھی جائیں گی اب وقت نے ماعد ساور کا بیں گی۔

نیز آپ نے پوچھاتھا کہ رشحات میں لکھاہے کہ جب خواجہ علاؤالدین قدس سرہ مولانا نظام الدین خاموش سے رنجیدہ خاطر اور ناراض ہوئے تو چاہا کہ ان سے نبت کوسلب کرلیں۔مولانانے اس وقت آتخضرت عليه الصلوة والسلام كى روحانيت سے التجاكى اور آتخضرت عليه الصلوة والسلام سے خواجہ قدس سره کو خطاب ہوا کہ نظام الدین ہماراہے اس پر کسی کا تصرف نہیں ہو گااور دوسر کی جگہ اس کتاب میں کھاہے کہ بڑھا ہے میں حفرت خواجہ احرار قدس سرہ نے مولانا سے نبست کوسلب کر لیا۔ مولانا کہا كرتے تھے كه خواجہ نے ہم كو بوڑھاجانا۔اس لئے جو كچھ ميرے ياس تھاسب لے گئے اور آخر كار مفلس بنا دیایه کس طرح ہو سکتاہے کہ حضرت رسالت خاتمیت علیہ الصلوٰۃ والسلام جس شخص کو اپنا کہیں اور فرمائیں کہ اس پر کسی کو تقرف کی مجال نہیں۔اس پر حفزت خواجہ احرار قدس سرہ تقرف کر جائیں۔ جاننا چاہے کہ ہمارے حضرت خواجہ قدس سرہ اس نقل کو پیندنہ کرتے تھے اور مولانا کی نسبت ك سلب بون يل توقف فرماتے تھے اور فرمايا كرتے تھے كه مولاناسعدالدين كاشغرى (جومولانا نظام الدین کے مرید ہیں) کے مریدوں میں سے مولانا عبدالر حمٰن اور دوسرے ان کے بیشار مریدوں میں ہے کئی نے اس نقل کو بیان نہیں کیااور نہ اس کے ردو قبول کاذکر کیا ہے۔معلوم نہیں مولانا فخر الدین علی نے کہاں ہے لکھا ہے۔ اگر یہ خبر تجی ہوتی تو تواتر کے ساتھ نقل ہوتی چلی آتی کیونکہ تواتر کے طور پر اس کی نقل ہونے کے بہت سے اسباب تھے اور جب تواڑ کے ساتھ منقول نہیں اور خبر واحد کے ساتھ قرار یا چکی ہے تو معلوم ہوا کہ اس کے صدق میں تردد ہے۔ رشحات کی اور اس قتم کی بہت سی نقلیں صدق سے دور ہیں۔اور اس سلسلہ عالیہ کے لوگ ان نقلوں میں ترودر کھتے ہیں۔ وَ هُوَ سُبْحَانَهُ أَعْلَمُ (الله تعالی زیاده جانتا ہے)اور حضرت خواجہ قدس سر ہ یہ بھی فرمایا کرتے تھے کہ مفلس کرناسلب ایمان پر ولالت كرتاب - أعَاذَنَا اللَّهُ سُبْحَانَهُ (الله تعالى اس يجائے) اوريه بات بهت مشكل ب- رَبَّنَا لَا تُزِغْ قُلُوْبَنَا بَعْدَ إِذْهَدَ يُتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ بِالله برايت وع كراتو

# ہمارے دلوں کو ٹیڑھانہ کراوراپی جناب ہے ہم پررحت نازل فرمابیشک تو بہت بخشنے والا ہے۔ مکتوب ۲۹

اس بیان میں کہ اس جہان کے بہتر اسباب حزن واندوہ ہیں۔اوراس دستر خوان کی خوشگوار نعمت الم ومصیبت ہے۔فضیلت پناہ شخ عبد الحق دہلوی کی طرف صادر فرمایا ہے:-اَلْحَدُمُدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالیٰ کیلئے حمد ہے اور اس کے برگزیدہ بندوں پرسلام ہو۔

میرے مخدوم مکرم مصائب میں اگر چہ بڑی تکلیف وایذا برداشت کرنا پڑتی ہے لیکن ان پر بڑی کرامت اور مہربانی کی امید ہے اس جہان کا بہتر اسباب حزن و اندوہ ہے اور اس وستر خوان کی خوشگوار نعمت الم و مصیبت ہے۔ ان شکرپاروں پر داروئے تلخ کار قبق غلاف چڑھایا ہوا ہے اور اس حیلہ سے ابتلاءو آزمائش کاراستہ کھولا ہے سعادت مندلوگ ان کی شیرینی پر نظر کر کے تلخی کو شکر کی طرح چبا جاتے ہیں۔ اور کڑواہٹ کو صفرا کے بر عکس شیریں معلوم کرتے ہیں کیوں شیریں معلوم نہ کریں جب کہ محبوب کے افعال سب شیریں ہوتے ہیں۔ علتی اور بیار شائدان کو کڑوا معلوم کرے تو کرے جو ماسوا میں گر فقار ہے مگر دولتمند محبوب کے ایلام ورنج میں اس قدر حلاوت ولذت پاتے ہیں جو اس کے انعام میں ہر گڑ متصور نہیں۔ اگر چہ دونوں محبوب کی طرف سے ہیں لیکن ایلام میں محب کے نفس کا دخل میں ہو تا ہے۔

هَنِيْنًا لِأَرْبَابِ النَّعِيْمِ نَعِيْمَهَا وَلِيُمَهَا وَلِلْعَاشِقِ الْمِسْكِيْنِ مَّا يَتَجَرَّعُ

جمي مبارك معمول كواين دولت مبارك عاشقول كودر دو كلفت

اَللَّهُمَّ لَا تُحْوِمْنَا اَجْوَهُمْ وَلَا تَفْتِنَا بَعْدَهُمْ (یاالله توجم کوان کے اجرے محروم ندر کھ اور ان کے بعد جم کو فتنہ میں نہ ڈال) اس غربت اسلام کے زمانہ میں آپ کا وجود شریف اہل اسلام کیلے غنیمت ہے۔ سَلَمَّکُمُ اللهُ تَعَالَى وَاَبْقَاکُمْ اللهُ تَعَالَى وَاَبْقَاکُمْ اللهُ تَعَالَى وَاَبْقَاکُمْ اللهُ تَعَالَى وَابْقَاکُمْ اللهُ تَعَالَى اَبِ کوسلامت وباقی رکھے۔والسلام۔

## مکتوب ۳۰

ایک خطاور دوسوالوں کے جواب میں جن میں سے ایک نسبت رابطہ کی ورزش کی نسبت اور دوسر افتور مشغولی کے بارہ میں کیا گیا تھا خواجہ محمد اشر ف اور حاجی محمد فرکتی کی طرف صادر فرمایا ہے:۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحَمْنِ الرَّحَيْمِ www.maktabah.org ٱلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (اللهُ تَعَالَى كَيلِيَ حَرَبُ اوراسَكَ بر گزيده بندول يرسلام بو)-

صحیفہ شریفہ جودونوں معزز بھائیوں نے ارسال کیا تھا پہنچااور کیفیات احوال جواس میں درج تھیں واضح ہو کیں۔

خواجہ محمد اشر ف نے لکھاتھا کہ نسبت رابطہ کی ورزش یہاں تک غالب ہو گئی ہے کہ نمازوں میں اس کواپنا مبحود جانتااور دیکھتاہے اوراگر بالفرض اس کو دور بھی کرناچا ہوں تو نہیں ہوسکتا۔

اے محبت کے نشان وا کے طالب ای دولت کی تمناکرتے ہیں اور ہزاروں میں سے ایک کو ملق ہے۔ ایسے حال والا شخص کامل مناسب کی استعداد رکھتا ہے اور شخ مقندا کی تھوڑی صحبت سے اس کے تمام کمالات کو جذب کر لیتا ہے۔ رابطہ کی نفی کیوں کرتے ہیں رابطہ مبحود الیہ ہے نہ مبحود لہ' محرابوں اور مبحدوں کی نفی کیوں نہیں کرتے اس قتم کی دولت سعاد تمندوں کو میسر ہوتی ہے۔ تاکہ تمام احوال میں صاحب رابطہ کو اپناو سیلہ جانیں اور تمام او قات اس کی طرف متوجہ رہیں نہ ان بد بخت لوگوں کی طرح جوایخ آپ کو مستعنی جانے ہیں اور توجہ کے قبلہ کو اپنے شخ کی طرف سے بچھر لیتے ہیں اور اینے معاملہ کو در ہم برہم کر لیتے ہیں۔

دیگریہ کہ آپ نے اپنے فرزندوں کی والدہ کے فوت ہونے کی خبر لکھی تھی۔اِنَّا لِلَٰهِ وَاِنَّا اِلَٰهِهِ رَاجِعُوْنَ پڑھ کر فاتحہ کیااور پڑھنے کے وقت قبولیت کااثر مفہوم ہوا۔

مولاناحاجی محمد نے ظاہر کیا تھا کہ تقریباً دوماہ گزرے ہوئے کہ مشغولی میں فتور پڑا ہواہے اور وہ ذوق وحلاوت جو پہلے حاصل تھی اب نہیں رہی۔

اے میرے دوست! اگر دو چیز وں میں فتور نہیں آیا تو پھ غم نہیں۔ ان میں سے ایک صاحب شریعت علیہ الصلوۃ والسلام کی متابعت ہے۔ دوسرے اپنے شخ کی محبت و اخلاص ان دو چیز وں کے ہوتے۔ اگر ہز ارہا ظلمات طاری ہو جائیں تو پھھ غم نہیں آخر اس کو ضائع نہ چھوڑیں گے اور اگر نعوذ باللہ ان چیز وں میں سے ایک میں نقصان پیدا ہو جائے تو پھر خرابی ہی خرابی ہے اگر چہ حضور و جمعیت سے رہیں۔ کیونکہ یہ استدراج ہے جس کا انجام خراب ہے۔ بڑی عاجزی اور زاری کے ساتھ حق تعالیٰ سے دعاما نگتے رہیں کہ ان دوامر وں پر ثبات واستقامت عطافر مائے کیونکہ یہی دونوں اصل مقصود اور نجات کا مدار ہیں۔

آپ کو اور تمام دوستوں کو اور خاص کر ہارے پرانے دوست مولانا عبدالغفور سمر قندی کو

www.maktabah.org

سلام پنچ۔

#### مكتوب ٣١

وعظ وتفیحت کے بیان میں خواجہ محمد شر ف الدین حسین کی صرف صادر فرمایا ہے:-ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَيْ عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالَى كَلِيَّ حمر بِ اور اس كے بر گزيره بندول يرسلام مو)-

میرے فرزندع بیز فرصت کو غنیمت جانیں اور خیال رکھیں کہ عمر بیہودہ اموار میں صرف نہ ہو۔ بلکہ اللہ تعالی کی رضاجو کی میں بسر جو۔ نماز مجھانہ کو جمعیت و جماعت اور تعدیل ارکان کے ساتھ ادا کریں۔ نماز تبجد کو ترک نہ کریں اور صبح کے استغفار کو رائیگال نہ چھوڑیں اور خواب فر گوش سے محظوظ نہ ہوں اور دنیا کی فانی لذتوں پر فریفتہ و حریص نہ ہوں۔ موت کو یادر تھیں اور آخر ت ۔ کے احوال کومد نظر ر تھیں۔غرض دنیا کی طرف سے منہ پھیر لیں اور آخرت کی طرف متوجہ ہو جائیں بقدر ضرورت دنیا کے کاموں میں مشغول ہوں اور باقی او قات کو امور آخرت کے اشتغال میں بسر کریں ا۔ حاصل کلام سے کہ دل کو ماسوی اللہ کی گر فقاری سے آزاد کریں۔اور ظاہر کواحکام شر عیدسے آراستہ پیرا۔تدر تھیں۔ع

کار این است و غیر این ہمہ نے اصل مطلب ہے یہی باتی ہے ہے رجمه باقی احوال بخیریت بین-والسلام-مکتوب ۳۲

ایک عریضہ کے جواب میں جس میں باطنی جعیت کی شکایت لکھی تھی مرزا فلیج. خان کی طرف صادر فرمایا ہے:-

حمدوصلوۃ اور تبلیخ دعوات کے بعد گزارش ہے کہ صحیفہ شریفہ جو آپ نے ماتم یری کے بارہ میں لکھاتھا پہنچا۔ إِنَّا لِلْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَاجِعُونَ جم بھی الله تعالیٰ کی توفق سے اس کی قضایر راضی جیرے آپ بھی راضی ہو کر دعاو فاتحہ کے ساتھ مدد واعانت فرمائس۔

دیگرید که آپ کی خلاصی کی خبرس کربوی مسرت وخوشی حاصل ہوئی۔اللہ تعالیٰ کاحمد اور احسان ہے کہ دوغموں میں ہے ایک کی طرف ہے تسلی وتسکین ہوئی۔

آپ نے باطنی جمعیت کی نسبت شکایت لکھی تھی۔ ہاں ظاہر کی پراگندگی باطنی تفرقہ میں برای تا ثیر رکھتی ہے۔جب باطن میں کدورت معلوم کریں تو توبہ واستغفارے اس کا تدارک کریں اور جب كُونَى خُوفَناك صورت طاہر مو توكلم تجيد لا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْم عاس كودفع كرير مُعَوَّذَ يَيْنِ كا تكرار بهي اس وقت غنيمت إلى احوال حدك لا كُلْ بير لِلْهِ سُبْحَانَهُ الْحَمْدُ

وَالْمِنَّةُ ذَائِمًا وَعَلَىٰ كُلِّ حَالٍ وَاعُوْذُ بِاللهِ سُبْحَانَهُ مَنْ حَالِ اَهْلِ النَّادِ (ہمیشہ اور ہر حال پر اللہ تعالیٰ کا حمہ ہے اور اس کا احسان ہے اور دوز خیوں کے حال پر اللہ تعالیٰ سے بناہ مانگا ہوں) فقیر ضعیف و کمزوری کے باعث مفصل حال نہیں لکھ سکا۔ حق تعالیٰ ہم کو اور آپ کو شریعت مصطفویہ علی صاحبا الصلوٰة والسلام کے سید ھے راستہ پر استقامت عطافرمائے۔ والسلام۔

## مكتوب ٣٣

اس بیان میں کہ محبوب محب کی نظر میں ہر حال میں محبوب ہے۔خواہ انعام فرمائے خواہ در د پہنچائے۔ بلکہ اقل و بعض کے نزدیک رنج کا پہنچانا انعام کی نسبت زیادہ محبت بخشا ہے اور شکر پر حمد کی زیادتی کے بیان میں مولانا محمد صالح کولائی کی طرف صادر فرمایاہے:-الْحَمْدُ لِلَٰهِ وَسَلَامٌ عَلَی عِبَادِہِ الَّذِیْنَ اصْطَفی (الله تعالیٰ کیلئے حمدہے اور اس کے برگزیدہ بندول پر سلام ہو)۔

برادر عزيز مولانامحمر صالح كوواضح ہوكہ محبوب محبّ كی نظر میں ہر حال میں بلكہ نفس الامر میں ہر وقت وہر حال میں محبوب ہے۔خواہ رنج پہنچائے اور خواہ انعام فرمائے اکثر لوگوں کے نزدیک جو دولت محبت سے مشرف ہوئے ہیں۔ایلام کی نبت انعام میں محبوب کی زیادہ محبت ہے یادونوں حالتوں میں محبت برابر ویکسال ہے اور اقل و بعض کے نزدیک اس کے برعکس ہے۔ اور ایلام انعام کی نسبت زیادہ محبت بخش ہیں اس دولت عظمیٰ کامقدمہ محبوب پر حسن ظن ہے۔ حتی کہ اگر محبوب محب کے حلقوم پر خنج چلادے اور اس کے اعضا کوایک دوسرے ہے الگ کر دے تو محتِ اس کواپنی عین صلاح جانے اور ا بنی بہتری تصور کرے۔ جب اس حسن ظن کے حاصل ہونے سے محبوب کے فعل کی کراہت محبّ کی نظرے دور ہو جائے تو محبت ذاتی کی دولت سے جو حبیب رب العالمین علیہ کے ساتھ مخصوص ہے اور تمام نسبتوں اور اعتباروں سے معراب۔مشرف ہوجاتا ہے اور محبوب کے ایلام میں اس کے انعام کی نبت زیادہ لذت وخوشی پاتا ہے۔ میرے خیال میں یہ مقام مقام رضا سے برتر وبلند ہے۔ کیو تکدر ضامیں محبوب کے فعل ایلام کی کراہت کا دفع کرنا مقصود ہوتا ہے اور یہاں اس فعل سے لذت حاصل ہوتی ہے۔ کیونکہ محبوب کی جانب سے جس قدر جفازیادہ ہوتی جاتی ہے اس قدر محب کی جانب سے فرح وسر ور زیادہ ہو تاجاتا ہے۔ شَتَّانَ مَا بَیْنَهُمَا (ان دونوں میں بہت فرق ہے)چو نکہ محبوب محبّ کی نظر میں بلکہ نفس الامرییں ہر وقت وہر حال میں محبوب ہے۔اس لئے محبوب ہر وقت وہر حال میں بلکہ نفس الامر میں محمود اور ممدوح بھی ہو گااور محب اس کے ایلام وانعام کے وقت اس کی ثناءومدح کریگا۔اس وقت اس محب كوواجب م كم صادق ومصدوق موكر كم \_ ألْحَمْدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ عَلَى كُلِّ حالِ اور اس وقت ميه محبّ حقيقي طور پررخ وخوشي ميں الله تعالیٰ کاحمد کر نيوالا ہو تاہے۔

معلوم ہو تاہے کہ شکر پر حمد کی زیادتی اس سب سے ہے کہ شکر میں منعم کا انعام ملحوظ ہو تاہے جو صفت بلکہ فعل کی طرف راجع ہے اور حمد میں محمود کا حسن و جمال ملحوظ ہو تاہے۔خواہ ذاتی ہویا فعلی اور خواہ انعام ہویاا یلام کیونکہ حق تعالیٰ کا ایلام اس کے انعام کی طرح حسن ہے۔

یں حمد ثنامیں زیادہ بلیخ اور حسن وجمال کے مرتبوں کا زیادہ جامع اور رنج وخوشی کی دونوں حالتوں میں دیر تک باقی رہنے والا ہے۔ برخلاف شکر کے کہ بسبب اپنے قصور کے سریع الزوال ہے اور انعام واحسان کے دور ہونے سے دور ہوجاتا ہے۔

سوال: - تونے اپنے بعض مکتوبات میں لکھاہے کہ مقام رضامقام محبت ومقام حب کے او پرہے اور یہاں تو لکھتاہے کہ بیہ مقام محبت مقام رضا ہے برتر ہے۔ ان دونوں باتوں کے در میان موافقت کس طرح ہے ؟

جواب: - یہ مقام محبت اس مقام محبت و حب کے ماسوا ہے۔ کیونکہ وہ مقام اجمالی اور تفصیلی طور پر نسبتوں اور اعتباروں پر مشمل ہے۔ اگرچہ محبت کو محبت ذاتیہ کہتے ہیں اور اس حب کو حب ذاتی تصور کرتے ہیں۔ کیونکہ وہاں شیون واعتبارات کے ملاحظہ سے نظر قطع نہیں ہوتی بر خلاف اس مقام کے جو تمام نسبتوں اور اعتباروں سے معراہے۔ جیسے کہ گزر چکا اور یہ جو بعض مکتوبات میں درج ہو چکا ہے کہ مقام رضا سے او پر حضرت خاتم الرسل علیہ الصلوة والسلام کے سوااور کسی کورسائی نہیں۔ شائدای مقام سے مراد ہے جو آنخضرت علیہ الصلوة والسلام کے ساتھ مخصوص ہے۔ وَاللّٰهُ سُبْحَانَهُ اَعْلَمُ بِحَقَائِقِ الْاَمُورِ امور کی حقیقت کو اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے۔

#### مكتوب ٣٤

ایک عریضہ کے جواب میں جو توارد احوال کی نسبت لکھا ہوا تھا۔ نور محمد تہاری کی طرف صادر فرمایا ہے:-

اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيليّ حدب اوراس كر بركزيده بندول يرسلام مو) آپكامكتوب شريف يهنيا-توارداحوال كامضمون واضح موا-

جانا چاہے کہ جس طرح حق تعالیٰ عالم میں داخل نہیں ہے اس سے خارج بھی نہیں اور جس طرح عالم سے منفصل نہیں ہے اس کے ساتھ متصل بھی نہیں۔ حق تعالیٰ ہے گرید دخول و خروج واتصال وانفعال کی سب صفتیں اس سے مسلوب ہیں۔ حق تعالیٰ کوان چاروں صفات سے خالی ڈھونڈ ھنا چاہئے اور ان صفات سے بہر اس کو تالاش کرنا چاہئے۔ اگر ان صفات میں سے کی صفت کارنگ مل جائے تو ظلال و مثال کی گرفتاری حاصل ہے۔ بلکہ حق تعالیٰ کو بیچونی اور بیچکو گئی کی صفت سے جس میں ظلیت کی گرد نہیں۔ طلب کرنا چاہئے اور اس مرتبہ کے ساتھ بیچونی اتصال پیدا کرنا چاہئے۔ یہ دولت صحبت کا میں۔ میتجہ ہے۔ کہنے اور اکس میں آسکتی اور اگر کہمی جائے تو کون اس کو سمجھے گا اور کون اس کو پائے گا۔

## مكتوب ٢٥

بعض ان استفسار ل کے جواب میں جو توحید وعین الیقین کے بارہ میں کئے گئے تھے۔ پیر زادہ خواجہ محمد عبد الله سلمہ الله تعالیٰ کی طرف صادر فرمایاہے:-

بسم الله الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

جر وصلوۃ اور تبلیغ وعوات کے بعد مخدوم زادہ کی خدمت میں عرض کرتا ہے۔ کہ آپ کا صحفہ شریفہ پہنچااس کے مطالعہ سے بوی خوشی ہوئی۔ نبست حضور کے شمول اور غلبہ کے بارہ میں لکھا ہوا تھا۔ نیک ومبارک ہے۔ یہ دولت جو آپ کو تین مہینوں میں میسر ہوئی ہے۔ دوسرے سلسلوں میں اگر دس سالوں میں بھی میسر ہو جائے۔ تو بوئی نعمت گنتے ہیں اور امر عظیم تصور کرتے ہیں۔ اس فتم کے احوال کی تعریف و شخسین کرنے سے عجب و تکبر کے پیدا ہونے کا گمان نہیں ہے۔ اس لئے اس نعمت کا اظہار کیا گیا۔ لئین شکر تنم کا زید دیگئے (اگر تم شکر کرو گے تو تم کوزیادہ نعمت دوں گا) نص قاطع ہے۔ اظہار کیا گیا۔ لئین شکر تنم کا ہو حدید کا ظہور شروع ہو گیا ہے۔ یہ دولت بھی مبارک ہو۔ ادب کے ساتھ اس واردہ کو قبول کریں۔ لیکن اس حال کے غلبہ میں آداب شرعی کو بخو بی یہ نظر رکھیں اور بندگی

کے حقوق کو کماحقہ بجالا کیں۔

جاناچاہے کہ یہ شعبدہ صدق وصحت کی تقدیر پر محبوب کی محبت کے غلبہ کے باعث ہے۔ کہ محب جو کچھ دیکھا اور جو لذت وذوق حاصل کرتا ہے۔ اس کو محبوب کی طرف منسوب کرتا ہے۔ اس صورت میں کثرت وحدت کے طور پر محب کا مشہود ہوتی ہے۔ اس فزاس مقام میں متحقق نہیں ہوتا۔ کیونکہ فنامیں واحد کے مشاہدہ کے غلبہ کے باعث کرت کا مشاہدہ بالکل رفع ہوتا ہے۔ کثرت ممکنات کے اس عدم شہود کو بھی فنا کہتے ہیں مگر فنا کی حقیقت اس وقت متحقق ہوتی ہے جب کہ اساء وصفات وشیون واعتبارات کی کثرت بھی سب کی سب نظر سے مخفی ہو جائے اور ذات مجر دہ کی احدیت کے سوا پچھ المحوظ و منظور نہ ہو۔ سیر الی اللہ کے تمام ہونے کی حقیقت اس جگہ جلوہ گر ہوتی ہے اور ظلال کی گر فقاری سے پوری پوری فول سی سان مقام میں حاصل ہوتی ہے اس وقت معاملہ اصل اصول سے پڑتا ہے اور دال سے مدلول تک پہنچ جاتا ہے اور علم سے عین تک اور گوش سے آغوش تک عروج حاصل ہوتا ہے اور دال سے مدلول تک پہنچ جاتا ہے اور علم سے عین تک اور گوش ہوتا ہے۔ اس کے عین تک اور گوش ہوتا ہے۔ اس کے مقام کی نبیت لب نہیں ہلا سے جس کو کسی رمز واشارہ سے بیان نہیں کر سے۔ بلکہ سر اسر مہم اور سر مکتوم ہے۔ اس مقام کی نبیت لب نہیں ہلا سے۔

حضرت مخدوم زادہ ہم ہے اس عین الیقین کا بیان طلب کرتے ہیں اور چاہتے ہیں۔ کہ وہ عین الیقن علم میں ساسکے مشکل کام ہے۔ فقیر کیا کرے اور کیا کہے اور کس طرح آپ کو سمجھائے۔ امید ہے کہ مخدوم زادہ مہر بانی سے معذور فرمائیں گے اور طلب علم سے طلب حال کی طرف میلان کریں گے۔ دونوں سوال جو مخدوم زادہ نے کئے ہیں۔ بلند فطرتی کی خبر دیتے ہیں۔

ایک سوال توخاص طرز پر عین الیقین کے بارہ میں تھا۔ جو گزر چکا۔

دوسر سوال متشابہات قرآنی کی تاویل کے بیان میں تھا۔ جن کاعلم علاء راسخین کے نصیب ہے۔
دوسر سے سوال کاجواب پہلے سوال کے جواب سے بھی زیادہ دقیق اور پوشیدہ اور چھپانے کے لاکق اور ظہور واظہار کے منافی ہے۔ تاویل متشابہات کا علم ان معاملات سے مراد ہے جو پیغیبروں کے ساتھ مخصوص ہیں۔امتوں میں سے بہت ہی کم کسی کو تبعیت ووراثت کے طور پراس علم کا حصہ بخشتے ہیں اور اس جہان میں ان کے جمال کا برقعہ ان پر کھولتے ہیں مگر امید ہے کہ عالم آخرت میں امتوں سے بکثرت کو ساتھ لوگ تبعیت کے طور پراس دولت سے فائدہ اٹھائیں گے اس قدر معلوم ہو تاہے کہ ممکن ہے کہ اس جہان میں بھی ان اقل اور بعض کے سوااوروں کو بھی اس دولت سے مشرف فرمائیں۔ لیکن معاملہ کی جہان میں بھی اور تاویل کو منکشف نہ کریں۔ غرض جائز ہے کہ متشابہات کی تاویل بعض کو حاصل حقیقت کا علم نہ دیں اور تاویل کو منکشف نہ کریں۔ غرض جائز ہے کہ متشابہات کی تاویل بعض کو حاصل

ہو۔ لیکن نہ جانے کہ کیا حاصل ہے۔ کیونکہ متشابہات معاملات سے مراد ہیں۔ توروا ہے کہ معاملہ حاصل ہواوراس کا عمل میسرنہ ہو۔ یہ بات میں نے اپ متبعین اور متعلقین میں سے ایک فرومیں مشاہدہ کی ہے۔ پھر دوسر وں کا کیا حال ہے آپ کے سوال نے اس معاملہ سے امید وار کر دیا ہے۔ رَبَّنَا اَتْمِمْ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى مُحَلِّ شَنَىءٍ قَدِيْرٌ یا اللہ ہمارے نور کو پوراکر اور ہم کو بخش تو سب چیزوں پر قادر ہے۔

#### مکتوب ۲۲

المامت کی بحث اور مذہب اہل سنت وجماعت اور مخالفوں کے مذہب کی حقیقت اور اس بیان میں کہ اہل سنت وجماعت افراط و تفریط کے در میان جن کورافضیوں اور خارجیوں نے اختیار کیا ہے۔ توسط اور اعتدال پر ہیں اور اہل بیت کی تعریف میں خواجہ محمد تقی کی طرف صادر فرمایا ہے:۔

بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ

حمد وصلوٰۃ اور تبلیغ دعوات کے بعد واضح ہو کہ در ویثوں کی محبت اور ان کے ساتھ الفت وار تباط ر کھنااور اس طا کفہ علیا کی باتوں کو سننااور ان کے اوضاع واطوار کی خواہش ر کھناحق تعالیٰ کی اعلے نعمت اور بری دولت ہے۔

حضرت مخبر صادق علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا ہے اُلْمَوْءُ مَعَ مَنْ اَحَبَّ یعنی آدمی اس کے ساتھ ہوگا جس کے ساتھ اس کی محبت ہوگا۔ پس ان کامحبّ ان کے ساتھ ہے اور قرب کی بلند بارگاہ میں ان کاطفیلی ہے۔

توفیق آ ثار سعادت اطوار فرزندی خواجه شرف الدین حسین نے بیان کیا ہے۔ کہ باوجود مختلف تعلقات کے بیہ تمام اوصاف حمیدہ آپ میں جمع ہیں اور باوجود بیہودہ گر فتاریوں کے بیہ معانی پسندیدہ آپ میں موجود ہیں۔اللہ تعالی کا حمد اور اس کا احسان ہے۔ آپ کی بہتری بہتری کا موجب ہے اور آپ کی فلاح و بہود پر بہت مخلوق کی فلاح و بہود مو قوف ہے۔

مشار الیہ نے میں بھی بیان کیا۔ کہ آپ اس فقیر کی باتوں سے آشنا ہیں اور فقیر کے علوم کے سننے کی رغبت رکھتے ہیں۔اگر چند کلمے آپ کی خدمت میں لکھے جائیں۔ تو بہتر ہوگا۔ان کے التماس کو قبول کر کے چند کلمے لکھے جاتے ہیں۔

چو نکہ اس زمانہ میں امامت کی بحث بہت ہو رہی ہے اور ہر ایک اس بارہ میں اپنے ظن و تخمین کے بموجب گفتگو کر تاہے۔اس لئے اس بحث کے متعلق چند سطریں لکھی جاتی ہیں اور اہل سنت وجماعت

اور خالفوں کے مذہب کی حقیقت بیان کی جاتی ہے۔

اے شرافت و نجابت کے نشان والے۔ شیخین کی فضیلت اور ختنین کی مجت اہل سنت و جماعت کی علامتوں میں سے ہے۔ یعنی شیخین کی فضیلت جب ختنین کی محبت کے ساتھ جمع ہو جائے تو یہ امر اہل سنت و جماعت کے فاصوں میں سے ہے۔ شیخین کی فضیلت صحابہ اور تابعین کے اجماع سے ثابت ہو چکی ہے۔ چنانچہ اس کو اکا بر آئمہ نے کہ ان میں سے ایک امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ ہیں۔ نقل کیا ہے اور شخ البوالحن اشعر کی فرماتا ہے کہ حضرت ابو بکر اور حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہما کی فضیلت باتی فاصت پر قطعی ہے اور حضرت امیر رضی اللہ تعالی عنہ ہے کہ اپنی خلافت اور مملکت کے زمانہ میں جم غفیر یعنی بری کثیر جماعت کے سامنے فرمایا کرتے تھے کہ ابو بکر رضی اللہ تعالی عنہ اس امت میں سب سے بہتر ہیں۔ جسے کہ امام ذہبی نے کہا ہے کہ امام بخاری رحمۃ اللہ تعالی عنہ نے روایت کی ہے کہ حضرت امیر رضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا ہے کہ پیغیر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بعد تمام لوگوں سے بہتر حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالی عنہ ہیں۔ پھر حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ ہیں۔ پھر حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ بھر آپ۔ فرمایا کہ میں توایک ململ آدی ہوں آپ۔ فرمایا کہ میں توایک مسلمان آدی ہوں۔

غرض شیخین کی فضیلت ثقه اور معتبر راویوں کی کثرت کے باعث شہر ت اور تواتر کی حد تک پہنچ میں میں کران کی دائیں ہے والیہ میں اتجہ

چک ہے۔اس کا نکار کرناسر اسر جہالت ہے یا تعصب۔

عبدالرزاق نے جو اکا ہر شیعہ میں سے ہے۔ جب انکار کی مجال نہ دیکھی۔ تو ہے اختیار شیخین کی فضیلت کا قائل ہو گیااور کہنے لگا کہ جب حضرت علی شیخین کو اپنے اوپر فضیلت دیتے ہیں تو میں بھی حضرت علی ہے فضیلت دیتا ہوں۔ اگر وہ فضیلت نہ دیتے تو میں بھی نہ دیتا۔ یہ بڑا گناہ ہے کہ میں حضرت علی کی محبت کادعوی کروں اور پھر ان کی مخالفت کروں۔ میں بھی نہ دیتا۔ یہ بڑا گناہ ہے کہ میں حضرت علی کی محبت کادعوی کروں اور پھر ان کی مخالفت کروں۔ چونکہ حضرت ختین کی خلافت کے زمانہ میں لوگوں کے در میان بہت فتنہ اور فساد بریا ہو گیا تھا اور لوگوں کے دلوں میں عداوت و کینہ غالب آگیا تھا۔ اس لئے ختین کی محبت کو بھی اہل سنت و جماعت کے شر الط میں سے شار کیا گیا۔ تاکہ کوئی جاہل اس سبب سے حضرت خیر البشر علیہ الصلوق والسلام کے اصحاب پر بد ظنی نہ کرے اور پیغیر علیہ الصلوق والسلام کے جائی تاکہ کوئی جاہل اس سنت و جماعت کی شر طے اور جو شخض و عداوت حاصل نہ کرے۔ پس حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی محبت اہل سنت و جماعت کی شرطے اور جو شخض و عداوت حاصل نہ کرے۔ پس حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی محبت اہل سنت و جماعت کی شرطے اور جو شخض یہ محبت نہیں رکھتا۔ اہلست سے خارج ہاں کانام خارجی ہے اور جس فحدر کہ محبت مناسب ہے، حض نے حضرت امیر کی محبت مناسب ہے، خض نے حضرت امیر کی محبت مناسب ہے،

اس سے زیادہ اس سے و قوع میں آتی ہے اور محبت میں غلو کرتا ہے اور حضرت خیر البشر علیہ الصلوٰة والسلام کے اصحاب کو سب وطعن کرتا ہے اور صحابہ اور تابعین اور سلف صالحین رضوان اللہ تعالیٰ علیہم الجمعین کے طریق کے برخلاف چلتا ہے وہ رافضی ہے۔

پس حضرت امیر المومنین رضی الله تعالیٰ عنه کی محبت میں افراط و تفریط کے در میان جن کو رافضوںاور خارجیوں نے اختیار کیاہے۔اہل سنت و جماعت متوسط ہیں اور شک نہیں کہ حق وسط میں ہے اور افراط و تفریط دونوں مذموم ہیں۔

چنانچہ امام احمد بن حنبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضرت امیر المومنین علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی ہے۔ کہ حضرت امیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے دوایت کی ہے۔ کہ حضرت امیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کہا کہ حضرت پینمبر علیف نے فرمایا کہ اے علی تجھ میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی مثال ہے جس کو یہودیوں نے یہاں تک وسٹمن سمجھا کہ اس کی ماں پر بہتان لگایا ور نصاریٰ نے اس قدر دوست رکھا اور اس کو اس مرتبہ تک لے گئے جس کے وہ لاگق نہیں تھا۔ یعنی ابن اللہ کہا۔

پس حضرت امیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ دوشخص میرے حق میں ہلاک ہوں گے ایک وہ جو میری محبت میں افراط کریگااور جو کچھ مجھ میں نہیں۔میرے لئے ثابت کرے گااور دوسر اوہ شخص جو میرے ساتھ دشمنی کرے گااور عدادت ہے مجھ پر بہتان لگائے گا۔

پی خارجیوں کا حال یہودیوں کے حال کے موافق ہے اور رافضیوں کا حال نصاری کے حال کے موافق ہے اور رافضیوں کا حال نصاری کے حال کے موافق کہ دونوں حق وسط سے بر طرف جاپڑے ہیں۔وہ شخص بہت ہی جائل ہے جو اہلسنت وجماعت کو حضر سے امیر رضی اللہ تعالی عنہ کی محبت کو رافضیوں کے ساتھ مخصوص کر تا ہے۔حضر سے امیر رضی اللہ تعالی عنہ کی محبت رفض نہیں ہے بلکہ خلفاء ثلاثہ سے تیزار ہونا نہ موم اور ملامت کے لاکھ خلفاء ثلاثہ سے تیزار ہونا نہ موم اور ملامت کے لاکتے ہے۔

امام شافعي عليه الرحمة فرماتي بين بيت

لَوْكَانَ رِفْضًا حُبُّ الِ مُحَمَّدٍ فَلْيَشْهَدِ الْتَقْلَيْنِ الِّنِي رَافِضْ فَلْيَشْهَدِ الْتَقْلَيْنِ الِّنِي رَافِضْ

ترجمہ بیت: اگر محبت آل محمد ی ب رفض توجن دانس گواہ ہیں کہ رافضی ہوں میں

یعنی آل محمد کی محبت رفض نہیں ہے۔ جیسے کہ جانل لوگ گمان کرتے ہیں اگر اس محبت کور فض کہتے تو پھر رفض مذموم نہیں کیونکہ رفض کی مذمت دوسر ول کے تبریٰ کے باعث ہوتی ہے۔ نہ کہ ان

کی محبت کے باعث۔

پی رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اہل بیت کے محب اہل سنت و جماعت ہیں اور حقیقت میں اہل بیت کا گروہ بھی بہی لوگ ہیں نہ کہ شیعہ جو اہل بیت رسول اللہ کی محبت کا دعویٰ کرتے ہیں اور دوسر وں کو گروہ اہل بیت کا خیال کرتے ہیں۔ اگریہ لوگ یعنی شیعہ اہلبیت کی محبت پر کفایت کریں اور دوسر وں سے تمرائے نہ کریں اور پینمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے تمام اصحاب کی عزت و تو قیر بجالا کیں۔ اور ان کے لڑائی جھگڑوں کو نیک وجہ پر محمول کریں تو اہل سنت و جماعت میں داخل ہو نگے اور خار جیوں اور رافضیوں سے باہر ہو جا کھنگے۔ کیونکہ اہلبیت کی محبت اور تمام اصحاب کرام کی تعظیم و تو قیر تسنین یعنی رافضیوں سے باہر ہو جا کھنگے۔ کیونکہ اہلبیت کی محبت اور تمام اصحاب کرام کی تعظیم و تو قیر تسنین یعنی اللہ سنت و جماعت بنا ہے۔

غرض خروج ور فض کی بناء پیغمبر علیه الصلوة والسلام کے اصحاب کے بغض پر ہے اور تسنین کی بنیاد آنخضرت علیقے کے اصحاب کی محبت پر ہے۔ عاقل منصف ہر گزاصحاب کے بغض کوان کی محبت پراختیار نہیں کریگا۔ بلکہ پیغمبر علیہ الصلوة والسلام کی دوستی کے باعث سب کودوست رکھے گا۔

رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا ہے مَنْ اَحَبَّهُمْ فَبِحُبِّیْ اَحَبَّهُمْ وَمَنْ اَبْغَضَهُمْ فَبِهُغْضِیْ اَبْغَضَهُمْ جس نے ان کودوست رکھااس نے میری محبت کے باعث ان کودوست رکھا۔ اور جس نے ان سے بغض کیااس نے میرے بغض کے باعث ان سے بغض رکھا۔

اب ہم اصل بات کو بیان کرتے اور کہتے ہیں کہ اہلیت کی محبت کانہ ہو نااہل سنت کے حق میں کس طرح گمان کیا جاتا ہے۔ جب کہ یہ محبت ان بزر گواروں کے بزدیک ایمان کی جزو ہے۔ اور خاتمہ کی سلامتی اس محبت کے رائخ ہونے پر وابستہ ہے۔ اس فقیر کے والد بزر گوارجو ظاہری باطنی عالم تھے۔ اکثر او قات اہلیت کی محبت پر ترغیب فرمایا کرتے تھے اور فرمایا کرتے تھے کہ اس محبت کو خاتمہ کی سلامتی میں بڑاد خل ہے۔ اس کی بڑی رعایت کرنی چاہئے۔ ان کی مرض موت میں فقیر حاضر تھا۔ جب ان کا معاملہ ترفر تک پہنچا اور اس جہان کا شعور کم ہوگیا تو اس وقت فقیر نے ان کی بات کو انہیں یاد دلایا اور محبت کی نسبت بوچھا تو اس بیخودی میں آپ نے فرمایا کہ میں اہلیت کی محبت میں غرق ہوں۔ اس وقت اللہ تعالی کا شکر ادا کیا۔

اہلبیت کی محبت اہلسنت و جماعت کا سر ماہیہ ہے۔ مخالف لوگ اس معنی سے غافل اور ان کی محبت مقاصط سے جائل ہیں۔ مخالفوں نے اپنی افراط کی جانب کو اختیار کیا ہے اور افراط کے ماسوا کو تفریط خیال کر کے خروج کا حکم کیا ہے اور خوارج کا مذہب سمجھا ہے نہیں جانتے کہ افراط و تفریط کے در میان حدوسط ہے۔جو حق کامر کزاور صدق کامتوطن ہے جو اہلسنت و جماعت شکر اللہ تعالی سعیم کو نصیب ہوا ہے۔

تعجب ہے کہ خوارج کواہل سنت ہی نے قتل کیا ہے اور اہلدیت کے دشمنوں کو جڑسے اکھیڑا ہے۔ اس وقت رافضیوں کانام و نشان تک نہ تھا۔اگر تھا بھی توعدم کا حکم رکھتا تھا شایدا پے گمان فاسد ہیں کہ اہلدیت کے محبوں کورافضی تصور کرتے ہیں اور اہلسنت کور وافض کہتے ہیں۔

عجب معاملہ ہے بھی اہلست کو خارجیوں ہے گئتے ہیں اس کئے کہ افراط محبت نہیں رکھتے بھی نفس محبت کوان ہے محسوس کر کے ان کورافضی جانتے ہیں۔ای واسطے یہ لوگ اپنی جہالت کے باعث اہل سنت کے اولیاء عظام کوجواہل بیت کی محبت کادم مارتے ہیں اور آل محمد علیہ الصلاۃ والسلام کی حب کا اظہار کرتے ہیں۔ رافضی خیال کرتے ہیں اور اہلست و جماعت کے بہت ہے علماء کوجواس محبت کی افراط ہے منع کرتے ہیں۔ خارجی جانتے ہیں ان کے منع کرتے ہیں اور حضرات خلفاء ثلاثہ کی تظیم و توقیر میں کو شش کرتے ہیں۔ خارجی جانتے ہیں ان لوگوں کی ان نامناسب جراتوں پر ہزار ہاافسوس ہے۔ اَعَاذَ نَا اللّٰهُ سُبْحَانَهُ مِنْ اِفْوَ اطِ تِلْكَ الْمَحْبَهِ وَ تَفْوِ مِطِهَا (اللّٰه تعالیٰ اس محبت کی افراط و تفریط ہے ہم کو بچائے) یہ افراط محبت ہی کا باعث ہے کہ اصحاب ثلاثہ وغیرہ کے تیراے کو حضر ت امیر رضی اللہ عنہ کی محبت کی شرط جانتے ہیں۔

انصاف کرنا چاہئے کہ یہ کونی محبت ہے کہ جس کا حاصل ہونا پیغیبر علیہ الصلاۃ والسلام کے جانشینوں کی بیزاری اور حضرت خیر البشر علیہ الصلوۃ والسلام کے اصحاب کے سب وطعن پر موقوف ہو۔ اہلست کا گناہ یہی ہے کہ اہلبیت کی محبت کے ساتھ آنحضرت علیہ الصلوۃ والسلام کے تمام اصحاب کی تعظیم و توقیر کرتے ہیں اور باوجود لڑائی جھڑوں کے جوان کے در میان واقع ہوئی۔ ان میں سے کسی کو برائی سے یاد نہیں کرتے۔ اور پیغیبر علیہ الصلوۃ والسلام کی صحبت کی تعظیم اور اس عزت و تکریم کے برائی سے یاد نہیں کرتے۔ اور پیغیبر علیہ الصلوۃ والسلام کی صحبت کی تعظیم اور اس عزت و تکریم کے باعث جو نبی علاقہ اپنے اصحاب کی کیا کرتے تھے سب کو ہواو تعصب سے دور جانتے ہیں اور اس کے علاوہ بال حق کو حق پر اور اہل باطل کو باطل پر کہتے ہیں لیکن اس کے بطلان کو ہواو ہوں سے دور سیجھتے ہیں اور اسے واجہ تہاد کے حوالہ کرتے ہیں۔

رافضی اس وقت اہل سنت سے خوش ہو نگے جب کہ اہل سنت بھی ان کی طرح دوسرے اصحاب کرام سے تیمان کی طرح دوسرے اصحاب کرام سے تیمراے کریں اور ان دین کے بزر گواروں کے حق میں بد ظن ہو جائیں جس طرح خار جیول کی خوشنو دی اہل بیت کی عداوت اور آل نبی کے بغض پر وابسۃ ہے۔ رَبَّنا لَا تُوْغ قُلُوْ بَنَا بَعْدَ إِذْهَدَيْتَنَا وَهُ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ اَنْتَ الْوَهَابُ (یااللہ تو ہدایت دیکر پھر ہمارے دلوں کو ٹیڑھانہ کر اورا پی جناب سے ہم پر رحمت نازل فرما۔ توبراہی بخشے والاہے)۔

اہل سنت شکر اللہ تعالیٰ سعیہم کے بزرگواروں کے نزدیک پیغیبر علیہ الصلوۃ والسلام کے اصحاب ایک دوسرے کی لڑائی جھکڑوں کے وقت تین گروہ تھے ایک گروہ نے دلیل واجتہاد کے ساتھ حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی جانب کی حقیقت کو معلوم کر لیا تھااور دوسرے گروہ نے بھی دلیل واجتہاد کے ساتھ دوسری طرف حقیقت کو دریافت کر لیا تھااور تیسر اگروہ متو قف رہا۔ اور کسی طرف کو دلیل کے ساتھ ترجیج نہ دی۔ پس پہلے گروہ نے اپنے اجتہاد کے موافق حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی مدد کی اور دوسرے گروہ نے اپنے اجتہاد کے باعث جانب مخالف کی امداد کی۔ اور تیسر اگروہ تو قف میں رہا۔ اس نے ایک کو دوسرے پر ترجیح دینا خطا سمجھا۔ بس تینوں گروہوں نے اپنے اجتہاد کے موافق عمل کیااور جو کی کے ان پر واجب لازم تھا بجالائے پھر ملامت کی کیا گنجائش ہے اور طعن کی کیا منا سبت ہے۔

امام شافعی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں اور عمر بن عبدالعزیز رضی اللہ عنہ سے بھی منقول ہے۔ تِلْكَ دِمَاء طَهَّرَ اللهُ عَنْهَا أَنْدِيْنَا فَلْنُطَهِّر عَنْهَا أَلْسِنَتَنَا يہ وہ خون ہیں جن سے ہمارے ہاتھوں كواللہ تعالیٰ نے پاك ركھار ہمیں چاہئے كہ اپنی زبانوں كوان سے پاك ركھیں۔اس عبارت سے مفہوم ہو تا ہے كہ ايك كوحق پراور دوسرے كو خطاپر بھی نہ كہنا چاہئے اور سب كو نيكی سے ياد كرنا چاہئے۔

ای طرح حدیث نبوی میں آیا ہے۔ اِذَا ذُکِرَ اَصْحَابِیٰ فَاَمْسِکُوْا کہ جب میرےاصحاب کا ذکر ہواور ان کی لڑائی جھگڑوں کا تذکرہ آ جائے تو تم اپنے آپ کو سنجال رکھواور ایک کو دوسرے پر اختیار نہ کرو۔

کیکن جمہور اہلسنت اس دلیل سے جو ان پر ظاہر ہوئی ہوگی اس بات پر ہیں کہ حضرت امیر رضی اللّٰد عنہ حقّ پر تھے اور ان کے مخالف خطا پر۔ لیکن بیہ خطا خطاء اجتبادی کی طرح طعن و ملامت سے دور اور تشنیع و تحقیر سے مبر اوپاک ہے۔

حفزت امیر رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا ہے کہ ہمارے بھائی ہمارے باغی ہو گئے۔ یہ لوگ نہ کا فرہیں نہ فاس کے یونکہ ان کے پاس تاویل ہے جو گفر و فسق سے رو کتی ہے۔ اہل سنت و رافضی دونوں حضرت امیر رضی اللہ عنہ کے ساتھ لڑائی کرنے والوں کو خطاء پر سیجھتے ہیں اور دونوں حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی حقیت کے حالہ بین حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی حقیت کے حالہ بین کین اہلست حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی حقاد بین کوان کے حق میں لفظ خطا ہے جو تاویل سے بیدا ہے۔ زیادہ اور کچھ اطلاق پسند نہیں کرتے اور زبان کوان کے طعن و تشنیع سے نگاہ رکھتے ہیں اور حضرت خیر البشر علیہ الصلوۃ والسلام کے حق صحبت کی محافظت کرتے ہیں۔

آنخضرت علیہ الصلوة والسلام نے فرمایا ہے اللّه اللّه فی اَصْحَابِی لَا تَتَعِخُدُو هُمْ عَرضًا لِین میرے اصحاب کے حق میں اللہ تعالی سے ڈرو۔ تاکید کے واسطے اس کلمہ کو دوبار فرمایا ہے اور میرے اصحاب کواپی ملامت کے تیر کا نشان نہ بناؤ۔

اور نيز فرما تاب - أصْحَابِي كَا لنَّجُوم بَايِيهِمُ إقْتَدَيْتُمُ إِهْتَدَيْتُمْ مِير اصحاب ستارول كى مانند ہیں۔ان میں سے جس کی پیروی کرو گے ہدایت پاؤ گے اور بھی بہت حدیثیں تمام اصحاب کی تعظیم و توقیر کے بارے میں آئی ہیں۔ پس سب کو معزز و مکر م جا نناچاہئے اور ان کی لغز شوں کو نیک وجہ پر معمول کر نا چاہے اس مسئلہ میں اہل سنت کا مذہب یہی ہے رافضی اس بارہ میں غلو کرتے ہیں۔اور حضرت امیر رضی الله عند کے محاربوں کی تکفیر کرتے ہیں اور ہر طرح کے طعن اور ہر قتم کی گالیوں سے اپنی زبان کو آلودہ کرتے ہیں۔اگران کا مقصود حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی جانب کی حقیقت اوران کے محاربوں کی خطاء کا اظہارے توجو کچھ اہلسنت نے اختیار کیاہے۔ کافی اور حداعتدال پرہے اور دین کے بزر گواروں پر طعن لگاناجورافضیوں نے اختیار کیا ہے اور پیغیمر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اصحاب کو گالی نکالناا پنادین وایمان تصور کیاہے۔ دیانت و بیداری سے دور ہے۔ یہ عجب دین ہے جس کا جزواعظم پیغیبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے جانشینوں کو گالی نکالناہے۔ تمام بدعتی گروہوں میں ہے جو بدعتیں اختیار کر کے اہل سنت سے جداہو گئے میں۔رافضیوں اور خارجیوں کے فرتے اصل معاملہ اور حق سے دور جابڑے ہیں۔ بھلا یہ لوگ جودین کے بزر گواروں کے سب وطعن کواپے دین کا جزواعظم تصور کرتے ہیں۔ حق ان کے نصیب کیا ہوگا۔ رافضیوں کے بارہ فرقے ہیں۔ سب کے سب اصحاب پیٹیبر علیہ الصلوۃ والسلام کو کافر کہتے ہیں اور خلفاء راشدین کو گالیاں نکالنا عبادت جانے ہیں۔ یہ لوگ اپنے اوپر لفظ رفض کے اطلاق کرنے سے کنارہ كرتے ہیں اور اپنے سوااور لوگوں كو رافضي جانتے ہیں كيونكد احادیث میں رافضوں كے حق میں بہت وعید آئی ہے۔ کیااُ چھاہو تااگریہ لوگ رفض کے معنے سے بھی اجتناب کرتے اور اصحاب کرام رضی اللہ عنه ترا اختيارنه كرتے۔

ہندوستان کے ہندو بھی اپنے آپ کو ہندو کہلواتے ہیں اور لفظ کفر کے اطلاق سے کنارہ کرتے ہیں اور الفظ کفر کو کافر سیجھتے ہیں اور یہ نہیں جانے کہ دور حرب کے رہنے والوں کو کافر سیجھتے ہیں اور یہ نہیں جانے کہ دونوں کافر ہیں۔ اور کفر کی حقیقت سے محقق ہیں ان لوگوں نے شاکد پیغیر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اہلیمیت کو اپنی طرح تصور کیا ہے اور ان کو بھی حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ و حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا دشمن خیال کیا ہے۔ ان لوگوں نے تقیہ کے باعث جو خود کیا کرتے ہیں۔ اہلیمیت کے بزرگواروں کو منافق اور مکار خیال کیا ہے اور تھم کیا ہے کہ حضرت امیر رضی اللہ عنہ تقیہ کے طور پر خلفاء ثلاثہ کے ساتھ تمیں سال تک منافقانہ صحبت رکھتے رہے اور ناحق ان کی تعظیم و تکریم کرتے رہے۔

عجب معاملہ ہے اگر رسول اللہ علیہ کے اہلیت کی محبت رسول اللہ کی محبت کے باعث ہے۔ تو چاہئے کہ رسول اللہ علیہ کے دشمنوں کو بھی دشمن جانیں اور اہلیت کے دشمنوں کی نسبت ان کوزیادہ سب ولعن کریں۔ابو جہل جور سول اللہ علیہ کا دستمن ہے، جس نے طرح طرح کی اذبیتی اور تکلیفیں رسول اللہ کو پہنچائی ہیں بھی نہیں ساکہ اس گروہ میں ہے کسی نے اس کو سب طعن کیا ہو۔یااس کو برا کہا ہو۔

حضرت ابو بحر صدیق رضی اللہ عنہ کو جورسول اللہ علیات کے نزدیک سب مردول سے پیارے ہیں۔ اپنے خیال فاسدین ہیں اہلیت کادشن تصور کر کے ان کے سب وطعن ہیں زبان دراز کرتے ہیں۔ اور نامناسب امور کو ان کی طرف منسوب کرتے ہیں۔ یہ کونی دیانت اور دینداری ہے۔ خدا تعالیٰ نہ کرے کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ وعمر رضی اللہ عنہ اور تمام صحابہ کرام رسول اللہ علیات کے اہلیت سے وشمنی کریں اور بی علیات کی آل کے ساتھ بغض وعداوت رکھیں کیا چھا ہو تا اگر یہ لوگ اہلیت کے وشمنوں کو سب کرتے اور اصحاب کرام کے نام مقرر نہ کرتے اور بزرگان دین پر بد ظن نہ ہوتے۔ تا کہ ان کی مخالفت جو اہل سنت کے ساتھ ہے۔ دور ہو جاتی۔ کیونکہ اہلسنت کی خوبی ہے کہ شخص معین کو جو طرح طرح کے کفر میں مبتلا ہو۔ اسلام و تو بہ کے احتمال پر جہنی نہیں کہتے اور لعن کا اطلاق اس پر پیند نہیں کرتے۔ عام طور پر کافروں پر لعنت کرتے ہیں لیکن کافر معین پر بھی لعنت پیند نہیں کرتے ہیں اللہ تعالی عنہا کو لعنت اور اکا بر صحابہ کو سب و طعن کرتے ہیں۔ اللہ تعالی ان کو سید سے راستہ عمر رضی اللہ تعالی عنہما کو لعنت اور اکا بر صحابہ کو سب و طعن کرتے ہیں۔ اللہ تعالی ان کو سید سے راستہ کی مدالہ تعالی عنہما کو لعنت اور اکا بر صحابہ کو سب و طعن کرتے ہیں۔ اللہ تعالی ان کو سید سے راستہ کی مدالت دے۔

اس بحث میں دومقام ہیں جن میں ابلسنت اور مخالفوں کے در میان بڑا اختلاف ہے۔ مقام اول ہید کہ اہل سنت خلفاء اربعہ کی خلافت کی حقیت کے قائل ہیں اور چاروں کو برحق خلیفے جانے ہیں کیونکہ حدیث صحیح جن میں مغیبات یعنی امور غائبانہ کی نسبت خبر دی گئی ہے۔ آیا ہے کہ الْمُحَلافَةَ مِنْ بَعْدِیْ عَدیثُ صحیح جن میں مغیبات یعنی امور غائبانہ کی نسبت خبر دی گئی ہے۔ آیا ہے کہ الْمُحَلافَة مِنْ بَعْدِیْ ظَلَفْت میرے بعد تمیں برس تک ہے اور پیدت حضرت امیر کرم اللہ وجہہ کی خلافت پر تمام ہو جاتی ہے۔ (حضرت حسن کی خلافت بھی اس میں شائل ہے) پس اس حدیث کے مصداق چاروں خلیفے ہیں اور خلافت اور خلافت کی تر تب برحق ہو اور مخالف لوگ خلفاء ثلاثہ کی خلافت کی حقیت کا انگار کرتے ہیں اور اضاء ثلاثہ کی خلافت کی حقیت کا اللہ عنہ کے ہاتھ پر واقع ہوئی تھی۔ تقیہ پر حمل کرتے ہیں اور اصحاب کرام کے در میان منافقانہ صحبت خیال کرتے ہیں۔ اور مدارات ہیں ایک دوسر سے کو مکار تصور کرتے ہیں۔ کیونکہ ان کے زعم میں حضرت امیر رضی اللہ عنہ کے مور پر منافقانہ صحبت رکھے تھے اور جو رضی اللہ عنہ کے مور پر منافقانہ صحبت رکھے تھے اور جو رضی اللہ عنہ کے موافق لوگ ان کے مخالفوں کے ساتھ تقیہ کے طور پر منافقانہ صحبت رکھے تھے اور جو

کچھ ان کے دلوں میں ہو تا تھااس کے بر خلاف اپنی زبان پر ظاہر کرتے تھے اور خالف بھی چو نکہ ان کے ماتھ منافقانہ زعم میں حضرت امیر رضی اللہ عنہ اور ان کے دوستوں کے دشمن تھے۔اس لئے ان کے ماتھ منافقانہ محبت کرتے تھے اور دشمنی کو دو تی کے لباس میں ظاہر کرتے تھے۔ پس ان کے خیال میں پیٹیمر علیہ الصلاۃ والسلام کے تمام اصحاب منافق اور مکارتھے اور جو ان کے باطن میں ہو تا تھااس کے بر خلاف ظاہر کرتے تھے پس چاہئے کہ ان کے نزدیک اس امت میں سے بدترین اصحاب کرام ہوں اور تمام صحبتوں میں سے بدتر صحبت حضرت خیر البشر علیہ الصلاۃ والسلام کی صحبت ہو۔ جہاں سے یہ اخلاق ذمیمہ پیدا میں سے بدتر صحبت حضرت خیر البشر علیہ الصلاۃ والسلام کی صحبت ہو۔ جہاں سے یہ اخلاق ذمیمہ پیدا موتے ہیں اور تمام قرنوں میں سے بر ااصحاب کرام کا قرن ہو۔ جو نفاق وعداوت و بغض و کینہ سے پر تھا۔ علا نکہ حق تعالیٰ ہم کو ان کے برے عقائد کے مائے بینہ کھر فرما تا ہے اعکا ذکہ اللہ سُبحانه عن مُعتقد آتھے ہم اللہ سُبحانه عن کہ ان کو اس حتم اللہ کہ صحبت کی فضیلت اور کے برے عقائد سے بیارہ میں وارد ہوئی ہیں۔ نہیں دیکھایاد بکھا ہے مگر ان اصحاب کرام کی فضیلت اور اس امت کی خیریت کے بارہ میں وارد ہوئی ہیں۔ نہیں دیکھایاد بکھا ہے مگر ان صحب کے ساتھ ایمان نہیں دیکھانے قرآن وا واد یث اصحاب کرام کی تبلیغ سے ہم تک پہنچا ہے۔ جب اصحاب کے ساتھ ایمان نہیں دیکھانے کر اسے جم تک پہنچا ہے۔ جب اصحاب کے ساتھ ایمان نہیں دیکھانے کے در لیع ہم تک پہنچا ہے۔ بیز مطعون ہوگا۔ نَعُون دُ واللہ مِنْ ذُ واللہ مِنْ ذُلِ اللّٰ مطعون ہوگا۔ نَعُون دُ واللہ مِنْ ذَلِ لِکَ۔

ان لوگوں کا مقصود دین کا ابطال اور شریعت غراکا انکار ہے۔ ظاہر میں اہلیت رسول کی محبت کا اظہار کرتے ہیں۔ مگر حقیقت میں رسول علیہ الصلاۃ والسلام کی شریعت کا انکار کرتے ہیں۔ کاش کہ حضرت امیر رضی اللہ عنہ اور ان کے دوستوں کو مسلم رکھتے اور تقیہ کے ساتھ جو اہل مکر اور نفاق کی صفت ہے۔ متصف نہ کرتے وہ لوگ جو حضرت امیر رضی اللہ عنہ کے دوست ہوں یاد شمن جب تمیں سال تک آیک دوسرے کے ساتھ نفاق و مکرو فریب کے ساتھ زندگانی بسر کرتے رہے ہوں توان میں کیا خیریت ہوگی اور وہ کس طرح اعتماد کے لائق ہونگے۔

حضرت الوہر مرہ در ضی اللہ عنہ کو جو طعن کرتے ہیں۔ نہیں جانتے کہ اس کی طعن میں نصف احکام شرعیہ پر طعن آتا ہے کیونکہ علماء مجتہدین نے فرمایا ہے کہ احکام والی تین ہزار حدیث وارد ہوئی ہے۔ لینی متن ہزار احکام شرعیہ ان احاد بیث سے ثابت ہوئے ہیں جن میں سے ایک ہزار پانچ سو حضرت الوہر مرہ مضی اللہ عنہ کی روایت سے ثابت ہوئی ہیں۔ پس اس کا طعن نصف احکام شرعیہ کا طعن ہے اور امام بخاری کہتا ہے کہ حضرت الوہر مرہ در ضی اللہ عنہ کے راوی آٹھ سو صحابہ کرام اور تابعین سے زیادہ ہیں۔ جن میں سے ایک ابن عباس ہے اور ابن عمر بھی اس سے روایت کر تاہے اور جابر بن عبد اللہ اور انس بن

مالک بھی ای کے راویوں میں سے ہیں اور وہ حدیث جو حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کے طعن میں حضرت امیر رضی اللہ عنہ کے طعن میں حضرت امیر رضی اللہ عنہ سے نقل کرتے ہیں۔ وہ جھوٹی حدیث ہے جیسے کہ علماء نے اس کی تحقیق کی ہے۔ اور وہ حدیث کہ جس میں آنخضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کے حق میں فہم کیلئے دعا کی ہے۔ علماء میں مشہور و معروف ہے۔

قَالَ اَبُوهُ وَيُرَةَ حَضَرْتُ مَجْلِسًا لِرَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ مَنْ يَبْسُطُ مِنْكُمْ وِدَاءَهُ حَتَى أُفِيْضَ فِيْهِ مَقَالَتِي فَيَضُمُّهَا اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَقَالَتَهُ فَضَمَمُّتُهَا اللهِ صَدْدِی فَمَا نَسِیْتُ بَعْدَ ذَالِكَ فَاضَ رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ مَقَالَتَهُ فَضَمَمُّتُهَا الله صَدْدِی فَمَا نَسِیْتُ بَعْدَ ذَالِكَ شَیْنًا حَرْتَ ابو بریره رضی الله عَلیْهِ وَسَلَّمَ مَقَالَتَهُ فَضَمَمُّتُها الله عَلَیْهِ کَا مِل ماضر بوالت تو آپ نفر شَینًا حضرت ابو بریره رضی الله فرماتے بی کہ میں رسول الله عَلی کی مجلس میں عاضر بوالت تو آپ نفر مایا کے بدن فرماتے بین عادر کچھائے تاکہ میں اس میں اپنی کلام گراؤں اور پھر دواس کو اپنے بدن سے لگائے تواس کو کوئی چیز نہ بھولے گی۔ پس میں نے اپنی عادر کو بچھادیا اور رسول الله عَلَی ہے نہ کا میں میں کے اپنی علام کرائی اور میں نے چاور کو اٹھا کرا ہے سے سے لگایا سے بعد مجھے کھے نہ بھولا۔

یں صرف آپنے ظنٰ ہی ہے دین کے ایک بزرگ شخص کو حضرت امیر رضی اللہ عنہ کادشمن جاننا اور اس کے حق میں سب وطعن ولعن جائزر کھناانصاف سے دور ہے۔ یہ سب افراط محبت کی باتیں ہیں جن سے ایمان کے دور ہو جانے کااندیشہ ہے۔

اگر بالفرض حفرت امیر رضی اللہ عنہ کے حق میں تقیہ جائز بھی سمجھاجائے تو حضرت امیر رکے ان اقوال میں کیا کہیں گے جو بطریق تواتر شیخین کی افضلیت میں منقول ہیں اور ایسے ہی حضرت امیر رضی اللہ عنہ کے ان کلمات قد سیہ کا کیا جواب دیئے جو ان کی خلافت و مملکت کے وقت خلفاء ثلاثہ کی خلافت کے حق ہونے میں صادر ہوئے ہیں۔ کیونکہ تقیہ ای قدر ہے کہ اپنی خلافت کی حقیقت کوچھیا لے اور خلفاء ثلاثہ کی خلافت کے حق ہونے کا لے اور خلفاء ثلاثہ کی خلافت کے حق ہونے کا اظہار کرنااور شیخین کی افضلیت کا بیان کرنااس تقیہ کے سواایک علیحدہ امر ہے جو صدق و تواب کے سوا کوئی تاویل نہیں رکھتا اور تقیہ کے ساتھ اس کا دور کرنانا ممکن ہے۔

نیزوہ صحیح حدیثیں حدشہرت کو پہنچ چک ہیں۔ بلکہ مُتَوَ اتِرُ الْمَعْنی ہو گئی ہیں۔جو حضرات خلفاء ثلاثہ کی فضیلت میں وار د ہوئی ہیں اور ان میں اکثر کو جنت کی بشارت دی گئی ہے ان حدیثوں کا جواب کیا کہیں گے۔ کیونکہ تقیہ پیغیبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے حق میں جائز نہیں اس لئے تبلیغ پیغیبروں پر لازم ہے۔

نیز ده آیات قر آنی جواس باره میں نازل ہوئی ہیں۔ان میں بھی تقیہ متصور نہیں اللہ تعالیٰ ان کو

دانالوگ جانے ہیں کہ تقیہ جہانت لیعنی بردلی اور نامر دی کی صفت ہے۔ اسد اللہ کے ساتھ اس کو

انصاف دے۔

نبت دینانامناسب ہے۔ بشریت کی روہے ایک ساعت یادوساعت یاایک یادودن کیلئے اگر تقیہ جائز سمجها جائے تو ہو سکتا ہے۔اسداللہ میں تمیں سال تک اس بزرگی کی صفت کا ثابت کرنااور تقیہ پر مصر سمجھنا بہت براہے اور جب صغیرہ پر اصرار کرنا کبیرہ ہے تو پھر بھلاد شمنوں اور منافقوں کی صفات میں ے کی صفت پر اصرار کرنا کیسا ہو گا۔ کاش کہ بیالوگ اس امر کی برائی سمجھتے۔ شیخین رضی اللہ عنہما کی تقتريم و تعظيم ے اس لئے بھا کے ہیں كه اس میں حضرت امير رضى الله عنه كى اہانت ہے اور تقيه اختيار كرلياب اگر تقيه كى برائى جوارباب نفاق كى صفت ب- سجيحة تو برگز تقيه كوجائز قرار نه دية اور دو بلاؤں میں ہے آسان کواختیار کرتے۔ بلکہ ہم کہتے ہیں کہ شیخین کی تقدیم و تعظیم میں حضرت امیر رضی الله عنه كى كچھ اہانت نہيں۔ حضرت امير رضى الله عنه كى خلافت كى حقيقت بھى بجائے خود ہے اور ان كى ولایت کا در جہ اور ہدایت وار شاد کارتبہ بھی اپنے حال پر ہے۔ اور تقیہ کے ٹابت کرنے میں نقص و تو ہین لازم ہے کیونکہ بیرصفت ارباب نفاق کے خاصوں اور مکاروں اور فربیوں کے لوازم سے ہے۔ مقام دوم: بيركه ابلسنت وجماعت شكر الله تعالى سعيهم حضرت خير البشر عليه الصلوة والسلام ك اصحاب کی اڑائی جھگڑوں کو نیک وجہ پر محمول کرتے ہیں اور ہواو تعصب سے دور جانتے ہیں۔ کیونکہ ان کے نفوس حضرت خیر البشر علی کے محبت میں پاک ہو چکے تھے اور ان کے روش سینے عداوت و کینہ ے صاف ہو گئے تھے۔ حاصل کلام ہیر کہ جب ہر ایک صاحب رائے اور صاحب اجتہاد تھااور ہر مجتہد کو ا بنی رائے کے موافق عمل کر ناواجب ہے۔اس لئے بعض امور میں راؤں کے اختلاف کے باعث ایک دوسرے کے ساتھ مخالفت ومنازعت واقع ہوئی اور ہرایک کیلئے اپنی رائے کی تقلید بہتر تھی۔ پس ان کی

ابلسنت کے مخالف لوگ حضرت امیر رضی اللہ عنہ کے ساتھ لڑنے والوں کو کافر کہتے ہیں اور طرح طرح کے طعن و تشنیج ان کے حق میں جائز سمجھتے ہیں جب اصحاب کرام بعض امور اجتہادیہ میں آنحضرت علیقہ کی رائے کے برخلاف تھم کیا آنحضرت علیقہ کی رائے کے برخلاف تھم کیا کرتے تھے۔اور ان کابیہ اختلاف ند موم اور قابل ملامت نہ ہو تا تھا اور باوجو دنزول وحی کے ممنوع نہ سمجھا جاتا تھا تو حضرت امیر رضی اللہ عنہ کے ساتھ بعض امور اجتہادیہ میں مخالفت کرنا کیوں کفر ہواور اان کے مخالف کیوں اسلام سے خارج اور مطعون ہوں۔ حضرت امیر رضی اللہ عنہ کے ساتھ لڑائی کرنے والے مسلمان ایک جم غفیر ہیں جو سب کے سب اصحاب کبار ہیں۔ جن میں سے بعض کو جنت کی بشارت والے مسلمان ایک جم غفیر ہیں جو سب کے سب اصحاب کبار ہیں۔ جن میں سے بعض کو جنت کی بشارت

مخالفت موافقت کی طرح حق کیلئے تھی۔نہ کہ نفس امارہ کی ہواو ہوس کیلئے۔

دی گئے ہان کو کا فراور برا کہنا آسان نہیں۔ گبُرکٹ گلِمَةً تَخُورُ ہِ مِنْ اَفْوَاهِهِمْ (چھوٹامنہ بڑی بات) قریبانصف دین اور شریعت کو انہی نے تبلیج کیا ہے۔ اگر ان پر طعن آیا تو نصف دین سے اعتاد دور ہو جا تا ہے یہ بزر گوار کس طرح قابل طعن ہو سکتے ہیں جب کہ ان میں سے کسی کی روایت کو کسی امیر اور وزیر نے رد نہیں کیا۔ صحیح بخاری جو کتاب اللہ کے بعد تمام کتابوں سے صحیح ہے اور شیعہ بھی اس کو مانتے ہیں۔

(فقیر نے احمد تبتی کی نسبت جو اکابر شیعہ میں سے تھا۔ سنا ہے کہ وہ کہا کرتا تھا کہ کتاب بخاری کتاب اللہ کے بعدا صح کتاب ہے) اس میں حضر ت امیر رضی اللہ عنہ کے دوستوں کی بھی روائیتیں ہیں۔ اور مخالفوں کی بھی اور موافقت و مخالفت کے باعث کمی کو رائج و مرجوح نہیں جانا۔ جس طرح حضر ت امیر رضی اللہ عنہ سے بھی۔ اگر حضر ت امیر رضی اللہ عنہ سے بھی۔ اگر حضر ت معاویہ رضی اللہ عنہ سے بھی۔ اگر حضر ت معاویہ رضی اللہ عنہ اوراس کی روایت میں کسی فتم کاطعن ہو تا تو ہر گزاس کی روایت اپنی کتاب میں درج نہ کر تا۔ ای طرح سلف میں جو حدیث کے نقاد اور صراف گزرے ہیں۔ کسی نے اس وجہ سے حدیث کی روایت میں فرق نہیں کیا اور حضر ت امیر رضی اللہ عنہ کی مخالفت کو طعن کا باعث نہیں بنایا۔

جاننا چاہئے کہ یہ بات ضروری نہیں کہ حضرت امیر رضی اللہ عنہ تمام امور خلافیہ میں حق پر ہوں۔اوران کے مخالف خطاپر۔اگرچہ محاربہ میں حق بجانب امیر تھا۔ کیونکہ اکثر ایسا ہواہے کہ صدر اول کے احکام خلافیہ میں علماء و تابعین اور ائمہ مجہدین نے حضرت امیر کے غیر کا فہ ہب اختیار کیا ہے۔اور ان کے فد ہب پر حکم نہیں کیا۔اگر حضرت امیر کی جانب ہی حق مقرر ہو تا تو ان کے برخلاف حکم نہ کرتے۔

قاضی شرت کے جو تابعین میں سے ہاور صاحب اجتہاد ہوا ہے۔حضرت امیر رضی اللہ عنہ کے مذہب پر حکم نہیں کیااور حضرت امام حسن علیہ الرضوان کی شہادت کو نسبت بنوت یعنی فرزندی نسبت کے باعث منظور نہیں کیااور مجتهدین نے قاضی شرت کے کے قول پر عمل کیااور باپ کے واسطے بیٹے کی شہادت جائز نہیں سمجھتے۔

اس فتم کے اور بھی بہت ہے مسائل ہیں جن میں حفزت امیر رضی اللہ عنہ کے برخلاف اقوال جو حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی رائے کے مخالف ہیں۔اختیار کئے گئے ہیں جو منصف تابعد ارپر مخفی نہیں ہیں۔ان کی تفصیل درازہے پس حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی مخالفت پر اعتراض کی کوئی گئجائش نہیں اور ان کے مخالف طعن وملامت کے لاکق نہیں ہیں۔

حضرت عائشه صدیقه رضی الله تعالی عنهاجو حبیب رب العالمین کی محبوبه تھیں۔اور لب گور تک

حضرت عليه الصلوة والسلام كى مقبوله ومنظوره ربين اور مرض موت كے ايام بھى انہى كے جمرے بين بسر كئے اور انہى كى گود بين جان دى۔ اور انہى كے پاك جمرے بين مد فون ہوئے۔ اس شرف و فضيلت كے علاوہ حضرت صديقه رضى الله عنها مجتهدہ بھى تھيں۔ پيغيمر عليه الصلوة واسلام نے آدھادين ان كے حواله كيا تھا۔ اور اصحاب كرام مشكلات بين ان كى طرف رجوع كيا كرتے تھے اور الن سے مشكلات كاحل طلب كيا كرتے تھے۔ اس قتم كى صديقه مجتهدہ كو حضرت امير رضى الله عنه كى مخالفت كے باعث طعن كرنااور ناشائة حركات كوان كى طرف منسوب كرنا بہت نامناسب اور پيغيمر عليه الصلوة والسلام پرائيان لانے سے دور ہے۔ حضرت امير اگر پيغيمر عليه السلام كے داماد اور چچا كے بيٹے بين تو حضرت صديقه رضى الله عنها حضرت عليه الصلوة والسلام كى داور محبوبہ مقبولہ بين -

اس سے چندسال پہلے فقیر کاطریق تھا۔ کہ اگر طعام پکا تا تھا تواہل عباء کی ارواح پاک کو بخش دیا کر تا تھا۔ اور آنخضرت علیہ کے ساتھ حفرت امیر رضی اللہ عنہ وحضرت فاطمہ الزہراء رضی اللہ عنہا اور حضرات اما بین رضی اللہ عنہا کو طلا لیتا تھا۔ ایک رات فقیر نے خواب میں دیکھا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف فرما ہیں فقیر نے سلام عرض کی۔ فقیر کی طرف متوجہ نہ ہوئے۔ اور فقیر کی طرف متوجہ نہ ہوئے۔ اور فقیر کی طرف میں محصر ایا۔ پھر لیا۔ پھر فقیر کو فرمایا کہ میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے گھر میں کھانا کھا تاہوں۔ جس کسی نے مجھے طعام بھیجنا ہو۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے گھر میں بھیج دیا کرے۔ اس وقت فقیر جس کسی نے معلوم کیا کہ حضور علیہ السلام کی توجہ شریف نہ فرمانے کا باعث یہ ہے۔ کہ فقیر اس طعام میں حضرت صدیقہ رضی اللہ عنہا کو بلکہ تمام از واج مطہرات حضرت صدیقہ رضی اللہ عنہا کو بلکہ تمام از واج مطہرات کوجو سب اہلیت ہیں شریک کرلیا کر تا تھا۔ بعد از اں حضرت صدیقہ رضی اللہ عنہا کو بلکہ تمام از واج مطہرات کوجو سب اہلیت ہیں شریک کرلیا کر تا تھا۔ بعد از اں حضرت صدیقہ رضی اللہ عنہا کو بلکہ تمام از واج مطہرات کوجو سب اہلیت ہیں شریک کرلیا کر تا تھا۔ وی اور تمام اہلیت کو اپنا و سیلہ بنا تا تھا۔

پس وہ آزار وایذا جو حضرت پنیم علیہ الصلاۃ والسلام کو حضرت صدیقہ رضی اللہ عنہا کے سبب
سے پہنچتی ہے۔ وہ اس آزار وایذا سے زیادہ ہے جو حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی طرف سے پہنچتی ہے۔
مضف عظمندوں پر یہ بات پوشیدہ نہیں ہے۔ لیکن یہ بات اس صورت میں ہے جب کہ حضرت امیر
مضی اللہ عنہ کی محبت اور تعظیم پنیمبر علیہ السلام کی محبت و تعظیم اور قرابت کے باعث ہو اور اگر کوئی
حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی محبت کو مستقل طور پر اختیار کرے اور حضرت پنیمبر علیہ السلام کی محبت کو
اس میں و خل نہ دے توابیا شخص محبت سے خارج ہے اور گفتگو کے لائق نہیں اس کی غرض دین کا باطل
کر نااور شریعت کا گرانا ہے۔ اییا شخص چاہتا ہے کہ حضرت پنیمبر علیہ الصلاۃ والسلام کے واسطہ کے بغیر
کر نااور شریعت کا گرانا ہے۔ اییا شخص چاہتا ہے کہ حضرت پنیمبر علیہ الصلاۃ والسلام کے واسطہ کے بغیر
کر نااور راستہ اختیار کرے اور حضرت علی اس سے بیز ار اور اس کے کر دار سے آزار میں ہیں۔ پنیمبر علیہ
مر امر کفر اور زند قہ ہے۔ حضرت علی اس سے بیز ار اور اس کے کر دار سے آزار میں ہیں۔ پنیمبر علیہ

الصلوٰۃ والسلام کے اصحاب (اصبار وسسر )اور ختنین (دامادوں) کی دوستی بعینہ حضرت پنجبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کی دوستی ہے اوران کی عزت و تکریم پنجبر علیہ کی تعظیم و تکریم کے باعث ہے۔

رسول علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا ہے فکمن اَحَتَّهُمْ فَبِحُبِیْ اَحَبَّهُمْ (جَس نے ان کو دوست رکھا) ایے ہی جو شخص ان کادشمن ہے۔ وہ پیغیر علیہ کی دشمنی کے باعث ان کو دشمن جانتا ہے۔ جیسے کہ رسول علیہ فی فرمایا ہے فکمن اَبْغَضَهُمْ فَبِهُغْضِیْ کَادشمنی کے باعث ان کو دشمن جانتا ہے۔ جیسے کہ رسول علیہ فی فرمایا ہے فکمن اَبْغَضَهُمْ فَبِهُغْضِیْ اَبْغَضَهُمْ (جس نے ان سے بغض رکھا اس نے میرے بغض کے باعث ان سے بغض رکھا) یعنی وہ محبت جو مجھ سے تعلق رکھتی ہے ای طرح ان کا بغض بھی جو میرے اصحاب سے متعلق ہے۔ وہ وہ بی محبت ہے جو مجھ سے تعلق رکھتی ہے ای طرح ان کا بغض بھی بعینہ میر ابغض ہے۔

حضرات طلحہ وزبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہمااصحاب کباراور عشرہ مبشرہ میں ہے ہیں۔ان پر طعن و تشنیع كرنانامناسب ہے اور ان كى لعن وطر ولعنت كرنے والے يرلوث آتى ہے۔ طلحہ و زبير رضى الله عنماوہ صحابہ ہیں کہ جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے بعد خلافت کوچھ شخصوں کے مشورہ پر چھوڑااوران میں حضرت طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہما کو داخل کیا۔اور ایک کو دوسرے پر ترجیح دینے کیلئے کوئی دلیل واضح نہ یائی۔ توطلحہ وزبیر نے این اختیارے خلافت کا حصہ چھوڑ دیااور ہرایک نے تو کٹ حیظی (میں نے اپنا حصہ ترک کیا) کہہ دیا۔اور یہ وہی طلحہ ہے جس نے اپنے باپ کواس بےاد بی کے باعث جو آنخضرت علیقہ کی نبیت اس سے صادر ہوئی تھی۔ قتل کر کے اس کے سر کو آنخضرت علیقہ کی خدمت میں لے آیا تھا۔ قر آن مجید میں اس فعل پراس کی تعریف و ثناء بیان کی گئے ہے اور یہ وہی زبیر ہے جس کے قاتل كيليح مخرصادق عليه وعلى آله الصلوة والسلام نے دوزخ كى وعيد فرمائى ہے اور يوں فرماياہے قاتِلُ زبينو فيي النَّادِ كه زبير كا قاتل دوزخ ميں ہے۔حضرت زبير پر لعن وطعن كرنے والے قاتل ہے كم نہيں ہيں۔ پس اکا بردین اور بزر گواران اسلام کی طعن و مذمت سے ڈرنا چاہئے۔ یہ وہ لوگ ہیں۔ جنہوں نے اسلام کے بول بالا کرنے اور حضرت سیدالانام علیہ الصلوٰۃ والسلام کی امداد میں سر توڑ کو ششیں کی ہیں اور رات دن ظاہر و باطن میں دین کی تائید میں مال و جان کی پرواہ نہیں کی اور رسول اللہ علیہ کی محبت میں اپنے خویش وا قارب اور مال واولاد، گھریار، وطن، کھیتی باڑی، باغ ودر خت و نہروں کو چھوڑ دیااور رسول اللہ علیقے کی جان کواپنی جانوں پر اور رسول اللہ علیقے کی محبت کواپنے اموال واو لاد اور اپنی جانوں کی محبت پر اختياركما

یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے شرف صحبت حاصل کیااور رسول اللہ عظیمہ کی صحبت میں بر کات نبوت سے مالا مال ہوئے۔ وحی کا مشاہرہ کیااور فرشتہ کے حضور سے مشرف ہوئے۔اور خوار ق و معجزات کو

دیکھا۔ حتی کہ ان کاغیب شہادت اور ان کاعلم عین ہو گیااور ان کواس قتم کا یقین نصیب ہواجو آج تک کسی کو نصیب نہیں ہوا حتی کہ دوسروں کا احد جتنا سونا اللہ تعالیٰ کے راہ میں خرچ کرناان کے ایک آدھ مدجو خرچ کرنے کے برابر نہیں ہوتا۔

یہ وہ لوگ ہیں جن کی اللہ تعالی قرآن مجید میں بایں الفاظ تعریف کر تا ہے۔ رَضِیَ اللّٰهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوْا عَنْهُ (یہ لوگ اللہ تعالیٰ ہے راضی ہیں اور اللہ تعالیٰ ان ہے راضی ہے)۔

ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَ مَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيْلِ كَزَرْعِ اَخْوَجَ شَطْأً هُ فَازْرَه وَ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَغْلَظ فَاسْتَعُوىٰ عَلَى سُوْقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيْظ بِهِمُ الْكُفَّارَ (تُوريت اور انجيل ميں ان كى مثال اس نجى كى طرح ہے جس كى بيثار شاخيں نكل كر مضبوط ہو جائيں اور اس كے تئے خوب موٹے عكر مضبوط ہو جائيں ور اس كے تئے خوب موٹے عكر مضبوط ہو جائيں ور افار غيظ و غضب ميں آئيں) ان پر مضبوط ہو جائيں جن كود كھے كر زراعت كرنے والے خوش ہوں اور كفار غيظ و غضب ميں آئيں) ان پر غصہ اور غضب كرنے والوں كو كفار فرمايا ہے۔ پس جس طرح كفرے ڈرتے ہيں۔ اس طرح ان كان كے غيظ و غضب سے بھى ڈرنا چاہے۔ واللّهُ سُبْحَانَهُ الْمُوفِقُ فُ۔

وہ لوگ جنہوں نے رسول اللہ علیہ سے اس فتم کی نبیت درست کی ہو۔اور رسول اللہ علیہ سے اس فتم کی نبیت درست کی ہو۔اور رسول اللہ علیہ سے منظور اور مقبول ہوں تواگر بعض امور میں ایک دوسرے کے ساتھ مخالفت اور لڑائی جھگڑا کریں اور اپنی اپنی اپنی رائے واجتہاد کے موافق عمل کریں توطعن واعتراض کی مجال نہیں۔ بلکہ اس وقت اختلاف اور اپنی رائے کے سواغیر کی تقلید نہ کرناہی حق وصواب ہے۔

امام ابو یوسف رحمة الله علیه کیلئے درجہ اجتهاد تک پہنچنے کے بعد امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنه کی تقلید خطاہے۔اس کیلئے بہتری اپنی رائے کی تقلید میں ہے۔

حضرت آم شافعی رحمة الله علیه کسی اصحابی کے قول کوخواہ صدیق رضی الله عنه خواہ امیر رضی الله عنه اپنی رائے پر مقدم نہیں کرتے اور اپنی رائے کے موافق اگر چه قول صحابی کے مخالف ہو۔ عمل کرنا بہتر جانتے ہیں۔

جب امت کے مجہد اصحاب کی آراء کی خالفت کر سکتے ہیں تواگر اصحاب ایک دوسرے کی خالفت کر سکتے ہیں تواگر اصحاب ایک دوسرے کی خالفت کریں تو کیوں مطعون ہوں۔ حالا نکہ اصحاب کرام نے امور اجتہادیہ میں آنخضرت علیقہ کے ساتھ خلاف کیا ہے۔ اور آنخضرت علیقہ کی رائے کے بر خلاف حکم کیا ہے اور باوجود نزول وقی کے ان کے خلاف پر مذمت نہیں آئی اور ان کے اختلاف پر منع وارد نہیں ہواجیسے کے گزر چکا۔ اگریہ اختلاف حق تعالیٰ کے نزدیک ناپند اور نامقبول ہو تا توالبتہ منع ہو تا اور اختلاف کرنے والوں پروعید نازل ہوتی۔ کیا نہیں جانے کہ وہلوگ جو آنخضرت علیقہ کے ساتھ گفتگو کرنے میں بلند آواز کیا کرتے تھے۔

ان كے اس بلند آواز كوكس طرح منع كيا گيااوراس پركيسى وعيد متر تب ہوئى۔الله تعالى فرما تا ہے۔ يَآيُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا لَا تَوْفَعُوا اَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَنْ تَحْبَطَ اَعْمَالُكُمْ وَاَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ذَا اِيان والو - اين آوازول كونى عَلِي كَ آواز پر بلندنه كرواوران كو بلند آواز سے اس طرح نه پكاروجس طرح تم ایك دوسرے كو پكارتے ہو۔ورنه تمهارے اعمال نيست ونابود ہو جائيں كے اور تم كو معلوم نه ہوگا)۔

بدر کے قیدیوں کو قتل کرنے کامشورہ دیا تھااور دوسر وں نے ان کو چھوڑ دینے اور فدید لینے کامشورہ دیا تھا۔ اور آخضرت علیہ کے نزدید بھی بھی رائے مقبول تھی کہ ان کو چھوڑ دیاجائے اور فدید لیاجائے۔ آخضرت علیہ کے نزدید بھی بھی رائے مقبول تھی کہ ان کو چھوڑ دیاجائے اور فدید لے لیاجائے۔ اس قتم کے اختلاف کے مقام اور بھی بہت سے ہیں اور وہ اختلاف بھی اس قتم کا تھا جو کا غذر کے لانے میں کیا گیا تھا۔ آخضرت علیہ نے مرض موت میں کا غذ طلب فرمایا تھا تاکہ ان کیلئے کچھ تصیں۔ بعض میں کیا گیا تھا۔ آخضرت علیہ نے مرض موت میں کا غذ طلب فرمایا تھا تاکہ ان کیلئے کچھ تصیں۔ بعض نے کہا کہ کا غذ لانا چاہے ہے اور بعض نے کا غذ لانے سے منع کیا۔ حضرت فاروق رضی اللہ عنہ بھی انہی لوگوں میں سے تھے جو کا غذ نہ لانے میں راضی نہ تھے۔ حضرت فاروق رضی اللہ عنہ نے فرمایا حسنہ کا فرمایا کہا ہے اللہ ہمارے لئے اللہ کی کتاب کا فی ہے۔ اس سب سے طعن لگانے والوں نے حضرت فاروق پر عضرت فاروق رضی اللہ عنہ نہیں کیو نکہ عضرت فاروق رضی اللہ عنہ نہیں کیو نکہ عضرت فاروق رضی اللہ عنہ نہیں کیو نکہ حضرت فاروق رضی اللہ عنہ نہیں اور احکام کی موالے اور احمام کی اور احتماد کے سوائی امرکی گنجائش نہیں رہی اب الخضرت اللہ ہمارے واجتماد کے سوائی امرکی گنجائش نہیں رہی اب الخضرت اللہ ہمارے احتماد یہ موالے اور احمام کرنی چاہئے۔ امور اجتماد یہ موالے اس میں دوسرے بھی شریک ہیں بھم قاغتبر وا یک اور ایک اور ایک اور کی خوت میں رہی کی م قاغتبر وا یک اور ایک اور ایک اور کی خوت میں رہی کی م قاغتبر وا یک اور ایک اور داناؤں کو عبرت حاصل کرنی چاہئے۔

پن بہتری ای بات میں دیکھی کہ اس قتم کے سخت درد میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو تکلیف نہ
د بنی چاہئے اور دوسر وں کی رائے واجتہاد پر کفایت کرنی چاہئے۔ حَسْبُنا کِتَابِ اللّهِ لَعِنی قرآن مجید جو
قیاس واجتہاد کاماخذ ہے۔ احکام کے نکالنے والوں کیلئے کافی ہے احکام وہاں سے نکال لیس گے۔ کتاب الله
کے ذکر کی خصوصیت ای واسطے ہو سکتی ہے۔ جب کہ قرآئن سے معلوم کیا ہو کہ یہ احکام جن کے لکھنے
کے دریے ہیں۔ ان کاماخذ کتاب میں ہے نہ کہ سنت میں۔ تاکہ سنت کاذکر کیاجا تا۔

پین حضرت فاروق رضی اللہ عنہ کا منع کرناشفقت و مہر بانی کا باعث تھا۔ تاکہ آنخضرت علیہ اللہ میں میں میں میں میں م شدت درو میں کسی امرکی تکلیف نہ اٹھا کیں۔ جس طرح کہ آنخضرت اللیہ کا کاغذ لانے کیلئے فرمانا بھی استحسان کیلئے تھانہ کہ وجوب کیلئے۔ تاکہ دوسرے لوگ استنباط کے رنج سے آسودہ ہو جائیں اور اگر امر

اِینُتُونی وجوب کیلئے ہوتا۔ تواس کی تبلیغ میں مبالغہ فرمائے اور صرف اختلاف ہی ہے اس سے روگر دانی نہ کرتے۔

سوال: حضرت فاروق رضی الله عنه نے جو اس وقت کہا تھا۔ اَھَجَوٌ ا اِسْتَفْھِ مُوْہُ اس سے کیا مراد ہے۔

جواب: حضرت فاروق رضی اللہ عنہ نے شائداس وقت سمجھا ہو کہ یہ کلام آپ سے درد کے باعث بلا قصد واختیار نکل گئی ہے جیسے کہ لفظ اکٹیٹ سے مفہوم ہو تاہے کیونکہ آنخضرت علیہ نے کہ مفہوم ہو تاہے کیونکہ آنخضرت علیہ نے کہوں کچھ نہیں لکھا تھااور نیز آپ نے فرمایا۔ کُنْ تَصِلُوْا بَعْدِیْ (تم میرے بعد گر اہنہ ہوگے)۔

جب دین کامل ہو چکا تھا اور نعت پوری ہوگئ تھی اور رضاء مولی حاصل ہو چکی تھی تو پھر گراہی کے کیا معنے اور ایک ساعت میں کیا لکھیں گے جو گراہی کو دور کریگا کیا جو پچھ شیس سال کے عرصہ میں کھھا گیا ہے۔ کافی نہیں اور وہ گراہی کو دور نہیں کر سکتا۔ اور جو ایک ساعت میں باوجود شدت درد کے لکھیں گے۔ وہ گراہی کو دور کریگا۔ ای سب سے حضرت فاروق رضی اللہ عنہ نے جان لیا ہوگا کہ یہ کلام آپ سے بشریت کے لحاظ سے بلا قصد نکل گئی ہے اس بات کی تحقیق کرواور از سر نو دریافت کرو۔ ای اثناء میں مختلف باتیں شروع ہو گئیں۔ حضرت پنجمبر علیہ الصلوة والسلام نے فرمایا کہ اٹھ جاؤاور مخالفت نہ اثناء میں مختلف باتیں شروع ہو گئیں۔ حضر میں نزاع و جھڑ اانچھا نہیں۔ پھر اس امرکی نسبت کوئی کلام نہ کی اور نہ دوات و کاغذ کو ادکیا۔

جاننا چاہئے کہ وہ اختلاف جواصحاب کرام امور اجتہادیہ میں آنخضرت علیہ کے ساتھ کیا کرتے سے سے اللہ میں نعوذ باللہ ہواہ تعصب کی ہو ہوتی۔ توبیہ اختلاف سب کو مرتدوں میں داخل کر دیتا اور اسلام سے باہر نکال دیتا۔ کیونکہ آنخضرت علیہ کے ساتھ ہے ادبی اور بدمعاملگی کرنا کفر ہے۔ اَعَادُ فَا اللّٰهُ سُبِحَانَهُ (اللّٰہ تعالیٰ ہم کواس سے بچائے) بلکہ یہ اختلاف امر فَاعْتَبِرُوْ آئے بجالانے کے باعث ہوا اللّٰهُ سُبِحَانَهُ (اللّٰہ تعالیٰ ہم کواس سے بچائے) بلکہ یہ اختلاف امر فَاعْتَبِرُوْ آئے بجالانے کے باعث ہوا ہے۔ کیونکہ وہ شخص جواجتہا دکا درجہ حاصل کر چکا ہو۔ احکام اجتہادیہ میں اس کیلئے دوسر سے کی رائے و اجتہاد کی تقلید کرنا خطاء اور منہی عنہ ہے۔ ہاں احکام منز لہ میں کہ جن میں اجتہاد کود خل نہیں ہے۔ تقلید کے سوا پچھ گنجائش نہیں۔ ان پر ایمان لانا اور ان کی فرمانہر داری کرنا واجب ہے۔

حاصل کلام یہ کہ قرن اول کے اصحاب تکلفات سے بری اور عبار توں کی آراکش سے مستغنی سے اس کلام یہ کہ قرن اول کے اصحاب تکلفات سے بری اور غبار توں کی قرار اگر سے نظر ہٹار کھی سے ان کی کوشش ہمہ تن باطن کے در ست کرنے میں ہوتی تھی۔اور ظاہر کی طرف سے نظر ہٹار پر۔رسول تھی۔اس زمانہ میں حقیقت و معنے کے طور آ داب بجالاتے تھے۔نہ فقط صورت و لفظ کے اعتبار پر۔رسول اللہ علیہ کے امر کا بجالاناان کاکام اور آ تخضرت علیہ کی مخالفت سے بچناان کامعاملہ تھا۔ان لوگوں نے اللہ علیہ کا مخالد تھا۔ان لوگوں نے

اپن ماں باپ اور اولاد وازدواج کورسول اللہ علی پر فداکر دیا تھا۔ اور کمال اعتقاد واخلاص کے باعث استخضرت علی کے لااب مبارک کوز مین پرنہ گرنے دیتے تھے۔ بلکہ آب حیات کی طرح اس کو پی جاتے تھے۔ اور فصد کے بعد حضور علیہ الصلوۃ والسلام کے خون مبارک کو کمال اخلاص سے پی جانا مشہور و معروف ہے۔ اگر اس قتم کی عبادت جو اس زمانہ کے لوگوں کے نزدیک کہ کذب و مکرسے پرہے۔ به ادبی کا موجب ہوان بزرگواروں سے آنخضرت علیہ کی نسبت صادر ہوئی ہو تو اس پر نیک ظن کرنا چاہئے اور الفاظ خواہ کی قتم کے ہوں ان سے قطع نظر کرنی چاہئے۔ سلامتی کاطریق بی ہے۔

سوال:جباد کام اجتہادیہ میں خطاکا احمال ہے توان تمام احکام شرعیہ میں جو آنخضرت علیہ ہے۔ منقول ہیں۔ کس طرح وثوق واعتبار کیاجائے۔

جواب: احکام اجتہادیہ ٹائی الحال میں احکام منز لہ آسانی کی طرح ہوگئے ہیں۔ کیونکہ انبیاء علیم الصلاۃ والسلام کو خطاپر بر قرارر کھناجائز نہیں۔ پس احکام اجتہادیہ میں مجتہدوں کے اجتباد اور ان کی آراء کے اختلاف کے ثابت ہونے کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف سے حکم نازل ہوجاتا ہے جو صواب کو خطاب اور حق کو باطل سے جدا کر دیتا ہے۔ پس احکام اجتہادیہ بھی اُنحضرت علیہ کے زمانہ میں نزول و حی کے بعد کہ صواب و خطا میں تمیز ہو چکی تھی۔ قطعی الثبوت ہوگئے تھے اور ان میں خطا کا احتمال نہ رہ گیا تھا۔ پس تمام احکام جو آنخضرت علیہ کے زمانہ میں ثابت ہو کے ہیں قطعی ہیں اور خطا کے احتمال سے محفوظ بیں۔ کیونکہ ابتداء وانتہا میں وحی قطعی سے ثابت ہوئے ہیں۔ ان احکام کے اجتہاد اور استنباط سے مقصود ہیں۔ کیونکہ ابتداء وانتہا میں وحی قطعی سے ثابت ہوئے ہیں۔ ان احکام کے اجتہاد اور استنباط سے مقصود یہ تھا کہ مجتمدین اور مستنبطین کیلئے حق تعالیٰ کی طرف سے حکم نازل ہو۔ جو صواب کو خطاسے جدا کر دے اور درجات و کر امت کی انتیاز حاصل ہو۔ اور مُخطِیٰ (خطاکر نے والا) اور مُصِیْب (صواب کو جائی والا) اپنا اسے درجوں کے موافق ثواب پائیں۔ پس احکام اجتہادیہ میں مجتمدین کے درج بھی بلند ہو والا) اپنا درجوں کے موافق ثواب پائیں۔ پس احکام اجتہادیہ میں مجتمدین کے درج بھی بلند ہو گئے اور زول وحی کے بعد ان کی قطعیت بھی ثابت ہوگئی۔

ہاں زمانہ نبوت کے ختم ہو جانے کے بعد احکام اجتہادیہ ظنی ہیں۔جو مفید عمل ہیں۔ نہ کہ مثبت اعتقاد کہ ان کا منکر کا فر ہو۔ مگر جب ان احکام پر مجتہدوں کا اجماع منعقد ہو جائے تو اس صورت میں وہ احکام مثبت اعتقاد بھی ہو نگے۔

ہم اس مکتوب کو ایک عدہ خاتمہ پر ختم کرتے ہیں۔ جس میں رسول اللہ علیہ کے اہلیت کے اہلیت کے فضائل درج ہیں۔ ابن عبداللہ رضی اللہ عنے کہ رسول اللہ علیہ نے فضائل درج ہیں۔ ابن عبداللہ المعروف بابن عبداللہ رضی اللہ عنہ نے روایت کی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے۔ مَنْ اَحَبَّ عَلِیًا فَقَدْ اَبْعَضَ نِی وَمَنْ اَدْی عَلِیًا

فَقَد اذَانِی وَمَنْ اذَانِی فَقَدْ اَذَی اللّهُ (جس نے علی کودوست رکھااس نے مجھے دوست رکھااور جس نے اس سے بغض رکھااور جس نے اس سے بغض رکھااور جس نے علی کوایذادی اس نے مجھے ایڈادی اور جس نے مجھے ایڈادی اور جس نے مجھے ایڈادی اس نے اللہ تعالیٰ کوایذادی)۔

اور شیخین نے براء سے روایت کیا ہے کہ میں نے رسول اللہ عظیمہ کودیکھا کہ امام حسن رضی اللہ عظیمہ کا دیکھا کہ امام حسن رضی اللہ عنہ آپ کے کندھوں پر ہیں اور آپ فرمارہے ہیں۔ اَللَّهُمَّ اِنِّیْ اُحِبُّهُ فَاَحِبُّهُ (یَااللہ میں اس کودوست رکھی)۔ رکھتا ہوں تو بھی اس کودوست رکھ)۔

اور بخاری نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ ہے روایت کیاہے کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا ہے کہ بین میں نے سنا کہ رسول اللہ علی اللہ عنہ منہ رہے اور حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ آپ کے پہلومیں مسے اور بھی آپ لوگوں کی طرف دیکھتے اور بھی اس کی طرف اور فرماتے اِنَّ ابْنِیْ هلدًا سَیّد" وَلَعَلَّ اللهَ اَنْ یُصْلِحَ بِهِ بَیْنَ فَتَتَیْنِ مِنَ الْمُسْلِمِیْنَ (یہ میرا بیٹا سروار ہے یقیناً اللہ تعالی اس کے سب مسلمانوں کے دوگر وہوں کے در میان صلح کردیگا)۔

اور ترندی نے انس رضی اللہ عنہ سے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ علیہ سے پوچھا گیا کہ اہلبیت میں سے کون کون آپ کوزیادہ عزیز ہیں تو آپ نے فرمایا کہ اللّح سُنْ وَ الْحُسَیْنُ رضی اللّهُ تَعَالَى عَنْهُمَا۔

اور مسور بن مخرمہ نے روایت کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اُلفَاطِمَةُ بِضْعَةً مِنِّی فَمَنْ اَبْغَضَهَا اَبْغَضَیٰ وَفِیٰ رَوَایَةِ یُرِیْبُنِیٰ مَا اَرَا بَهَا وَ یُوْذِیْنیٰ مَا اَذَاهَا (فاطمہ میر اجگر گوشہ ہے جس نے اس سے بغض رکھا اس سے بغض رکھا۔اور ایک روایت میں ہے کہ جو چیز اس کو متر دو کرے وہ جھے بھی بہنے متر دد کرتی ہے اور جس چیز سے اس کوایذا پہنچے جھے بھی پہنچتی ہے)۔

اور حاکم نے حضرت ابوہرید در صی اللہ عنہ ئے روایت کیاہے کہ نبی عظیمہ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو فرمایا فاطمه أحَبُّ إلِی مِنْكَ وَٱنْتَ اَعَزُّ عَلَیَّ مِنْهَا (فاطمه مجھے جھے سے زیادہ پیاری ہے اور تو میرے نزدیک اس نے زیادہ عزینے )۔

حض ت مائشہ رصنی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ حضرت عائشہ رصنی اللہ عنہانے کہاہے کہ لوگ حضرت عائشہ کے دن اپنے تحاکف و ہدایا لے آتے تھے۔ اور اس سبب سے رسول اللہ علیہ کی رضامندی طلب کرتے تھے۔

اور حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا فرماتی ہیں کہ رسول اللہ علیا ہے ازواج دوگروہ تھیں۔ ایک دوہ میں دوگروہ تھیں۔ ایک دوہ میں حضرت عائشہ وحفصہ وسودہ وصفیہ رضی اللہ تعالی عنہان تھیں۔ اور دوسرے گروہ میں حضرت ام سلمہ اور باقی ازواج مطہر ات رضی اللہ تعالی عنہاں۔ توام سلمہ والے گروہ نے ام سلمہ کو کہا کہ تورسول اللہ علیہ کو کہد دیں کہ جہاں ہیں ہواکروں وہیں تعا نف لایا کریں۔ پس ام سلمہ عنہ سلمہ اس اسلمہ نے درسول اللہ علیہ ہے ہیہ دی تورسول علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایااے ام سلمہ اس بارے میں مجھے ایذانہ دے۔ کیونکہ عائشہ کے کپڑے کے سوااور کی عورت کے کپڑے میں میرے پاس وحی نہیں آئی۔

ام سلمہ نے اس بات کو س کر عرض کیا کہ یار سول اللہ میں اس بات سے تو بہ کرتی ہوں پھر ام سلمہ کے گردہ نے حضرت فاطمہ رضی اللہ تعلیا ور سول اللہ علیا ہوں کا کہ دہ مت میں بھیجا تا کہ وہ یہی بات رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو کہیں۔ جب حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے بیان کیا تو رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے میری بیٹی۔ کیا تو اس چیز کو دوست نہیں رکھتی جس کو میں دوست رکھتا ہوں۔ عرض کیا کہ کیوں نہیں پھر فرمایا کہ اس کو یعنی عائشہ رضی اللہ عنہاکودوست رکھ۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ فرمایا حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے کہ میں نے رسول اللہ علیہ کا کہ میں نے رسول اللہ علیہ کی عور توں میں ہے کئی پراتن غیرت نہیں کی جتنی کہ خدیجہ رضی اللہ عنہا پرک ۔ حالا نکہ میں نے اس کودیکھا نہیں۔ لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ان کا اکثر ذکر کیا کرتے تھے۔ اور بسااو قات بکری ذرج کرکے اس کے فکڑے فکڑے کرکے حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہاکی سہیلیوں کو

بھیج دیا کرتے تھے۔اور جب مجھی میں کہتی کہ کیا خدیجہ جیسی عورت دنیا میں نہیں ہوئی۔ تورسول اللہ علیہ فرماتے کہ وہ تھی جیسی کہ تھی۔اورای سے میری اولاد تھی۔

اور حفزت ابن عباس رضی الله عنها سے روایت ہے کہ رسول الله علی فی فرمایا الْعَبَّاسُ مِنِیْ وَأَنَا مِنْهُ (عباس میرا ہے اور میں عباس کا ہوں)۔

اور دیلمی نے ابوسعید سے روایت کیا ہے کہ رسول الله عظیم نے فرمایا اِشْمَدُ عَصَبُ اللهِ عَلَی مَنَ اَذَانِی فِی عِنْوَتِی الله تعالیٰ اس شخص پر سخت غضب فرماتا ہے جس نے مجھے میری اولاد کے حق میں ایدادی۔ میں ایدادی۔

اور حاکم نے حضرت ابوہر ریور ضی اللہ عندے روایت کی ہے کہ رسول اللہ علیہ فی فرمایا خیرو گئم خیرو گئم کے مشرک اللہ عندی میں سے اچھاوہ شخص ہے جو میرے بعد میرے اہلبیت کے ساتھ مسلائی کرے۔

اور ابن عساكر نے حضرت على كرم الله وجهد سے روایت كياہے كدر سول الله عليہ في فرمايا مَنْ صَبَعَ لَا هُلِ الله عليہ في الله عليہ الله عليہ الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله

اور ابن عدی اور دیلمی نے حضرت علی رضی الله عند سے روایت کیاہے کہ رسول الله علیہ نے فرمایا اَثْبَتُكُم عَلَى الصِوّرَاطِ اَشَدُّكُم حُبًّا لِاَهْلِ بَيْتِي وَلِاَصْحَابِي تَم مِيں سے بل صراط پروہ شخص دیادہ ثابت قدم ہوگاجس کی میرے اہلیہت اور اصحاب کے ساتھ زیادہ محبت ہوگی۔

خدا یا بحق بن فاطمه که برقول ایمان کنی خاتمه اگر دعوتم رد کنی ورقبول من و دست ودامان آل رسول

ترجمیے خدایا بحق بی فاطمہ کہ ایمان پر ہو میرا خاتمہ

دعا کومیری رو کریا قبول مجھے بس ہے دامان آل رسول

وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ وَعَلَى جَمِيْع إِخُوانِهِ مِنَ الْاَنبِيَاءِ وَالْمُرْسَلِيْنَ وَالْمَلاَثَكَةِ الْمُقَرِّبِيْنَ وَعَلَى صَائِرِ عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِيْنَ اَجْمَعِيْنَ - امِيْنَ -

#### مکتوب ۳۷

لا اللهٔ اللهٔ حق تعالی کے غضب کودور کرنے کیلئے اس کلمہ طیبہ سے بڑھ کر زیادہ فا کدہ منداور کوئی چیز نہیں ہے جب یہ کلمہ طیبہ دوزخ کے غضب کو تسکین کر دیتا ہے تواور غضب جواس سے کم درجہ کے بیں۔ان کی بطریق اولی تسکین کر دیتا ہے۔ کیوں تسکین نہ کرے جب کہ بندے نے اس کلمہ طبیہ کے بیں۔ان کی بطریق اولی تسکین کر دیتا ہے۔ کیوں تسکین نہ کرے جب کہ بندے نے اس کلمہ طبیہ کے تکرار سے ماسوی کی نفی کر کے سب کی طرف ہے منہ پھیر لیا ہے اور اپنی توجہ کا قبلہ معبود برحق کو بنایا ہے۔ غضب کا باعث مختلف تعلقات اور توجہات ہی تھیں۔ جن میں بندہ مبتلا ہور ہاتھا جب وہ نہ رہیں تو غضب بھی مشاہدہ کر سکتے ہیں۔

جب مالک اپنے غلام پر ناراض اور غضبناک ہو۔ تو ہندہ اپنے حسن فطرت سے جو اس کو حاصل ہے۔ اپنی توجہ کو اپنے مالک کے ماسواسے پھیر کر اپنے آپ کو پورے طور پر مالک کی طرف متوجہ کرلے تواس وقت مالک کو اپنے غلام پر ضرور شفقت ورحمت آجا ئیگی اور غضب و آزار دور ہو جائیگا۔

فقیراس کلمہ طیبہ کور حمت کے ان نانوے حصوں کے خزانہ کی کنجی سمجھتا ہے جو آخرت کیلئے ذخیرہ فرمائے ہیں اور جانتا ہے کہ کفر کی ظلمتوں اور شرک کی کدور توں کو دفع کرنے کیلئے اس کلمہ طیبہ سے بڑھ کرزیادہ شفیج اور کوئی کلمہ نہیں ہے۔ جس شخص نے اس کلمہ طیبہ کی تصدیق کی ہواور ذرہ بھر ایمان حاصل کر لیا ہو اور پھر کفروشرک کی رسموں میں بھی مبتلا ہو توامید ہے کہ اس کلمہ کی شفاعت سے اس کاعذاب دور ہو جائےگا۔ اور دوزخ کے دائی عذاب سے نجات پاجائےگا۔ جس طرح کہ اس امت کے تمام کمیرہ گناہوں کے عذاب دور کرنے میں حضرت محمد رسول اللہ علیقے کی شفاعت نافع اور فائدہ مندے۔

اور یہ جو میں نے کہاہے کہ اس امت کے کبیرہ گناہ۔ تواس لئے کہاہے کہ سابقہ امتوں میں کبیرہ گناہوں کاار تکاب بہت کم ہے بلکہ کفروشرک کی رسمیں بھی بہت کم پائی جاتی ہیں۔ شفاعت کی زیادہ محتاج کہی امت ہے۔ گزشتہ امتوں میں بعض لوگ کفر پر اڑے رہتے تھے اور بعض اخلاص کے ساتھ ایمان لاتے تھے اور امر بجالاتے تھے۔ اگر کلمہ طیبہ ان کاشفیے نہ ہو تااور حضرت خاتم الرسل عصلہ جیسا شفیح ان کی شفاعت نہ کرتا تو یہ امت پُر گناہ ہلاک ہو جاتی۔ اُمَّة " مُذُنِبَة " وَرَبَ" غَفُوْر " (امت گنہگار ہو جاتی۔ اُمَّة " مُذُنِبَة " وَرَبَ" غَفُوْر " (امت گنہگار ہو جاتی۔ اُمَّة " مُذُنِبَة " وَرَبَ" غَنُوْر کرا امت گنہگار ہو جاتی۔ اُمَّة " مُذُنِبَة " وَرَبَ" غَنُون کو تو بین کام آئے گی۔ معلوم نہیں کہ گزشتہ امتوں کے حق میں اس قدر کام آئے۔ گویار حمت کے نانوے حصوں کواسی پُر گناہ معلوم نہیں کہ گزشتہ امتوں کے حق میں اس قدر کام آئے۔ گویار حمت کے نانوے حصوں کواسی پُر گناہ امت کیلئے ذخیرہ کیا ہوا ہے۔ ع

که متحق کرامت گناه گار اند که بین گناه گار لاکق بخشش که بین گناه گار لاکق بخشش

2.7

چونکہ حق تعالی عفو و مغفرت کودوست رکھتاہے اور عفو و معرفت کیلئے اس پر تقصیرامت کے برابر اور کوئی محل نہیں۔ اس لئے یہ امت خیر الامم ہو گئی۔ اور کلمہ طیبہ جوان کی شفاعت کرنے والا ہے۔ افضل الذکر بن گیااور ان کی شفاعت کرنے والے پیغیر علیت نے سید الا نبیاء کا خطاب پایا اُولیئے کیئیڈ لُ افضل الذکر بن گیااور ان کی شفاعت کرنے والے پیغیر علیت نے سید الا نبیاء کا خطاب پایا اُولیئے کیئید لُ اللهُ سَیّبا تیمِمْ حَسَنَاتٍ وَ کَانَ اللّهُ عَفُورًا رَّحِیْمًا (یہ وہ لوگ ہیں جن کی برائیوں کو اللہ تعالی نیکیوں سے بدل دیتا ہے اور اللہ تعالی بڑا بخشنے والا مہر بان ہے) ہاں ارحم الراحین اور اکرم الا کر مین ایسا ہی ہونا چاہئے۔ ع

# بر کریمال کار ہا و شوار نیست ترجمہ کریمول پر نہیں یہ کام و شوار

وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيْرًا (الله تعالى پريه بات بهت آسان ہے) رَبَّنَا اغْفِرْلَنَا ذُنُوْبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي آمُرِنَا وَتَبِّتْ اَقْدَا مَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِيْنَ (بِالله جارے گناموں اور كاموں مِس زيادتی كو بخش اور جارے قد موں كو ثابت ركھ اور كافروں پر جميں مددے)۔

آباس کلمہ کے فضائل سنور سول اللہ عظامی نے فرمایا ہے من قال کا اللہ ایک اللہ دُخل الْجَنّهُ جس نے کا اللہ اللہ کہاجت میں داخل ہوا۔ کو تاہ نظر لوگ تعجب کرتے ہیں کہ ایک بار کلمہ لاالہ الا اللہ کہاجت میں داخل ہونا کیے حاصل ہو سکتا ہے یہ لوگ اس کلمہ طیبہ کے برکات سے داقف نہیں ہیں۔ اس فقیر کو محسوس ہوا ہے کہ اگر تمام جہان کواس کلمہ طیبہ کے ایک بار کہنے ہے بخش دیں تو بھی ہو سکتا ہے اور یہ بھی مشہود ہو تا ہے کہ اگر اس کلمہ پاک کے برکات کو تمام جہان میں تقسیم کریں تو بھی سب کو کفایت کرے اور سب کوسیر اب کردے۔ خاص کرجب کہ اس کلمہ طیبہ کے ساتھ مقد سہ محمد رسول اللہ علیہ جمع ہو جائے اور تبلیخ تو حید کے ساتھ منتظم ہو جائے اور رسالت ولایت کے ساتھ منتظم ہو جائے اور رسالت ولایت کے ساتھ مل جائے ان دو کلموں کا مجموعہ نبوت وولایت کے کمالات کا جامع اور ان دونوں سعاد توں کے ساتھ مل جائے ان دو کلموں کا مجموعہ نبوت وولایت کے کمالات کا جامع اور ان دونوں سعاد توں کو در جہ باند تک پہنچا تا ہے۔

اَلْلُهُمَّ لَا تُحَرِّمُنَا مِنْ بَرَكاتِ هذِهِ الْكلِمَةِ الطَّيِّبَةِ وَتَبَنَنَا عَلَيْهَا وَاَمِتْنَا عَلَى تَصُدِيْقِهَا وَاحْشُونَا مَعَ الْمُصَدِقِيْنَ لَهَا وَادْخِلْنَا الْجَنَّةَ بِحُرْمَتِهَا وَحُرْمَةِ مُبَلِّغِيْهَا عَلَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَاحْشُونَا مَعَ الْمُصَدِقِيْنَ لَهَا وَادْخِلْنَا الْجَنَّةَ بِحُرْمَتِهَا وَحُرْمَةِ مُبَلِّغِيْهَا عَلَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالتَّحِيَّاتُ وَالتَّمِيْنَ لَيْ الله تَوْجَمَ لُواسَ كُلَم طَيب كى بركات سے محروم ندر كھ اور جم كو اس كلم طيب كى بركات سے محروم ندر كھ اور اس كى تصديق برمار اور جم كواس كى تصديق كرنے والوں كے ساتھ اٹھا اور اس كے بيجانے والوں كے طفيل جم كو جنت يس داخل كر)۔

جب نظروقدم واپس رہ جاتے ہیں اور ہمت کے پروبال گرجاتے ہیں اور غیب محض کے ساتھ معاملہ پڑتا ہے تواس مقام میں کلمہ طیبہ کا الله الله الله مُحمّد کر سُولُ الله کے پاؤں کے سوانہیں چل سکتے۔ اور اس کلمہ مقدسہ کی مدو کے سوااس مسافت کو قطع نہیں کر سکتے اس مقام کا چلنے والا کلمہ طیبہ کے ایک بار کہنے سے اس کلمہ مقدسہ کی حقیت کی مدو واعانت سے اس مسافت سے ایک قدم راستہ قطع کر لیتا ہے۔ اور اپ آپ سے دور اور حق تعالی کے نزدیک ہو جاتا ہے اس مسافت کا ہر ایک جزواور قدم عالم امکان کے تمام وائرہ سے کی گنازیادہ ہے۔ اس بیان سے اس ذکر کی فضیلت کو معلوم کرنا چاہئے کہ تمام ونیاکا اس کے مقابلہ میں چھ مقدار واحساس نہیں کاش کہ ان کے در میان وہی نسبت ہوتی جو قطرہ کو دریائے محیط کے ساتھ ہے۔ اس کلمہ طیبہ کی عظمت نیادہ فاہر ہوگی۔ بیت

یُزِیْدُكَ وَجُهُهُ حُسْنًا اِذَا مَازِ ذَتَهُ نَظُرًا چرے پ اس کے جوں جوں تیری نظر پڑیگی تیری نظر میں اس کی خوبی بہت بوھے گ

دنیا میں اس آرزو کے برابراور کوئی آرزو نہیں۔ کہ گوشہ میں بیٹھ کراس کلمہ کے تکرار سے مخطوظ ومتلذ ذہوں۔ مگر کیا کیا جائے سب خواجشیں میسر نہیں ہو سکتیں۔ اور خلقت کی غفلت اور خلط ملط سے چارہ نہیں۔ رَبَّنَا اَتْمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِ شَيْئَ قَدِیْو" (یارب ہمارے نور کوکامل اور ہمارے گناہوں کو بخش تو سب چیز پر قادر ہے) سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِ الْعِزَّةِ عَمَّایَصِفُونَ وَسَلَامٌ" عَلَى الْمُوسَلِیْنَ وَالْحَمْدُ لِلّهِ رَبِ الْعَلَمِیْنَ پاک ہے رب تیراجو بری عزت والا ہے۔ اس وصف سے جولوگ کرتے ہیں بہت برترہ اور مرسلین پرسلام ہو۔اللہ تعالی کیلئے حمد ہو جو تمام جہان کیا لئے والا ہے۔

### مکتوب ۲۸

اس بیان میں کہ اہل اللہ کو باطن میں دنیا کے ساتھ رائی کے دانہ جتنا تعلق بھی نہیں ہو تا۔ اگرچہ بظاہر دنیا اور دنیا کے اسباب میں مشغول ہوتے ہیں۔ حاجی محمد یوسف کشمیری کی طرف صادر فرمایاہے:-

اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيك حدب اور اس كر بر كزيده بندول يرسلام بو)-

. خداکی معرفت اس شخص پر حرام ہے جس کے باطن میں دنیا کی محبت رائی کے دانہ جتنی بھی ہو۔یا اس کے باطن کود نیا کے ساتھ اس قدر تعلق ہویاد نیا کا اتنی مقداراس کے باطن میں گزرتی ہو۔باتی رہا فاہر۔اس کا ظاہر جو باطن سے کئی منزلیس دور پڑا ہے اور آخرت سے دنیا میں آیا ہے اوراس کے لوگوں کے ساتھ اختلاط پیدا کیا ہے تاکہ وہ مناسبت حاصل ہو جو افادہ اوراستفادہ میں مشروط ہے اگر دنیا کی کلام کرے اور دنیاوی اسباب میں مشغول رہے تو گنجائش رکھتا ہے اور کچھ قد موم نہیں بلکہ محمودہ و تاہے تاکہ بندوں کے حقوق ضائع نہ ہوں۔اوراستفادہ وافادہ کا طریق بند نہ ہو جائے۔ پس اس شخص کا باطن اس بندوں کے حقوق ضائع نہ ہوں۔اوراستفادہ وافادہ کا طریق بند نہ ہو جائے۔ پس اس شخص کا باطن اس کے ظاہر ہے بہتر ہو تاہے اور جو نما گندم فروش کا حکم رکھتا ہے ظاہر بین لوگ اس کو اپنی طرح گندم نما جو فروش تصور کرتے ہیں اور اس کے ظاہر کواس کے باطن سے بہتر جانے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ بوفروش تصور کرتے ہیں اور اس کے ظاہر کواس کے باطن سے بہتر جانے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ بظاہر ہے تعلق دکھائی دیتا ہے گرباطن میں گرفتار ہے۔ربّنا اَفْتَحْ بَیْنَنَا وَبُیْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِ وَانْتَ خَیْرُ لُوالتہ نو والا ہے) وَ السّالامُ عَلٰی مِنْ اتّبَعَ الْھُلای وَ الْتَوْمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَیْهِ وَ عَلٰی الِهِ الصَّلُوهُ وَ التّی نیک اور است اختیار کیا اور حضرت محمد مصطفیٰ عَلَیْهِ وَ عَلٰی الِهِ الصَّلُوهُ وَ التّی نیک اور است اختیار کیا اور حضرت محمد مصطفیٰ عَلَیْهِ کی اللّٰہ مقالیت کو لازم پکڑا)۔

# مكتوب ٣٩

اصحاب یمین اور اصحاب شال اور سابقین کے بیان میں سید عبد الباقی سار نگیوری کی طرف صادر فرمایا ہے:-

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ طُ

اَلْحَمْدُ لِلَهِ وَسُلَام "عَلَى عَبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى الله تعالَى كَيلِيَ حمد ب اور اس ك بر كزيده بندول يرسلام مو-

خدائجھے ہدایت دے۔ تجھے واضح ہو کہ اصحاب ثال ظلمانی تجابوں والے لوگ ہیں اور اصحاب عین نورانی تجابوں والے سے نکل گئے ہیں اور میں نورانی تجابوں اور اُن تجابوں سے نکل گئے ہیں اور ایک قدم شال پراور ایک قدم میمین پرر کھ کر سبقت کا گیند اصل کے میدان میں لئے گئے ہیں اور ظلال امکانی اور ظلال وجو بی سے او پر گزر گئے ہیں اور اسم وصفت اور شان واعتبار سے سوائے ذات کے اور پیس جائے۔

اصحاب شمال ارباب کفروشقاوت ہیں اور اصحاب سمین اہل اسلام اور ارباب ولایت ہیں اور سابقین بالا صالت انبیاء علیم الصلوت والتسلیمات ہیں۔ یاوہ لوگ جن کو تبعیت ووراثت کے طور پراس دولت سے مشرف فرما کیں۔ یہ دولت تبعیت کے طور پرانبیاء علیم الصلوة والسلام کے بزرگوار اصحاب میں زیادہ

ترپائی جاتی ہے اور اصحاب کے سواد وسرے لوگوں میں بھی شاذ و نادر طور پر متحقق و ٹابت ہے۔ حقیقت میں یہ شخص بھی زمر ہاصحاب میں سے ہا اور انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے کمالات سے ملئے والا ہاس شخص کے حق میں رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے۔ لا یکڈر می اَوَّلُهُمْ حَیْر " اَمْ اَخِرُهُمْ (نہیں معلوم ان میں سے اول اچھا ہے یا آخر کا) اگر چہ رسول اللہ علیہ نے یہ بھی فرمایا ہے۔ کہ حَیْرُ الْقُرُوْنِ قَرْنِی (میرا میں سے اول اچھا ہے یا آخر کا) اگر چہ رسول اللہ علیہ نے یہ بھی فرمایا ہے۔ کہ حَیْرُ الْقُرُوْنِ قَرْنِی (میرا نمانہ سے بہتر زمانہ ہے) لیکن اس کو باعتبار قرون کے فرمایا ہے اور اسکو باعتبار اشخاص کے۔ وَ اللّٰهِ سُبْحَانَهُ اَعْلَمُ

کیکن اہل سنت کا اجماع انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کے بعد شخین کی فضیلت پر ہے کوئی ایسا شخض نہیں۔جو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ پر سبقت لے گیا ہو۔اس امت کے سابقوں کے سابق اور اس لمت کے پہلوں کے پہلے وہی ہیں۔ حضرت فاروق رضی اللہ عنہ انہی کے ذریعے افضلیت واسبقیت کی دولت سے مشرف ہوئے ہیں اور انہی کے واسط سے دوسر وں سے بڑھ گئے ہیں۔ یہی باعث ہے کہ حضرت فاروق رضی اللہ عنہ خود کو خلیفہ صدیق رضی اللہ عنہ کہا کرتے تھے اور خطبہ میں خلیفہ کے خلیفہ خوانی فیا منہ کے خلیفہ خوانی منہ کے خلیفہ کے شہوار حضرت صدیق رضی رسی اللہ عنہ ہیں اور حضرت فاروق اس کے ردیف ہیں۔ کیا ہی عمد وردیف ہے۔جو شہوار کے ساتھ ہمراہی اللہ عنہ ہیں اور خاص خاص اوصاف میں اس کے ساتھ شریک ہو۔

اب ہم اصل بات کو بیان کرتے اور کہتے ہیں۔ کہ سابقین یمین اور شال کے احکام سے خارج ہیں اور ظلمانی اور نورانی معاملات سے برتر ہیں۔ ان کی کتاب یمین و شال کی کتاب کے سوا ہے اور ان کا محاب اصحاب یمین اور اصحاب شال کے محاسبہ سے وراء الوراء ہے۔ ان کا کار وبار علیحدہ ہے اور ان کے نازوادا الگ ہیں۔ اصحاب یمین اصحاب شال کی طرح ان کے کمالات سے کیا پاسکتے ہیں اور ار باب ولا بت عام مومنوں کی طرح ان کے امر ارسے کیا حاصل کر سکتے ہیں۔ قرآن کے حروف مقطعات ان کے امر ارکی مومنوں کی طرح ان کے امر ارسی کے درجات وصول کے خزانے ہیں۔ اصل کے وصول نے ان کو طل سے فارغ کر دیا ہے اور ارباب ظلال کوان کی خاص حریم سے دور کر دیا ہے یہی لوگ مقرب ہیں۔ اور درخ ورڈ خ ورڈ کے فیامت سے غمناک نہیں ہوتے اور دوسر وں کی طرح قیامت کے ڈر سے بیقرار نہیں ہوتے۔

اَللْهُمَّ اَجْعَلْنَا مِنْ مُحِبِّنِهِمْ فَإِنَّ الْمَرْءَ مَعَ مَنْ اَحَبَّ بِصَدْقَةِ سَيَدِ الْمُرْسَلِيْنَ عَلَيْه وَعَلَى الِهِ وَعَلَيْهِمُ الصَّلَوَاتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ وَالتِّحِيَاتُ وَالْبَرَكَاتُ بِالله توسيد الرسلين عَلِيَّةٍ كَ طفيل بم كو النالوگوں كے مجول ميں سے بنار كيونكه آدمی اس كے ساتھ ہوگا۔ جس كے ساتھ اس كو محبت ہوگا۔

## مكتوب ٤٠

اس بیان میں کہ حجابوں کار فع ہونا باعتبار شہود کے ہےنہ باعتبار وجود کے مولانا بدر الدین کی طرف صادر فرمایاہے:-

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلام على عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفى الله تعالى كيك حدب اوراس كر ررزيده

بندول پرسلام ہو۔

حق تعالیٰ کی ذات سے اساء و صفات و شیون واعتبارات کے پردوں کادور ہونادو قتم پرہے۔ایک دہ خرق ہے جو باعتبار شہود کے ہے۔ خرق وجود کی ممتنع اور محل ہا عتبار شہود کے ہے۔ خرق وجود کی ممتنع اور محال ہے اور خرق شہود کی ممکن بلکہ واقع ہے۔ گواقل قلیل اور اخص خواص کے نصیب ہو اور بیہ جو حدیث میں آیا ہے۔ اِنَّ للْهِ سَبْعِیْنَ اَلٰفَ حِجَابِ مِنْ تُوْدٍ وَظُلْمَةٍ لَوْ کَشَفَتُ لَا خُوفَتُ سُبْحَاتُ وَجُهِهِ مَا اَنْتَهٰی اِلْیْهِ بَصَرَهُ مِنْ خَلَقِه کہ الله تعالیٰ کے لئے سر ہزار ظلمت و نور کے پردے ہیں۔اگر وہ دور ہوں تواس کی ذات کے تجلیات ہرایک چیز کوجواس کی خلق میں سے اس تک پہنچ جلادیں۔

اس کشف و خرق ہے مراد خرق وجودی ہے جو ممتنع اور محال ہے اور وہ جواس فقیر نے اپنے بعض رسالوں میں حق تعالیٰ کی ذات ہے تمام حجابوں کے خرق کی نسبت لکھا ہے۔ مراد اس خرق سے خرق شہودی ہے۔ جس طرح کہ اللہ تعالیٰ کسی شخص کواس قتم کی بینائی عطا کرے کہ حجابوں اور پردوں کے باہر سے پوشیدہ اشیاء کودیکھ لے توجس طرح یہاں حجابوں اور پردوں کادور ہونا باعتبار شہود کے ہے۔ ای طرح وہاں ہے۔

پس معلوم ہواکہ یہ جو فقیر نے جواز خرق کی نبت کھاہے۔ خرق کے عدم جواز کے منافی نہیں وہ خرق اور ہے یہ مجاز کے منافی نہیں وہ خرق اور ہے یہ خرق اور فکلا تکی میں المُمُترِیْنَ (پس کھی شک نہ کر) وَالسَّلامُ عَلَی اتَّبُعَ الْهُدی وَالْتَوْرَ مُتَابِعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَیْهِ وَالِهِ الصَّلَوَاتُ وَالتَّسْلِیْمَاتُ الْعُلی سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفی علیہ کی متابعت کولازم پکڑا۔

#### مكتوب ١٤

اس بیان میں کہ مراتب نہایت النہایت کے آگے ایک اور مرتبہ آتا ہے جس کاہر ایک ذرہ
تمام دائرہ امکان سے کئی گنازیادہ ہے۔ شخ فرید تھائیسر کی کی طرف صادر فرمایا ہے:اللہ تعالی کی عنایت اور اس کے حبیب علیہ الصلوۃ والسلام کے طفیل عروج کے وقت نہایت
النہایت کے مرتبوں کے آگے ایک اور مرتبہ آتا ہے۔ جس مقام کاہر ایک ذرہ تمام دائرہ امکان سے گئی گنازیادہ ہے۔ پس اگر اس مقام کا ایک ذرہ سلوک کر کے قطع کیا جائے تو گویا تمام دائرہ امکان سے گئی گنا

زیادہ مسافت طے ہوجائے گ۔خاص کرجب کہ اس مرتبہ سے لمبی مسافت طے کی جائے۔

پس معلوم ہواکہ مراتب وجوب فمافوقہا کے مقابلہ میں دائرہ امکان کی کچھ مقدار نہیں۔ کاش کہ ان میں قطرہ اور دریا ہی کی نبیت ہوتی۔ اس سے ثابت ہواکہ اپنیاؤں کی قوت سے دوست کے کوچہ میں نہیں پہنچ سکتے اور اپنی آئھوں سے اس کو نہیں دیکھ سکتے۔ لَا یَحْمِلُ عَطَا یَاالْمَلِكِ اِلّا مَطَایَاهُ یادشاہ کے عطوں کواس کے اوزٹ اٹھا سکتے ہیں۔

#### مكتوب ٢٤

اس بیان میں کہ صوفیہ نے سیر کو آفاق دانفس ہی میں مخصر رکھاہے ادر تخلیہ اور تخلیہ اور تخلیہ اور تخلیہ اور حضرت ایشان یعنی حضرت مجدد قدس سر ہاس حصرت منع فرماتے ہیں اور نہایت النہایت کو آفاق دانفس سے باہر ثابت کرتے ہیں۔خواجہ جمال الدین دلد مر زاحیام الدین احمد کی طرف صادر فرمایاہے:-

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ وَالصَّلَوْةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِ الْمُوْسَلِيْنَ وَعَلَى الِهِ الْكِرَامِ

وَأَصْحَابِهِ الْعِظَامِ إلى يَوْمِ الْقِيَامِ

فرزندعزیز!خدا تحقے سعادت بخفے۔گوش ہوش سے سنو کہ جب سالک نیت کو درست اور خالص کرے۔اللہ تعالیٰ کے ذکر میں مشغول ہو تاہے اور سخت ریاضتیں اور مجاہدے اختیار کر تاہے اور تزکیہ پاکر اس کے اوصاف ر ذیلہ اخلاق حسنہ سے بدل جاتے ہیں اور توبہ وانا بت اس کو میسر ہو جاتی ہے اور دنیا کی محبت اس کے ول سے نکل جاتی ہے اور صبر و تو کل ورضاحاصل ہو جاتے ہیں اور اپنی حاصل شدہ معافی کو در چہ بدر چہ اور تر تیب وار عالم مثال میں مشاہدہ کرتاہے اور اپنی آ ب کو بشریت کی کدور توں اور کمینہ صفتوں سے پاک وصاف دیکھتاہے۔ تواس وقت اس کا سیر آ فاتی تمام ہو جاتا ہے۔

اس مقام میں اس گروہ میں سے بعض نے احتیاط اختیار کی ہے اور انسان کے ساتوں لطیفوں میں سے ہر ایک لطیفہ کے لئے عالم مثال میں اس کے مناسب انوار میں سے ایک نور مقرر کیاہے اور اس نور مثالی میں سے نور کے ظاہر ہونے کو اس لطیفہ کی صفائی کی علامت مقرر کی ہے اور اس سیر کو لطیفہ قلب سے شروع کرکے بتدر تنجو ترب لطیفہ اخفی تک جو تمام لطائف کامنتہاہے۔ پہنچایاہے۔

مُثلًا صفائی قلب کی علامت قلب کے نور کا ظہور مقرر کی ہے اور عالم مثال میں وہ نور نور سرخ کی صورت میں مقرر ہے۔ صورت میں ہے اور صفائی روح کی علامت اس کے نور کا ظہور ہے۔ جو نور زر وکی صورت میں مقرر ہے۔ ای طرح دوسرے لطائف کا حال ہے۔ پس سیر آفاقی کا حال ہے ہے۔ کہ سالک اپنے اوصاف کی تبدیلی اور اخلاق کے تغیر کو عالم مثال کے آئینے میں مشاہدہ کرتاہے اور اپنی کدور توں اور ظلمتوں کا دور ہونا اس جہان میں محسوس کر تاہے۔ تاکہ اس کواپی صفائی کا یقین اور اپنے تزکیہ کاعلم ہو جائے۔ جب سالک اس سیر میں دمیدم اپنے احوال واطوار کو عالم مثال میں جو من جملہ آفاق کے ہے۔ مشاہدہ کر تاہے اور اس عالم میں ایک حالت سے دوسر ی حالت میں اپنی تبدیلی کو دیکھتا ہے۔ توگویا اس کا بیسیر آفاق ہی میں ہے اگر چہ در حقیقت یہ سیر سالک کے اپنے نفس کا سیر ہے اور اس کے اپنے اوصاف واخلاق میں حرکت کیفی ہے۔ لیکن چو نکہ دور بینی کے باعث اس کے مد نظر آفاق ہے نہ کہ انفس۔ اس لئے یہ سیر بھی آفاق کی طرف منسوب ہے۔ سیر الی للد کا تمام ہونا کہ حرف منسوب ہے۔ سیر الی للد کا تمام ہونا مقرر کیا ہے اور فناکواس سیریر موقوف رکھا ہے اور اس سیر کوسلوک سے تعبیر کیا ہے۔

اس کے بعد جوسیر واقع ہوتاہے۔اس کوسیر انفسی کہتے ہیں اور سیر فی اللہ بھی بولتے ہیں اور بھا باللہ اس مقام میں خابت کرتے ہیں اور اس مقام میں سلوک کے بعد جذبہ کاحاصل ہوناجانتے ہیں۔ چونکہ سالک کے لطائف سیر اول میں تزکیہ پاچکتے ہیں اور بشریت کی کدور توں سے صاف ہو جاتے ہیں۔اس لئے یہ قابلیت پیدا کر لیتے ہیں کہ اسم جامع (جواس کارب ہے) کے ظلال وعکو سان لطائف کے آئینوں میں ظاہر ہوں اور یہ لطائف اس اسم جامع کی جزئیات کے تجلیات و ظہورات کے مظہر اور مورد ہوں۔

اس میر کوسیر انفسی اس لئے کہتے ہیں۔ کہ انفس اساء کے ظلال وعکوس کے آئینے ہیں۔ نہ یہ کہ سالک کاسیر نفس میں ہے۔ جیسے کہ سیر آفاقی میں گزرا۔ کہ باعتبار آئینہ ہونے کے اس کوسیر آفاقی کہا ہے۔ نہ یہ کہ سیر آفاق میں ہے۔ اس سیر میں در حقیقت انفس کے آئینوں میں اساء کے ظلال کاسیر ہے۔ اس معثوق فی العاشق کہتے ہیں ہے۔ اس معثوق فی العاشق کہتے ہیں ہے۔ اس مار کوسیر معثوق فی العاشق کہتے ہیں ہے۔

آئینہ صورت از سفر دور است کان پذیراے صورت از نور است ترجمے سفر سے صورت کا آئینہ ہے دور قبول کرتا ہے صورت کو وہ بباعث نور

اس سیر کوسیر فی الله اس اعتبارے کہہ سکتے ہیں۔ کہ صوفیاء نے کہا کہ سالک اس سیر میں الله تعالیٰ کے اخلاق سے مخلق و متصف ہو جاتا ہے اور ایک خلق سے دوسری خلق میں انقال کرتا ہے۔ کیونکہ مظہر کو ظاہر کے بعض اوصاف سے حصہ حاصل ہو تا ہے اگرچہ اجمالی طور پر ہو۔ گویا حق تعالیٰ کے اساء میں سیر متحقق ہو گیا۔ اس مقام کی نہایت تحقیق اور اس کلام کی تقیح یہی ہے۔ جو بیان ہو چکی۔ دیکھیں صاحب مقام کا کیا حال ہو گا اور کلام کے متعلم کی کیام اد ہوگی۔ ہر ایک شخص سے اس کی سمجھ کے مطابق کلام کرتا ہے۔ کہنے والا اپنی کلام سے خواہ کچھ معنی مرادر کھے۔ سننے والا ای کلام سے کچھ اور معنی بھی سمجھ

ليتاہے۔

یہ لوگ سیر انفسی کو بے تکلف سیر فی اللہ او بے تحاشااس کوبقاباللہ کہتے ہیں اور مقام وصال واتصال خیال کرتے ہیں۔ یہ اطلاق اس فقیر پر بہت گرال گزرتے ہیں۔ اس واسطے اس کی توجیہ اور تھی میں حیلہ و تکلف کیاجا تا ہے۔ جس کا بچھ حصہ ان کی کلام سے ماخوذ ہے اور بچھ افاضہ اور الہمام کی راہ سے حاصل ہے۔ سیر آفاقی میں رذا کل یعنی بری صفتوں سے تخلیہ حاصل ہو چکا ہو تا ہے اور سیر انفسی میں اظلاق حمیدہ سے آراستہ ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ تخلیہ یعنی بری صفات سے خالی ہونا مقام فنا کے مناسب اخلاق حمیدہ سے آراستہ ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ تخلیہ یعنی بری صفات سے خالی ہونا مقام فنا کے مناسب ہے اور تحلیہ یعنی نیک صفات سے آراستہ ہونا مقام بقائے لاائق۔ ان کے فرد یک اس سیر نفسی کی نہایت نہیں اور عمر ابدی کے ساتھ بھی اس کے منقطع نہ ہونے کا حکم کیا ہے اور کہا ہے۔ کہ محبوب کے نہیں اور خصاتوں کی کوئی نہایت نہیں۔

پس ہمیشہ کے لئے سالک متخلق کے آئینہ میں اس کی صفات میں ہے کسی صفت کی تجلی ہو گی اور اس کے کمالات میں سے کسی کمال کا ظہور ہو گا۔ پھر انقطاع کہاں ہو گااور نہایت کس طرح جائز ہو گی اور انہوں نے کہاہے ہے

> ذرہ گربس نیک دربس بدبود گرچہ عمرے ننگ زند درخود بود ترجمے ذرہ گر ہو نیک یا ہو بد عیاں عمر بھر دوڑے تو پھر بھی ہے یہاں

ادراس فنادبقا پرجوسیر آفائق اورا نفسی ہے حاصل ہوا ہے۔ ولایت اطلاق کرتے ہیں اور نہایت کمال ای جگہ تک جانتے ہیں۔اس کے بعد اگر سیر میسر ہو۔ تووہ سیر ان کے نزدیک رجو عی ہے۔ جس کو سیر عن اللہ باللہ ہے تعبیر کرتے ہیں۔

ای طرح سیر چہارم کو بھی جس کوسیر فی الاشیاء باللہ کہتے ہیں۔ نزول کے ساتھ تعلق رکھتاہ۔
ان دوسیر وں کو بھیل وارشاد کیلئے مقرر کیاہے۔ جس طرح کہ پہلے دوسیر وں کو نفس ولایت و کمال کے حاصل ہونے کے لئے مقرر کیاہے اور بعض نے یوں کہا ہے۔ کہ وہ ستر ہزار پردے جن کاذکر حدیث میں آیاہے۔ اِنَّ لِلْلَهِ لَسَبْعِیْنَ اللّٰفَ حِجَابِ مِنْ نُوْدٍ وَظُلْمَةِ (اللّٰہ تعالیٰ کے لئے نور وظلمت کے ستر ہزار پردے ہیں) سب کے سب سیر آفاقی میں دور ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ ساتوں لطائف میں سے ہر ایک لطیفہ دس وس ہزار پردوں کو دور کر دیتاہے اور جب یہ سیر تمام ہو جاتاہے۔ پردے بھی سب کے سب دور ہو جاتے ہیں اور مقام وصل میں پہنچ جاتاہے۔ یہ سب دور ہو جاتاہے اور مقام وصل میں پہنچ جاتاہے۔ یہ الرباب ولایت کے میر وسلوک کا حاصل اور ان کے کمال و شکیل کا نبخہ جامعہ۔

اس بارہ میں جو کچھ اس فقیر پراللہ تعالیٰ کے فضل وکرم سے ظاہر کیا گیاہے اور جس راتے پراس فقیر کو چلایا ہے۔اس نعمت کے ظاہر اور عطیہ کے شکر اداکرنے کی خاطر اس کو لکھتااور بیان کر تاہے۔ فَاعْتَبِرُوْا یَا وَلِی الْأَبْصَادِ

اے عزیز خدا تحقے سیدھے راستہ کی ہدایت دے۔ تحقے جاننا چاہئے کہ حق تعالیٰ جو بے چون وچگون ہے۔ جس طرح آفاق سے وراءالوراء ہے۔ اسی طرح آفق سے بھی وراءالوراء ہے۔ پس سیر آفاقی کوسیر آفاقی کوسیر فی اللہ کہنا فعنول ہے۔ بلکہ سیر آفاقی اور سیر انفسی کوسیر فی اللہ کہنا فعنول ہے۔ بلکہ سیر آفاقی اور سیر انفسی دونوں سیر الیٰ اللہ میں داخل ہیں اور سیر فی اللہ وہ سیر ہے۔ جو آفاق وانفس سے کی منزلیں دور اور ان سے وراءالوراء ہے۔ عجب معاملہ ہے۔ کہ انہوں نے سیر فی اللہ کوسیر انفسی مقرر کیا ہے اور اس کو بے نہایت کہا ہے اور عمر ابدی سے بھی اس کا طے ہونا جائز نہیں سمجھا۔ جیسے کہ گزر چکا ہے۔ جب انفس بھی آفاق کی طرح دائرہ امکان میں داخل ہے۔ تو اس صورت میں دائرہ امکان کا قطع کرنانا ممکن ہوگا۔ پس اس سے دائمی مایوسی اور خدارہ کے سوا پچھے حاصل نہ ہوگا۔ نہ بھی فنا محقق ہوگی نہ بقا متصور ہوگا۔ پس وصال واتصال کیسے ہوگا اور قرب و کمال کیا حاصل نہ ہوگا۔ نہ بھی فنا محقق ہوگی نہ بقا متصور ہوگا۔ پس

سجان اللہ اجب بزرگ لوگ پانی کو چھوڑ کر سر اب پر کفایت کریں اور الی اللہ کونی اللہ خیال کریں اور امکان کو وجوب نصور کریں اور چون کو پیچون تعبیر کریں۔ تو پھر چھوٹوں اور پست فطر توں کا کیا گلہ اور کیا شکایت ہے۔ ان لوگوں کو کیا ہوگیا۔ انہوں نے انفس کو کس اعتبارے حق تعالیٰ کہا ہے۔ کہ اس کے سیر کو باوجود حدو نہایت کے بہایت کہا ہے۔ سالک آئینہ میں حق تعالیٰ کے اساءو صفات کا وہ ظہور جو انہوں نے سیر انفسی میں مقرر کیا ہے۔ وہ اساءو صفات کے ظلال میں سے کسی ظل کا ظہور ہے۔ نہ عین اساءو صفات کا ظہور ہے۔ نہ عین اساءو صفات کا ظہور۔ اس مضمون کی شخصی اس مکتوب کے آخر میں انشاء اللہ تعالیٰ کھی جائے گی۔

میں کیا کروں اور باوجود علم و تمیز کے حق تعالیٰ کی پاک جناب میں یہ بے ادبی کس طرح جائز کے موں اور حق تعالیٰ کے ملک میں غیر کو کیے شریک کروں۔اگر چہ ان بزرگواروں کے حقوق بھے پر لازم بیں۔ کیونکہ انہوں نے جھے طرح طرح کی تربیت سے پرورش کیا ہے۔ لیکن حق تعالیٰ کے حقوق ان تمام کے حقوق سے بڑھ کر بیں اور اس کی تربیت دوسر وں کی تربیت سے برتر ہے۔ اللہ تعالیٰ کی حسن تمام کے حقوق سے بڑھ کر بیں اور اس کی تربیت دوسر وں کی تربیت سے برتر ہے۔ اللہ تعالیٰ کی حسن تربیت کے سبب میں نے اس بھنور سے نجات پائی ہے اور اس کے ملک مقدس میں غیر کوشر یک نہیں کیا۔الْحَمْدُ لِلْهِ الَّذِی هَدَانَا لِهْدًا وَمَا کُتُا لِنَهْعَدِی لُولَا اَنْ هَدَانَا اللهُ (الله تعالیٰ کیلئے حمہ ہے جس کیا۔الْحَمْدُ لِلْهِ اللّٰہِ اللهُ (الله تعالیٰ بیون و بے چگون فی ہے۔ سب اس کی بارگاہ سے مسلوب اور دور ہے اور جو چیز چونی اور چندی کے داغ سے لتھڑی ہوئی ہے۔ سب اس کی بارگاہ سے مسلوب اور دور

ہے۔ پس آفاق کے آئیوں میں اور انفس کی جلوہ گاہوں میں حق تعالیٰ کی پچھ گنجائش نہیں اور جو پچھ ان میں ظاہر ہو تاہے وہ بھی چند وچون کا مظہر ہے۔ پس انفس و آفاق ہے آگر رناچاہے اور حق تعالیٰ کو انفس و آفاق سے ماوراء ڈھونڈ ناچاہے۔ جس طرح دائرہ امکان یعنی انفس و آفاق میں حق تعالیٰ کی ذات کی گنجائش نہیں۔ اس کے اساو صفات کی بھی گنجائش نہیں۔ کیونکہ جو پچھ وہاں ظاہر ہے۔ اساء وصفات کی طلال و عکو س اور ان کی شبہ و مثال ہیں۔ بلکہ اساء و صفات کی ظلیت اور مثالیت بھی آفاق وانفس سے طور پر بیان کیا گیا ہے۔ ورنہ ظہور کس کا اور بخلی کہاں۔ باہر ہے۔ اس جگہ تعبیہ اور نقش قدرت کے طور پر بیان کیا گیا ہے۔ ورنہ ظہور کس کا اور بخلی کہاں۔ کیونکہ حق تعالیٰ کے اساء و صفات کی ظلیت کے معنی سمجھ میں نہیں جب سے انقل کے اساء و صفات کی ظلیت کے معنی سمجھ میں نہیں جب تک انفس و آفاق سے باہر نہ نگلیں حق تعالیٰ کے اساء و صفات کی ظلیت کے معنی سمجھ میں نہیں ترب تو پھر اساء و صفات کی ظلیت کے معنی سمجھ میں نہیں ترب تو پھر اساء و صفات تک وصول کیسے حاصل ہوگا۔

عجب معاملہ ہے کہ اگر میں اپنے بیٹنی مکشوفات و معلومات کو بیان کروں۔ تو مشاکخ کے فدان اور ان کے کشوفات کے مکشوفات کے مکشوفات کے محاول کرے گا اور کون قبول کرے گا اور کون قبول کرے گا اور اگر کچھ نہ کہوں پوشیدہ ہی رہنے دوں۔ تو حق باطل کے ساتھ ملارہے گا اور حق تعالیٰ کے حق میں ان امور کا اطلاق جائز سمجھا جائے گا جواس کی بارگاہ کے لائق نہیں۔ اس لئے جو پچھ حق تعالیٰ کی پاک جناب کے نامناسب ہے۔ اس کوسلب اور دفع کرتا ہوں اور دوسروں کے خلاف سے نہیں ڈرتا ہوں۔ ان کی مخالفت کا خوف تب ہو سکتا ہے۔ جب کہ میرے معاملہ میں تذبذب اور میرے مکشوف میں شبہ ہو۔ جب اصل حقیقت کو صبح کی سفیدی کی طرح ظاہر کر دیں اور اصل معاملہ کو چود ہویں رات کے چاند کی طرح واضح کر دیں اور میں تو پھر شبہ کہاں ہو گا اور تردو طرح واضح کر دیں اور تمام ظلال وشبہ و مثال سے گزار کر بالاتر لے جائیں تو پھر شبہ کہاں ہو گا اور تردو ویڈ بذب کس کو پیدا ہو گا۔

ہمارے حضرت خواجہ قدس سرہ فرمایا کرتے تھے۔ کہ احوال کے درست ہونے کی علامت اپنے کمال پریقین کا حاصل ہونا ہے۔ نیز تذبذب واشتباہ کیے متصور ہو سکتا ہے۔ جب کہ اللہ تعالیٰ کی عنایت بے غایت سے ان بزرگواروں کے مقرر احوال کی تفصیل پر اطلاع ہو چگی ہے اور معارف توحید واتحاد واحاطہ وسریان مکثوف ہوگئے ہیں اور ان کے مکثوف ومشہود کی حقیقت حاصل ہو چگی ہے اور ان کے علوم ومعارف کے وقائق واضح ہوگئے ہیں۔

فقیر مد توں تک اس مقام میں تھیرار ہااور ان کے قلیل وکثیر پر خوب غور کیا۔ آخر کار فضل خدواندی جل شاندے ظاہر ہوا۔ کہ یہ سب ظلال کے شعبدے اور شبہ ومثال کی گر فقاری ہے مطلوب ان سب سے وراءالوراءاور مقصودان سے سواءالسواء ہے۔ ناچاران سب سے منہ پھیر کر پیچون کی بارگاہ

پاک کی طرف متوجہ ہوااور جو کچھ چندوچون کے داغ سے موسوم تھا۔ اس سے بیزار ہوا۔ اِنّیٰ وَجُھنتُ وَ جُھِی لِلَّذِی فَطَوالسَّموٰ تِ وَالْاَدْضَ حَنِیْفًا وَمَا اَنَا مِنَ الْمُشْوِکِیْنَ (سب طرف سے ہٹ کر بیں نے اپنی آئے اپنی اور زبین کو پیدا کیااور میں نے اپنی آسانوں اور زبین کو پیدا کیااور بیں مشرکوں بیں سے نہیں ہوں اگر معاملہ ایسانہ ہو تا تو مشاکع کے بر خلاف ہر گزنہ کہتااور ظن و تخین سے ان کی مخالفت نہ کر تا۔ نیز اگر بیہ خلاف حق تعالی کی ذات و صفات کے مشلق نہ ہو تا اور اس کی تقدیس و تنزیہ کی نبیت گفتگونہ ہوتی۔ تو پھر بھی ان بزرگوں کے مشوف کے بر خلاف و قوع بیں نہ آتا اور ان کے علوم کی نبیت گفتگونہ ہوتی۔ تو پھر بھی ان بزرگوں کے مشوف کے بر خلاف و قوع بیں نہ آتا اور ان کے علوم کی نافت بیں کلام نہ کر تا۔ کیونکہ بیں انہی کی دولتوں کے خر منوں کا کمینہ خوشہ چین ہوں اور انہی کی نعمتوں کے وستر خوان سے ہی خوردہ کھانے والا فقیر ہوں بار بار بہی ظاہر کرتا ہوں۔ کہ انہی لوگوں نے مجھے طرح طرح کی تربیت سے پرورش کیا ہے اور طرح طرح کے کرم واحسان سے مجھے فائدہ پہنچایا ہے۔

لیکن کیاکروں حقوق خداوندی ان کے حقوق سے برتر ہیں۔ جب حق تعالیٰ کی ذات وصفات کی بحث در میان میں آگئ اور معلوم بواکہ بعض امور کا اطلاق حق تعالیٰ کی پاک جناب کے لاگق نہیں۔ تو اس مقام میں خاموش رہنااور دوسر ول کے خلاف سے ڈرنادین ودیانت سے دور ہے بندگی اور اطاعت کا مقام اس کی تاب نہیں لاسکتا۔ علماء کا خلاف مشاکنے کے ساتھ مسکلہ توحید وغیرہ امور خلافیہ میں نظر واستد لال کی وجہ سے ہے۔ علماء واستد لال کی وجہ سے ہے اور فقیر کا خلاف ان کے ساتھ ان امور میں کشف وشہود کی وجہ سے ہے۔ علماء ان امور کی قباحت کے قائل ہیں اور فقیر بشرط عبور ان امور کے حسن کا۔ مسکلہ وحدت وجود میں شخ علاؤ ان الدولہ کا خلاف علماء کے طور پر مفہوم ہو تاہے اور اس کی نظر امور کی قباحت پر ہے۔ اگر چہ اس کا خلاف الدولہ کا خلاف علماء کے طور پر مفہوم ہو تاہے اور اس کی نظر امور کی قباحت پر ہے۔ اگر چہ اس کا خلاف کشف کی راہ سے بھی ہے۔ کیو نکہ صاحب کشف ان کو فتیح نہیں جانتا۔ اس لئے کہ بیہ مسکلہ احوال غریبہ اور معارف پر کفایت اور معارف پر کفایت

سوال -اس صورت میں مشائخ باطل ہوں گے اور حق ان کے مکشوف و مشہود کے برخلاف ہوگا۔
جواب: - باطل وہ ہو تا ہے جس میں صدق کی بونہ ہواور جس کا ہم ذکر کر رہے ہیں۔ان احوال
ومعارف کا باعث حق تعالیٰ کی محبت کا غلبہ ہے۔ یعنی حق تعالیٰ کی محبت یہاں تک غالب آجاتی ہیں۔ کہ
ان کی نظر بصیرت میں ماسواکا نام و نشان نہیں چھوڑتی اور غیر وغیریت کا اسم ورسم محو و لاشے کر دیتی
ہے۔ اس وقت سکر وغلبہ حال کے باعث ماسواکو معدوم جانتے ہیں اور حق تعالیٰ کے سوا پچھ موجود
نہیں دیکھتے۔

یہاں باطل کیا ہے اور بطلان کہاں ہے۔ اس مقام میں حق کا غلبہ اور باطل کا بطلان ہے بزرگواروں نے حق تعالیٰ کی محبت میں اپنے آپ کواوراپنے غیر کو قربان کر دیاہے اور اپنااور اپنے غیر کا نام و نشان نہیں چھوڑا۔ باطل توان کے سامیہ سے بھا گتا ہے۔ یہاں سب حق ہی حق ہے اور حق ہی کے لئے ہے۔ علمائے ظاہر بین ان کی حقیقت کو کیا پا سکیں اور ظاہر می مخالفت کے سوااور کیا سمجھیں اور ان کے کمالات کو کیسے حاصل کر سکیں۔

گفتگواس امر میں ہے کہ ان احوال ومعارف کے سوااور بھی اس قتم کے کمالات ہیں۔ جن کے ساتھ بید احوال ومعارف وہ نبیت رکھتے ہیں۔ جو قطرے کو دریائے محیط کے ساتھ ہے آساں نبیت بعرش آمد فرود ورنہ بس عالیت پیش خاک تود ترجمہ عرش سے نیچ ہے گرچہ آساں لیک اونچاہے زمیس سے اے جوال اب ہم اصل بات کو بیان کرتے ہیں اور کہتے ہیں۔ کہ یہ جوانہوں نے خرق ججب لیعنی پردوں کے اب ہم اصل بات کو بیان کرتے ہیں اور کہتے ہیں۔ کہ یہ جوانہوں نے خرق ججب لیعنی پردوں کے

مب ہے ہوئی دیا ہے۔ کہ سیر آفاقی میں سب ظلمانی اور نورانی پردے دور ہو جاتے ہیں۔ جیسے کہ گزریما گزریما

رريا-

فقیر کے نزدیک اس کلام میں خدشہ ہے بلکہ اس کے برخلاف ثابت ہے اور مشہود ہواہے۔ کہ ظلمانی پردوں کادور ہونامکان کے تمام مراتب طے کرنے یعنی سیر آفاتی اور سیر انفسی کے تمام ہونے پروابسة ہے اور نورانی پردوں کادور ہوناحق تعالیٰ کے اساءو صفات کے سیر پر موقوف ہے۔ حتی کہ نظر میں نہ اسم ہے نہ صفت اور نہ شان اور نہ اعتبار۔ اس وقت تمام نورانی پردے دور ہو جاتے ہیں اور وصل عریانی حاصل ہوتا ہے اور ایسے وصل والا نہایت ہی عریانی حاصل ہوتا ہے اور ایسے وصل والا نہایت ہی عریانی جا حریانی جا سے دور ایسے وصل والا نہایت ہی عریانا وجود ہے۔

پس سیر آفاقی میں معلوم نہیں کہ نصف ظلمانی پردے بھی دور ہوتے ہوں۔ پھر نورانی پردوں کے دور ہونے کا کیاحال ہے۔

حاصل کلام یہ ہے کہ ظلمانی پردوں میں مختلف اور متفاوت مرتبے ہیں۔ جو اشتباہ کا سب ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ نفسانی پردے ظلمت میں قلبی پردوں کے اوپر ہیں۔ جس طرح کہ تھوڑی سی ظلمت والی چیز بہت می ظلمت والی چیز کی نسبت اپ آپ کو زیادہ نورانی ظاہر کرے اور ظلمانی نورانی مختل ہو۔ ورنہ در حقیقت ظلمانی ظلمانی جاور نورانی نورانی۔ تیز نظر والا شخص ایک کو دوسرے کے ساتھ نہیں ملا تااور اشتباہ کا باعث معلوم کرکے ظلمت پرنور کا تھم نہیں کر تا۔ ذیلک فضل الله یُوٹیه من یہ الله می الله میں الله اور الله تعالی من یہ الله تعالی کا فصل ہے۔ جس کو چاہتا ہے دیتا ہے اور الله تعالی من یہ الله تعالی کا فصل ہے۔ جس کو چاہتا ہے دیتا ہے اور الله تعالی کا

برے فضل والاہے۔

وہ طریق کہ جس کے سلوک ہے اس فقیر کو مشرف فرمایا ہے۔ابیاطریق ہے جو جذبہ وسلوک کا جامع ہے۔ وہاں تخلیہ اور تحلیہ باہم جمع ہیں اور تصفیہ و تزکیہ ایک دوسرے سے ملے ہوئے ہیں۔اس مقام میں سیر انفسی سیر آفاقی کو شامل ہے۔ عین تصفیہ میں تزکیہ ہے اور عین تحلیہ میں تخلیہ۔ جذبہ سے سلوک حاصل ہو تا ہے اور انفس کو آفاق شامل ہے۔ لیکن تقدم ذاتی تحلیہ اور جذبہ کے لئے ہے اور تزکیہ پر تصفیہ کوذاتی سبقت ہے اور مد نظر و ملحوظ انفس ہے نہ کہ آفاق۔

یمی وجہ ہے کہ یہ راستہ سب راستوں ہے اقرب اور وصل کے زد یک ترہے۔ بلکہ میں یہ کہتا ہوں کہ یہ طریقہ البتہ موصل ہے۔ یہاں عدم وصول کا اختال مفقود ہے۔ حق تعالی سے استقامت اور فرصت طلب کرنی چاہئے اور یہ جو میں نے کہا ہے کہ یہ طریق البتہ موصل ہے۔ اس لئے ہے کہ اس راہ کا پہلا قدم جذبہ ہے۔ جو وصول کی وہلیز ہے اور تو تعات کی جگہیں یا سلوک کی منزلیس ہیں۔ یا وہ مقامات جذبات جو سلوک پر شامل نہ ہوں اور اس طرق میں یہ دونوں مانع مر تفع ہیں۔ کیونکہ یہ سلوک طفیلی ہے۔ جو جذبہ کے ضمن میں حاصل ہو جاتا ہے۔ یہاں نہ سلوک خاص ہے اور نہ جذبہ ناقص تاکہ سدراہ ہوں۔

یہ وہ طریق ہے جو انبیاء علیم السلام کی شاہراہ ہے۔ یہ بزرگوار اس راہ ہے اپنا پے درجوں کے موافق وصول کی منزلوں تک پنچے ہیں اور آفاق وانفس کوایک قدم سے قطع کر کے دوسرا قدم آفاق وانفس کے آگے رکھاہے اور اپنامعاملہ سلوک و جذبہ سے آگے لے گئے ہیں۔ کیونکہ سلوک کی نہایت سیر آفاقی کی نہایت تک۔ جب سیر آفاقی وانفسی ختم ہوائے سلوک و جذبہ کامعاملہ بھی تمام ہوا۔ بعدازاں نہ سلوک ہے نہ جذبہ یہ بات ہر مجذوب سالک اور سالک مجذوب کی سمجھ میں نہیں آتی۔ کیونکہ ان کے نزدیک آفاق وانفس کے آگے کوئی مرتبہ نہیں۔ اگر مخابدی اور دائی عمر پائیں اور اس کو سیر انفسی میں لگائیں۔ تو بھی اس کو تمام نہ کر سکیں ایک بزرگ فرمانا ہے۔ بیت

ذرہ گربس نیک در بس بدبود گرچہ عمرے تگ زند درخو دبود ترجم ذرہ گر ہو نیک یا ہو گربرا عمر بھر دوڑے رہے اس جاپڑا ایک ادر بزرگ فرماتا ہے۔ کہ مجلی ذاتی متجلی لہ کی صورت کے سوانہیں ہوتی۔ کیونکہ متجلی لہ نے حق کے آئینہ میں اپنی صورت کے سوانہیں دیکھا اور حق کو نہیں دیکھا اور نہ ہی ممکن ہے۔ کہ اس کو

جاننا چاہئے کہ میرے پیروں اور خداکی طرف مجھے راہنمائی کرنے والوں نے جن کے وسیلہ سے میں نے اس راہ میں آئھ کھولی ہے اور جن کے ذریعے یہ گفتگو کر رہا ہوں میں نے طریقت میں الف باکا سبق انہی ہے لیا ہے اور مولویت کا ملکہ انہی کی توجہ شریف سے حاصل کیا ہے۔ اگر مجھے علم ہے۔ توانمی کے طفیل ہے اور اگر معرفت ہے توانمی کی توجہ کا اثر ہے۔ اندران النہایت فی البدایت کا طریق میں نے انہی سے سکھا ہے اور قیومیت کی طرف انجذاب کی نسبت انہی سے اخذ کی ہے اور ان کی ایک کلام سے وہ کچھ کی ایک نظر سے وہ کچھ دیکھا ہے۔ جولوگ چاہوں میں بھی نہیں دیکھتے اور ان کے ایک کلام سے وہ کچھ پایا ہے جو دوسر سے سالوں میں نہیں یا سکتے۔ بیت

آنکہ بہ تبریزیافت یک نظرش مٹس دین طعنہ زند بردہ و حرہ کند برچلہ ترجیہ ایک نظر میں مثم تبریزی نے وہ کچھ پالیا

جوچلہوں میں اور لوگوں کو نہیں حاصل ہوا

كى نے كيا چھا كہاہ۔ بيت

نقشبندیه عجب قافله سالارانند که برندازره پنهال بحرم قافله را ترجمه بیت عجب بی قافله سالار بی به نقشبندی

كه لے جاتے ہيں پوشيدہ حرم تك قافلے كو

ا پی بلند فطرتی اور عالی ہمتی ہے طریقت کی ابتداسیر انفسی ہے مقرر کی ہے اور سیر آفاتی کو اس کے ضمن میں قطع کر لیتے ہیں۔ ان کی عبارت میں سفر در وطن ہے مرادیہی ہے۔ ان بزرگواروں کا طریق سب طریقوں ہے اقرب اور وصول کے نزدیک ترہے اور دوسروں کے سیر کی نہایت ان کے سیر کی ابتداہے۔ای واسطے انہوں نے فرمایاہے۔ کہ ہم نہایت کو بدایت میں درج کرتے ہیں۔

غرض ان بزرگواروں کا طریق مشاکھ کے تمام طریقوں سے بہت بلند ہے اور ان کی حضور و آگاہی ان میں سے اکثر کی حضور و آگاہی سے برتر ہے۔ ای واسطے انہوں نے فرمایا ہے کہ ہماری نبیت تمام نبیتوں سے برتر ہے اور نبیت سے ان کی مراد حضور و آگاہی ہے۔ لیکن چونکہ انفس و آفاق اور جذبہ وسلوک کے آگے اولیاء کی ولایت کا گزر نہیں۔ اس لئے ان بزرگواروں نے بھی آفاق وانفس کے سوا کوئی خبر نہیں دی اور جذبہ اور سلوک کے سواکوئی کلام نہیں کی اور کمالات ولایت کے اندازہ کے موافق کوئی خبر نہیں دی اور جو پھے بہی اور جو پھے بہی خبر نہیں اور جو پھے بہی اور کی خبر نہیں دیکھتے اور کی اور ایک خبر نہیں دیکھتے بہی اور بی کی تنہیں دیکھتے۔ اپ وجود میں ہے وَفِی اَنْفُسِٹُم اَفَلَا تُبْصِرُوْنَ اور تہاری جانوں میں نشان ہیں۔ کیا تم نہیں دیکھتے۔

الله تعالى كاحمد اور احسان ہے۔ كہ ان بزر گواروں نے اگر چہ انفس كے سواكوئى اور خبر نہيں دى ليكن انفس ميں گرفتارى بھى نہيں چاہتے ہيں۔ كہ انفس كو بھى آفاق كى طرح لا كے نيچے لائيں اور غيريت كے باعث اس كی نفی كريں۔

حضرت خواجہ بزرگ قدس سرہ فرماتے ہیں کہ جو پکھ دیکھااور سنااور جانا گیا۔ سب پکھ غیر ہے۔ کمہ لاےاس کی نفی کرنی چاہئے ہے

کلمہ لا ہے اس کی نفی کرنی چاہئے۔

نقشبند ندو لے بند بہر نقش نیند ہردم از بوالعجی نقش دگر پیش آر ند

ترجمیے نقشبند ہیں پر ہر نقش کے پابند نہیں ہیں

نقش نیا دیکھتے ہیں ایک پیہ فرسندہ نہیں ہیں

نقش نیا دیکھتے ہیں ایک پیہ فرسندہ نہیں ہیں

نقشبندانے و لے از نقش پاک نقشوں سے پاک

ترجمیے نقشبندی ہیں گر نقشوں سے پاک

ان کے نقشوں پر نہیں ہے ذرہ خاک

یہاں ایک سر ہے جو جانے کے لائق ہے اور وہ یہ ہے کہ غیریت کی نفی اور ہے اور غیریت کا انتفا اور شَمَّانَ مَا بَیْنَهُمَا (ان دونوں میں بہت فرق ہے) اور سے جو میں نے کہا ہے کہ جذبہ وسلوک و آفاق وانفس کے باہر ولایت کا قدمگاہ نہیں ہے۔وہ اس لئے ہے کہ ولایت کے ان چاروں ارکان کے آگے کمالات نبوت کے مبادی اور مقدمات ہیں۔جس کے بلند در خت تک ولایت کا ہاتھ نہیں پہنچ سکتا۔

انبیاء علیہم الصلاۃ والسلام کے اصحاب میں ہے اکثر لوگ اور باقی تمام امتوں میں ہے کمتر لوگ انبیاء علیہم الصلاۃ والسلام کی وراثت اور جبعیت کے طور پراس دولت ہے مشر ف ہوئے ہیں اور جذبہ وسلوک کی اس جامع راہ ہے بعد کی منازل کو قطع کر کے جذبہ وسلوک کے آگے قدم رکھا ہے اور دائرہ ظلال ہے باہر نکل کر انفس کو آفاق کی طرح چھے چھوڑ گئے ہیں۔ اس مقام میں وہ تجلے ذاتی ہرتی جو دوسر وں کے لئے برق خاطف کی طرح ہوتی ہے۔ ان کے لئے دائی ہے۔ بلکہ ان ہزر گواروں کا معاملہ مجلی ہے خواہ برتی ہو یا غیر برتی اعظے و برتر ہے۔ کیونکہ مجلی کچھ نہ کچھ ظلیت چاہتی ہے اور ظلیت کا ایک نقطہ ان ہزر گواروں کو کوہ عظیم نظر آتا ہے۔ ان ہزر گواروں کے کام کی ابتد اجذب و محبت اللی جل شانہ پر ہزر گواروں کو کوہ عظیم نظر آتا ہے۔ ان ہزر گواروں کے کام کی ابتد اجذب و محبت اللی جل شانہ پر ہے۔ جب اللہ تعالی کی عنا یہ بیغایت ہے یہ محبت د مبدم غالب آتی جاتی ہا ور قوت و غلبہ پکڑتی جاتی ہے۔ و آہتہ آہتہ ماسوا کی محبت زائل ہوتی جاتی ہے اور اغیار کی گرفتاری کا تعلق بند ہے دور ہو تاجاتا ہے۔ اور جب کسی صاحب دولت پر حق تعالی کی محبت غالب آجاتی ہے اور ماسوا کی محبت بالکل زائل ہو کر اس کی بجائے حق تعالی کی محبت وگرفتاری آجاتی ہے۔ واس کے بر ہاوصاف اور ردی اخلاق سب دور

ہوجاتے ہیں اور اخلاق حمیدہ سے آراستہ ہو کر مقامات عشرہ کے ساتھ محقق ہو جاتا ہے اور جو کچھ سیر آفاقی سے تعلق رکھتا ہے۔ سلوک اور ریاضتوں اور مجاہدوں کی تکلیف کے بغیر اس کو میسر ہو جاتا ہے۔ کیونکہ محبت محبوب کی اطاعت چاہتی ہے۔ جب محبت کامل ہو جائے۔ تواطاعت بھی کامل طور پر حاصل ہو جائے۔ ہوجاتی ہے اور جب محبوب کی اطاعت قوت بشری کے انداز کے موافق پورے طور پر حاصل ہو جائے۔ تو مقامات عشرہ حاصل ہو جاتے ہیں اور اس سیر محبوبی سے جس طرح سیر آفاقی تمام ہو جاتا ہے۔ سیر انفسی بھی ختم ہو جاتا ہے کونکہ مخبر صادق علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا ہے۔ اَلْمَونُهُ مَعَ مَنْ اَحَبُ (آدی اس کے ساتھ ہو گاجس کے ساتھ اس کی محبت ہوگی)

اور جب محبوب آفاق وانفس سے باہر ہے۔ محب بھی معیت کے تکم سے آفاق وانفس سے گزر جائے گا۔ یعنی سیر انفسی کو بھی پیچھے چھوڑ کر معیت کی دولت حاصل کرلے گا۔ یہ بزر گوار محبت کی دولت کے باعث نہ آفاق سے تعلق رکھتے ہیں نہ انفس کے ساتھ۔ بلکہ انفس و آفاق ان کے کام کے تالع ہیں اور جذبہ وسلوک ان کے معاملہ کا طفیل ہے۔ ان بزر گواروں کا سرمایہ محبت ہے۔ جس کو محبوب کی اطاعت نثر یعت کی تابعداری پر موقوف ہے۔ جواللہ تعالیٰ کے نزدیک پہندیدہ دین ہے۔

پس کمال محبت کی علامت شریعت کی کمال اطاعت ہے اور شریعت کی کمال اطاعت علم وعمل واخلاص پر منحصر ہے۔ وہ اخلاص جو تمام اقوال واعمال اور تمام حرکات وسکنات میں متصور ہوسکے وہ مخلص (بفتح لام) کا حصہ ہے۔ مخلص (بکسر لام) اس معماکو کیاپا سکتے ہیں۔ وَالْمُنْحُلِصُوْنَ عَلَی خَطَرٍ عَظِیْم (مخلص خطرہ عظیم پر ہیں) آپ نے سناہی ہوگا۔

آب ہم پھراصل بات کو بیان کرتے ہیں اور کہتے ہیں۔ کہ سلوک و جذبہ کے سیر سے مقصودیہ ہے۔ کہ انفس ان اخلاق ردیہ اور اوصاف رذیلہ سے جن کارئیس انفس کی گر فتاری اور انفس کی مر ادول اور خواہشوں کا حاصل ہونا ہے۔ پاک صاف ہو جائے۔ پس سیر انفسی بڑا ضروری ہے کیو نکہ اس کے سوا صفات رذیلہ سے صفات حمیدہ تک جانے کا اور کوئی راستہ نہیں اور سیر آفاقی مقصود سے خارج ہے کوئی غرض معتد ہہ اس کے متعلق نہیں کیونکہ آفاق کی گر فتاری انفس کی گر فتاری کے باعث ہے۔ کیونکہ جس چیز کوکوئی شخص دوست رکھتا ہے۔ اگر مال و فرز ند کو دوست رکھتا ہے داگر مال و فرز ند کو دوست رکھتا ہے تار مال و فرز ند کو دوست رکھتا ہے تواپ نفع اور فائدے کے لئے دوست رکھتا ہے۔ جب سیر انفسی میں حق تعالیٰ کی محبت کے غلبہ کے باعث اپنی دوست رکھتا ہے۔ جب سیر انفسی میں حق تعالیٰ کی محبت کے غلبہ کے باعث اپنی دوست رائل ہو جاتی ہے۔ تواس کے ضمن میں مال واولاد کی محبت بھی دور ہو جاتی ہے۔ بیں اسیر انفسی ضروری ہے اور سیر آفاتی اس کے ضمن میں اس کے طفیل میسر ہو جاتا ہے یہی بیں اسیر انفسی ضروری ہے اور سیر آفاتی اس کے ضمن میں اس کے طفیل میسر ہو جاتا ہے یہی بیں اسیر انفسی ضروری ہے اور سیر آفاتی اس کے ضمن میں اس کے طفیل میسر ہو جاتا ہے یہی

وجہ ہے کہ انبیاء علیہم الصلاۃ والسلام کاسیر انفس پر مو قوف ہے اور آفاقی اس کے طفیل اس کے ضمن میں طے ہوجاتا ہے۔ ہاں سیر آفاقی بھی نیک ہے۔ بشر طیکہ اس کے قطع کرنے کی فرصت دیں اور تو قفات میں ہی بتلا کے خلل کے بغیرانجام تک پہنچادیں اور اگر اس کے قطع کرنے کی فرصت نہ دیں اور تو قفات میں ہی بتلا رکھیں۔ تو پھر سیر آفاقی مالا یعنی میں واخل ہے اور مطلب حاصل ہونے سے مانع گناجاتا ہے۔ سیر انفسی جس قدر قطع کیا جائے غنیمت ہے کیونکہ برائی سے نیکی کی طرف جانا جس قدر ہو سکے۔ بہتر ہاں سیر کو انجام تک پہنچانا اور دائرہ نفس سے باہر لکانا بڑی نعمت ہاں کے ہوتے پچھ ضروری نہیں کہ انفس کی تلونیات کو آفاق میں معائنہ کریں لیمن اپنی صفاء کو نیا گئی معاونور سرخ کی صورت میں دیکھیں کیوں اپنی وجدان قلب کو مثال کے آئینہ میں معلوم کریں اور اس صفاء کو اپنی فراست کے حوالہ کیوں نہ کریں۔

مثل مشہورہ کہ دوازدہ سالہ لیعنی بارہ سال کے آدمی کو طبیب کی کیا حاجت ہے اپنے وجدان صحیح ہے اپنے اوجدان صحیح ہے اپنے احوال کے تلونیات معلوم کرلے گااور فراست کے ساتھ اپنی صحت و بیاری کا پیتہ لگالیگا۔

ہاں سیر آفاقی میں بہت سے علوم و معارف اور تجلیات اور ظہورات ہیں۔ جو سب کے سب ظلال کی طرف راجع اور شبہ و مثال کے متعلق ہیں۔ جب سیر انفسی ظلال سے تعلق رکھتا ہو جیسے کہ اپنے مکتوبات ورسالوں میں اس کی شخقیق ہو چکی ہے تو پھر آفاقی ظل کے طل کے ساتھ متعلق ہونا چاہئے۔ کیونکہ آفاق انفس کے ظل کی طرح ہے اور اس کے ظہور کا آئینہ ہے۔

جاناچاہے کہ انفس کے احوال جو آفاق کے آئینہ میں مشاہدہ کرتے ہیں اور صفاد تجلیہ وہاں سے معلوم کرتے ہیں۔ ان کی مثال ایس ہے جیسے کوئی شخص خواب یا واقعہ یا عالم مثال میں اپنے آپ کو بادشاہ دکھے یا قطب وقت مشاہدہ کرے۔ حقیقت میں دہ نہ بادشاہ ہے نہ قطب۔ بادشاہ ہونے کی استعداد اور اس مرتبہ سے مشرف ہو ہال اتنا ہو جاتا ہے کہ اس خواب اور واقعہ سے بادشاہ ہونے کی استعداد اور قطب بننے کی قابلیت معلوم ہو جاتی ہے۔ بڑی کو شش اور محت کرنی پڑتی ہے تاکہ معاملہ قوت سے فعل میں آئے اور گوش سے آغوش تک پہنچ اور جس کا ہم ذکر کر رہے ہیں اس میں بھی تزکیہ اور تجلیہ سیر انفی پر وابستہ ہے جو پچھ سیر آفاقی میں دیکھاہے وہ تزکیہ اور تجلیہ کی استعداد اور قابلیت ہے۔

پس جب تک خارج میں سیر انفسی کے ساتھ اپنے آپ کوپاک وصاف نہ دیکھیں اور وجدان سے
اپنے آپ کو مصفا معلوم نہ کریں تب تک حقیقت میں فنا ہے بے نصیب اور مقامات کے حاصل ہونے
سے بہرہ ہیں اور اطوار سبعہ سے سوائے پوست کے پچھ ہاتھ نہیں آیا۔ اس اعتبار سے سیر انفسی سیر
الحاللہ میں واخل ہے اور سیر الی اللہ کا تمام ہونا جو مقام فنا ہے۔ سیر انفسی پر وابستہ ہے اور سیر فی اللہ سیر

انفسی سے کئی منزلیں آگے ہے۔ بیت

كَيْفَ الْوَصُولُ اللَّي سُعَادَ وَدُوْنَهَا قَلُلُ الْجِبَالِ وَ دَوْنَهُنَّ خَيُوْقَ وَ

ترجمه: بائے جاؤں کس طرح میں یارتک راہ میں بیں پر خطر غار اور کوہ

اے سعادت کے نشان والے۔ جب سیر انفسی میں وہ تعلق علمی و جبی جو سالک کی ذات کی طرف منسوب ہو تاہے۔ زائل ہو جاتا ہے اور وہ گر فقار کی جواپے آپ کے ساتھ رکھتا ہے۔ دور ہو جاتی ہے تو دوسر ول کی گر فقار کی اس کی ذات کی گر فقار کی کے ضمن میں زائل ہو جاتی ہے کیونکہ دوسر ول کی گر فقار کی اپنی گر فقار کی کے باعث ہے جیسا کہ اس کی شخیق اوپر گزر چکی ہے۔

پس ثابت ہواکہ سیر آفاتی سیر انفسی میں قطع ہوجاتا ہے اور سالک ای ایک سیر سے اپنی گرفتاری اور دوسر وں کی گرفتاری سے بھی نجات پاجاتا ہے۔ پس اس تحقیق کے اندازہ کے موافق سیر انفسی اور آفاقی کا مطلب بے تکلف حاصل ہوجاتا ہے کیونکہ سیر در انفس بھی ہے اور سیر در آفاق بھی۔ کیونکہ نفس کا قطع تعلقات جو سیر انفسی کے ضمن میں ہوجاتا نفس کا قطع تعلقات جو سیر انفسی کے ضمن میں ہوجاتا ہے سیر در آفاق ہے۔ بر خلاف دوسر وں کے سیر آفاقی اور سیر انفسی کے جو تکلف کے محتاج ہیں جیسے کے گردچکا۔

ہاں جس جگہ حقیقت ہے وہاں تکلف نہیں۔وَ اللّٰهُ الْمُو فِقُ ذراغورے سنو کہ سالک کے آئینہ میں اللّٰہ تعالیٰ کے اساءو صفات کا ظہور جو سیر انفسی میں انہوں نے کہاہے اور اس کو تجلیہ بعد تخلیہ سمجھا ہیں۔در حقیقت وہ ظہور اساءو صفات کا ظہورہے جس سے تجلیہ اور تزکیہ حاصل ہو تاہے۔

اس کابیان بیرے کہ سبقت اس طرف ہے جو مبدا بننے کے مناسب ہے۔ پہلے طالب کے آئینہ میں مطلوب کے طلال میں ہے کسی ظلی کا ظہور ہو تاہے تاکہ طالب کی ظلمتوں اور کدور توں کو دور ہونے اور تصفیہ و تزکیہ کے حاصل دور کرے اور اس کو تصفیہ اور تزکیہ حاصل ہو۔ ظلمتوں کے دور ہونے اور تصفیہ و تزکیہ کے حاصل ہونے کے بعد جو سیر انفہی کے تمام ہونے پر وابستہ ہے۔ تخلیہ حاصل ہو تاہے اور حق تعالیٰ کے اساء و صفات کے ظہور کے لاگق ہو تاہے پس سیر انفسی میں وہ تخلیہ پیدا ہوتی ہے اور حق تعالیٰ کے اساء و صفات کے ظہور کے لاگق ہو تاہے بیس متوہم ہوا تقاوہ تخلیہ کا صورت تھی نہ کہ تخلیہ کی حقیقت تاکہ سیر انفسی میں تجلیہ کا حصول اور اساء و صفات کا ظہور متصور ہوتاہے جسے کہ صوفیہ نے کہا ہے۔

اس بیان سے لازم آتا ہے کہ ظل کا پیوستن (جوڑناوملنا) مستن (توڑنے) پر مقدم ہے لینی

جب تک مطلوب کے ظلال میں سے کوئی ظل سالک کے آئینہ میں منعکس نہ ہو۔ مطلوب کے غیر سے مستن (توڑنا) متصور نہیں ہو سکتالیکن اصل کا پیوستن کے حاصل ہونے کے بعد ہے۔
لیس مثالی میں سے جنہوں نہ سوستن کو مقد میں کھا ہے اس سے مراد ظل کا پیوستن ہے ان

پس مشائخ میں سے جنہوں نے پیوستن کو مقدم رکھاہے اس سے مراد ظل کا پیوستن ہے اور جنہوں نے گسستن کو پیوستن پر مقدم کیاہے اس سے مر اداصل کا پیوستن سمجھناچاہے تاکہ فریقین کا نزاع لفظ کی طرف راجع ہو۔

شخ ابوسعید خراز قدس سر ہاس مقام میں متوقف ہے وہ کہتا ہے۔" تانز ہی نیابی تانیابی نر ہی ندانم کدام پیش بود" (لیعنی جب تک تو آزاد نہ ہو گانہ پائیگااور جب تک تونہ پائیگا آزاد نہ ہو گامیں نہیں جانتا پہلے کون ہے )

نہبلی تحقیق ہے معلوم ہوا کہ ظل کا پانا آزاد ہونے سے پہلے ہے اور اصل کا پانا آزاد ہونے کے بعد پس کوئی اشتباہ نہ رہا۔ جیسے کہ صبح کے وقت طلوع آفتاب سے پہلے آفتاب کی شعاعوں کے ظلال کا ظہور ہو تاہے تاکہ جہان کو اند چیر ہے خالی کر کے صاف کر دے اور اند چیر ول کے دور ہونے اور صفائی کے حاصل ہونے کے بعد نفس آفتاب طلوع ہو تاہے پس آفتاب کے ظل کا ظہور ظلمات کے زوال سے پہلے ہے اور نفس آفتاب کا طلوع ظلمات کے زائل ہونے کے بعد ہاں باد شاہوں کا طلوع کرنا تخلیہ اور تصفیہ ان کے طلوع کے مقد مہ کے تغیہ اور تصفیہ ان کے طلوع کے مقد مہ کے بغیر متصور نہیں ہی جن ظاہر ہو گیا اور نزاع دور ہو گیا اور اشتباہ ذائل ہو گیا۔ والله سُنحانَهُ الْمُلْهِمْ۔ الله تعالی ہی بہتری کا البام کرنے والا ہے۔

## مكتوب ٢٣

اس عبارت کے معنے میں جو بعض صوفیہ نے کہا ہے کہ اس بارگاہ میں یافت کا صرف ذوق ہی ہے نہ کہ یافت اور اندراج النہایت فی البدایت کی شخفیق میں جواس طریقہ علیا کا خاصہ ہے اور دوسرے طریقوں پراس طریقہ کی افضلیت کے بیان میں مولانا محمد افضل کی طرف صادر فرمایا ہے:

اَلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى الله تعالى كيك حدب اوراس كر بر گزيره بندول پر سلام بو۔

اس طریقہ علیہ کے مشائح کی عبارات میں آیا ہے کہ اس بارگاہ جل شانہ میں یافت کاذوق ہے نہ یافت۔ یہ بات اندراج النہایت فی البدایت کے مناسب ہے۔جوان بزر گواروں کے جذبہ خاص کامقام ہے اس مقام میں یافت کی حقیقت نہیں کیونکہ وہ انتہا کے ساتھ مخصوص ہے۔لیکن چونکہ نہایت کی

چاشی بدایت میں درج کی ہوئی ہے اس لئے یافت کا ذوق اس مقام میں بھی میسر ہے اور جب معاملہ جذبہ سے آگے بڑھ جائے اور ابتداء ہے توسط تک پہنچ جائے۔ یافت کا ذوق بھی یافت کی طرح معدوم ہو جاتا ہے نیافت رہتی ہے نہ یافت کا ذوق اور جب کام نہایت تک پہنچ جاتا ہے یافت میسر ہو جاتی ہے اور یافت کا ذوق مفقود ہو جاتا ہے اور جب یافت کا ذوق منتہی میں مفقود ہے تو لذت و حلاوت بھی اس کے حق میں کا ذوق مفقود ہو گا۔ منتہی ذوق و حلاوت کو پہلے قدم میں ہی چھوڑ جاتا ہے اور آخر میں بے لذتی اور بے مزگ کے گوشہ میں گمنام پڑار ہتا ہے۔ کان رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ مُتَوَاصِلَ الْحَزَنِ دَائِمَ الْفِحُور رسول الله عَلَيْهِ وَسَلَّم مُنَا اللهِ مَنْ الله عَلَيْهِ وَسَلَّم مُنَا اللهِ مَنْ الله عَلَيْهِ وَسَلَّم مُنَا اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم مُنَا اللهِ الله عَلَيْهِ وَسَلَّم مُنَا اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم مُنَا الله عَلَيْهِ وَسَلَّم مُنَا الله عَلَيْهِ وَسَلَّم مُنَا الله عَلَيْهِ وَسَلَّم مَنَا الله عَنْ الله عَلَيْهِ وَسَلَّم مُنَا الله عَلَيْهِ وَسَلَّم مُنَا الله عَنْ الله عَنْ الله عَلَيْهِ وَسَلَّم مُنْ الله عَلَيْهِ وَسُلَّم مُنْ الله عَلَيْهِ وَسُلُّه عَلَيْهِ وَسُلَّم مُنْهِ وَسَلَّم مُنَا الله وَسَلَّم مُنْ الله وَسَلَّم مُنْ الله وَسَلَّم مُنْ الله وَسَلَّم وَلَيْ الله وَسَلَّم وَسُلُونِ الله وَسَلَّم وَلَيْ وَلَيْ مُنْ الله وَلَيْ الله وَلَيْ وَلَيْ اللّه وَلَيْ وَلَيْ وَلَيْ وَلَيْ وَلَيْ وَلَا مُنْ وَلَيْ وَلَا مُنْ وَلَيْ وَلَا وَلَيْ وَلَيْ وَلَيْ وَلَيْ وَلَا وَلَا وَلَيْ وَلَا وَل

سوال: جب منتهی کو مطلوب کی یافت میسر ہو گئی تو پھر یافت کا ذوق کیوں مفقود ہوگا اور جب مبتدی یافت سے بے نصیب ہے تویافت کاذوق کہاں سے یائے گا۔

جواب: یافت کی دولت منتهی کے باطن کا حصہ ہے جوابی ظاہری تعلق کے منقطع ہونے کے بعد اس دولت سے مشرف ہواہے۔ جب اس کے باطن کو اس کے ظاہر کے ساتھ تعلق نہیں رہااس لئے باطنی نبیت اس کے ظاہر میں اثر نہیں کرتی اور باطنی یافت سے ظاہر ذوق و لذت نہیں لے سکتا۔ پس منتهی کے باطن کو مطلوب کی یافت حاصل ہوتی ہے اور اس کے ظاہر کو اس یافت کا ذوق نہیں ہو تا۔ باتی رہاباطن کا ذوق جس کا حصہ یافت ہے جب باطن نے پیچونی کا حصہ پالیا ہے اس کا دو ذوق بھی عالم پیچونی سے ہوگا اور ظاہر کے ادر اک میں جو سر اس چون ہے تا ہے گا بلکہ بسااو قات ایسا ہوتا ہے کہ ظاہر باطن سے دوق کی نفی کر دیتا ہے باطن کو بھی اپنی طرح بے حلاوت جاتا ہے کیونکہ چون کا ذوق اور ہے اور پیچون کا ذوق اور ہے اور پیچون کا ذوق اور جو اور پیچون کا ذوق اور جو اور پیچون کا ذوق اور جو اور پیچون کی خبر نہیں رکھتا۔ تو پھر عوام ظاہر میں منتهی کے باطن کی کیا خبر کیا تی گا۔ دو ذوق جو ان کے فہم میں آتا ہے ظاہر کا ذوق جو عالم چون سے ہے جو عالم چون سے ہے۔

یمی وجہ ہے کہ ساع اور رقص اور نعرہ اور اضطراب وغیرہ جو ظاہری احوال واذواق ہیں۔ان کے بزدیک بوے نایاب اور عظیم القدر ہیں بلکہ اکثر او قات اذواق و مواجید کو انہی امور میں مخصر جانتے ہیں اور والایت کے کمالات انہی امور کو سیجھتے ہیں۔ خدا اتعالیٰ ان کو سید ھے راستہ کی ہدایت دے۔ ظاہری احوال باطنی احوال کے ساتھ وہی نسبت رکھتے ہیں جو چون کو بیچون کے ساتھ ہے۔ لیس ثابت ہوا کہ منتی کا باطن یافت بھی رکھتا ہے اور یافت کا ذوق بھی۔ لیکن چو نکہ وہ ذوق عالم بے چونی سے حصہ رکھتا ہے۔ اس لئے ظاہر کے ادراک میں نہیں آ سکتا۔ بلکہ ظاہر اس ذوق کی نفی کا تھم کر تا ہے اگر چہ ظاہر باطن کی یافت پر اطلاع رکھتا ہے لیکن اس یافت کے ذوق کو نہیں پاسکتا۔ پس کہہ سکتے ہیں کہ منتی کو ظاہر باطن کی یافت پر اطلاع رکھتا ہے لیکن اس یافت کے ذوق کو نہیں پاسکتا۔ پس کہہ سکتے ہیں کہ منتی کو ظاہر

www.makiaban.org

میں ذوق میسر ہے لیکن یافت کاذوق مفقود ہے۔

اوراس طریقہ عالیہ کے مبتدی رشید میں جو باوجو دیافت کے مفقود ہونے کے یافت کا ذوق ثابت کرتے ہیں۔ وہ اس سبب ہے ہے کہ یہ بزر گوار ابتدا میں انتہا کی چاشیٰ درج کر دیے ہیں اور انعکاس کے طور پر نہایت کا پر تو مبتدی رشید کے باطن میں ڈالتے ہیں چو نکہ مبتدی کا ظاہر اس کے باطن ہے ملا ہوا ہو تا ہے اور اس کے ظاہر وباطن میں قوی تعلق ثابت ہو تا ہے اس لئے نہایت کا وہ پر تو اور ولایت کی وہ چاشیٰ مبتدی کے باطن ہے اس کے ظاہر میں بھی آجاتی ہے اور اس کا ظاہر باطن کے رنگ میں رنگاجاتا ہے اور یافت کا ذوق ہے افتیار اس کے ظاہر میں بیدا ہو جاتا ہے۔ پس ثابت ہوا کہ مبتدی میں یافت کی حقیقت مفقود ہے اور یافت کا ذوق ہے اور مریدوں اور طالبوں کے حق میں ان بزر گواروں کا کمال اہتمام اور حسن علیا کی رفعت معلوم ہوتی ہے اور مریدوں اور طالبوں کے حق میں ان بزر گواروں کا کمال اہتمام اور حسن تربیت مفہوم ہو تا ہے پہلے ہی قدم میں جو پچھ خودر کتے ہیں مریدر شیداور طالب صادق کے حوصلہ کے موافق عطافر ماتے ہیں اور جی تعلق اور ارتباط کے باعث توجہ اور انعکاسے اس کی تربیت کرتے ہیں۔ دوسرے سلسلوں کے بعض مشائخ ان بزر گواروں کی کلام اندراج النہایت فی البدایت میں شبہ موریق کا مبتدی دوسرے کرتے ہیں اور اس کی کام مبتدی دوسرے کرتے ہیں اور اس کی کام مبتدی دوسرے کہا کہ مبتدی دوسرے کرتے ہیں اور اس کی کام مبتدی دوسرے کرتے ہیں اور اس کی کام مبتدی دوسرے کرتے ہیں اور اس کی کام مبتدی دوسرے کہ مبتدی کرتے ہیں اور اس کی کام مبتدی دوسرے کرتے ہیں اور اس کی کام مبتدی دوسرے کہ مبتدی کے مبتبی کے برابر ہو۔

بوے تعجب کی بات ہے کہ انہوں نے اس طریق کے مبتدی کادوسر سے طریقوں کے منتہی کے ساتھ برابر ہونا کہاں سے سمجھ لیاہے۔ان بزرگواروں سے اندراج نہایت در بدایت سے زیادہ بچھ سر زو نہیں ہوااوریہ عبارت مساوات پر دلالت نہیں کرتی اس عبارت سے ان کا مقصودیہ ہے کہ اس طریق میں شخ منتہی اپنی توجہ اور تصرف سے اپنی نہایت کی دولت کی جاشنی انعکاس کے طور پر مبتدی رشید کو عطافر ما تاہے اور ہدایت میں اپنی نہایت کا نمک ملادیتا ہے۔اس میں کون می مساوات ہے اور کون سااس میں شبہ ہے اور اس کی حقیقت میں کیا ترود ہے یہ اندراج بڑی دولت ہے اس طریق کا مبتدی اگر چہ منتہی کا حکم نہیں رکھا لیکن نہایت کی دولت سے بے نصیب نہیں رہتا۔ بالفرض اگر اس مبتدی کو طریق کا حکم نہیں رکھا لیکن نہایت کی دولت سے دوصول کو قطع کرنے اور اس کے ملیت کو ملیح و نمکین بنادے گا برخلاف دوسر سے طریقوں کے مبتدیوں کے جو نہایت سے بہت دور ہیں اور منزلوں کا قطع کر نااور مسافتوں کا مطے کر ناان کے حق میں مشکل کا سامنا ہے۔اگر ان کو اس قطع کی فرصت نہ ملی اور مسافت کو مطے کرنے کا موقعہ نہ ملا تو پھر ان کی مبتدیوں کے مبتدیوں کو مبتدیوں کے مبتدیوں کے مبتدیوں کے مبتدیوں کے مبتدیوں کیا کو مبتدیوں کو کھوں کے مبتدیوں کے مبتدیوں کو مبتدیوں کے مبتدیوں کو مبتدیوں کے مبتدیوں کے مبتدیوں کے مبتدیوں کے مبتدیوں کو میں کو مبتدیوں کے مبتدیوں کو مبتدیوں

در میان فرق واضح ہو چکااور اس مبتدی کی زیادتی دوسرے مبتدی پر ثابت ہو چکی تو پھر جاننا چاہئے کہ اس طریق کے منتبی اور دوسرے طریقوں کے منتبوں کے در میان اس قدر فرق ہے اور اس منتبی کی زیادتی دوسرے طریقوں کے منتبوں پر اسی قدر ثابت ہے۔ بلکہ اس طریقہ علیا کی نہایت دوسرے مشائخ کے تمام طریقوں کی نہایات سے دراءالوراء ہے۔

خواہ میری اس بات کا یقین کریں یانہ کریں۔ ہاں اگر انصاف کی نظر سے دیکھیں۔ تو شاید اعتبار کر لیں۔ وہ نہایت جس کی بدایت میں نہایت ملی ہوئی ہو دوسروں کی نہایتوں سے ممتاز ہوگی بلکہ ان /نہایتوں کی نہایت ہوگی ہے

## سالے کہ نکواست از بہارش پیداست ترجمہ:سال اچھا بہارا چھی

دوسروں سلسلوں کے بعض متعصب لوگ ہمیں کہتے ہیں کہ ہماری نہایت وصول بحق تعالیٰ ہے اور اس کو تم اپنی بدایت کہتے ہو پس حق کے آگے کہاں جاؤگے اور حق کے آگے تمہاری نہایت کیا ہوگی۔

ہم کہتے ہیں کہ ہم حق سے حق کی طرف جاتے ہیں اور ظلیت کی آمیزش سے نکل کر اصل الاصل کی طرف دوڑتے ہیں اور تجلیات سے منہ پھیر کر متجلی کو ڈھونڈتے ہیں اور ظہورات کو واپس چھوڑ کر ظاہر کو باطنوں میں طلب کرتے ہیں اور چو نکہ ابطنیت میں مراتب مختلف ہیں۔اس لئے ایک ابطنیت سے دوسری ابطنیت میں جاتے ہیں اور دوسری سے تیسری میں قدم رکھتے ہیں۔الی ماشاء اللہ تعالی۔

حق تعالیٰ اگرچہ بیط حقیقی ہے لیکن واسع بھی ہے نہ یہ وسعت جس کا طول وعرض ہو تاہے کہ یہ امکان و حدوث کے نشانات و علامات میں سے ہے بلکہ حق تعالیٰ کی وسعت بھی اس کی ذات کی طرح پیچوں و جیگون ہے اور وہ سیر بھی جو اس وسعت میں واقع ہو تاہے بیچوں و بیچگون ہے اور سیر کرنے والا بھی باوجود چندی اور چونی کے بیچونی اور بے چگونی کی قوت سے ان بیچونی منز لوں کو قطع کر تاہے اور چون کے بیچونی اور بے بی روسامان اس معاملہ کی حقیقت کو کیا پائیں اور عالم چون کے گرفتار بیچون کی خبر کیا جا تیں۔ اپنی نارسائی کو اعتراض سیجھتے ہیں اور اپنی نادانی پر فخر کرتے ہیں۔ گرفتار بیچون کی خبر کیا جا تیں۔ اپنی نارسائی کو اعتراض سیجھتے ہیں اور اپنی نادانی پر فخر کرتے ہیں۔

بیخر وے چندزخود بے خبر عیب پیٹندند برغم ہنر ترجمہ: دہ بے و توف جن کو نہیں اپنی بھی خبر پیندعیب کو کرتے ہیں برخلاف ہنر

اس قدر نہیں جانتے کہ انبیاء علیم الصلوٰۃ والسلام کی نہایت بلکہ حضرت خاتم الرسل علیہ وعلیم ۱۷۷۷ MAKADOM OVO الصلاقة والتسليمات كى نهايت بھى حق ہے اور ان كى نهايت انبياء عليهم الصلاقة والسلام كى نهايت كے ساتھ متحد نہيں بلكه آپس ميں ايك كود وسرے كے ساتھ كچھ مناسبت نہيں۔

پس ہو سکتا ہے کہ تعض کو وہ نہایت میسر ہو جو ان کی نہایت سرتر ہو اور انہیاء علہیم الصلاۃ والسلام کی نہایت سے نیچے اس بیان سے ثابت ہوا کہ سب کی نہایت حق تعالی ہے اور صوفیاء کے گروہوں کے در میان ان کے مرتبوں کے اختلاف کے بموجب تفاوت ثابت ہے یا ہم سے کہتے ہیں کہ سب بی اپنی اپنی نہایت کو وصول بحق جانے ہیں۔ لیکن اکثر ایسے ہیں جو حق تعالی کے ظلال اور ظہورات کو حق تعالی ہے ظلال اور ظہورات کو مرتبوں میں بہت فرق ہے پس تمام ارباب نہایت کی نہایت نفس الامر میں وصول بحق نہ ہوئی بلکہ ہر ایک کی نہایت اس کے اپنے خیال میں حق سجانہ ہے۔ پس آگر ایک گروہ کی ابتداحق تعالی کے ظلال و ظہورات ہوں جو حقانیت کے خیال سے دوسر ہے گروہ کی نہایت ہوں بعد حقانیت کے خیال سے دوسر ہے گروہ کی نہایت ہوں بعد حقانیت کے خیال سے دوسر ہے گروہ کی نہایت ہوں بعد حقانیت کے خیال سے دوسر ہے گروہ کی نہایت ہوں بعد حقانیت ہو بھر سے بات نہایت ہوں بعد معلوم ہوتی ہے اور اس میں کون ساانکار اور شبہ کامقام ہے۔ بیت

قاصرے گرکندایں طاکفہ راطعن و قصور حاشا لله کہ برآرم برزبان ایں گلہ را ہمہ شیران جہان بستایں سلسلہ اند روبہ از حیلہ چاں بکسلدایں سلسلہ را ترجمہ: گرکوئی قاصر لگائے طعن ان کے حال پر

ربعہ رون مرف کی اس مان کا گلہ توبہ توبہ گرزبان پرلاؤں میں اس کا گلہ شر ہیں جکڑے ہوئے اس سلسلہ میں سب کے سب لومڑی حیلہ سے توڑے کس طرح بیاسلہ

رَبَّنَا اغْفِرْلَنَا ذُنُوْبَنَا وَ اِسْرَافَنَا فِي آمْرِنَا وَ ثَبِّتُ آقْدَ امْنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ ٱلْكَافِرِيْنَ -يا رب ہمارے گناہوں اور ہمارے كامول ميں زيادتى كو معاف كر اور ہمارے قدموں كو ثابت ركھ اور كافروں ير ہميں مدودے۔

# مكتوب عع

ایک استفسار کے جواب میں جو وحدت کی نبیت کیا گیا تھااور علوم شریعہ کے ساتھ اس کے مطابق کرنے کے بیان میں اور نیز پوچھا گیا تھا کہ اِذَا اَحَبُّ اللّٰهُ سُبْحَانَه ' عَبْدًا اللّٰهِ سُبْحَانَه ' عَبْدًا اللّٰهِ سُبْحَانَه ' عَبْدًا اللّٰهِ سُبْحَانَه ' عَبْدًا اللّٰهِ سُبْحَانَه مُعْمَد مومن کی طرف الله کے کیا معنی ہیں اور اس کے مناسب بیان میں محمد صادق ولد حاجی محمد مومن کی طرف صادر فرمایا:۔

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفْي -الله تعالى كيليَّ حمر إوراس كر ركزيده

بندول پر سلام ہو۔

آپ نے پوچھاتھا کہ صوفیاءوحدت وجود کے قائل ہیں اور علماء اس کو کفروز ندقہ جانتے ہیں اور دونوں گردہ فرقہ ناجیہ سے ہیں اس معاملہ کی حقیقت کیاہے۔

اے محبت کے نشان والے اس بحث کی تحقیق فقیر نے اپنے مکتوبات اور رسالوں میں مفصل لکھی ہے اور فریقین کے نزاع کو لفظ کی طرف راجع کیا ہے لیکن چونکہ آپ نے پوچھاہے اس لئے سوال کا جواب دیناضروری ہے ناچار چند کلمات لکھے جاتے ہیں۔

جانا چاہے کہ صوفیاء علیا میں سے جولوگ وحدت وجود کے قائل ہیں اور اشیاء کو عین حق جانے ہیں اور ہمہ اوست کا حکم کرتے ہیں ان کی بید مراد نہیں کہ اشیاء حق تعالیٰ کے ساتھ متحد ہیں اور تنزید تنزل کرکے تشبیہ بن گئے ہواور واجب ممکن ہو گیا ہے اور پیچون چون میں آگیا ہے کہ یہ سب کفر والحاد اور گراہی وزندقہ ہے۔ وہاں نہ اتحاد ہے نہ فیبت نہ تنزل نہ تشبیہ۔ فَهُوْ سُبْحَانَهُ اَلَا اَن حَمَا کَانَ سُبْحَانَهُ مِنْ لَا يَتَغَيَّرُ بِذَاتِهِ وَ لَا فِي صِفَاتِهِ وَ لَا فِي اَسْمَائِهِ بِحَدُوْثِ الْالْوانِ ۔ اللہ تعالیٰ اب بھی ویا بی معنیر ویا بی معنیر معنیر موجودات کے حدوث سے ذات و صفات واساء میں متغیر نہیں ہوتا۔

حق تعالی اپنی اسی صرافت اطلاق پرہے وجوب کی بلندی ہے امکان کی پستی کی طرف نہیں آیا بلکہ ہمداوست کے معنے یہ ہیں کہ اشیاء نہیں ہیں اور حق تعالی موجو دہے منصور نے جوانا الحق کہااس کی مرادیہ نہیں کہ میں حق ہوں اور حق کے ساتھ متحد ہوں۔ کہ یہ کفرہے اور اس کے قتل کا موجب ہے بلکہ اس کے قول کے یہ معنے ہیں کہ میں نہیں ہوں اور حق تعالی موجو دہے۔

حاصل کلام ہے کہ صوفیاء اشیاء کو حق تعالیٰ کے ظہورات جانے ہیں اور حق تعالیٰ کے اساء و صفات کے آئیے خیال کرتے ہیں بغیراس بات کے کہ ان ہیں کسی قتم کا تنزل اور تغیر و تبدل ہو جس طرح کسی مخص کا سایہ دراز ہو جائے تو نہیں کہ سکتے کہ وہ سابیہ اس شخص کے ساتھ متحد ہے اور عینیت کی نسبت رکھتا ہے یاوہ مخص تنزل کر کے ظل کی صورت ہیں ظاہر ہوا ہے بلکہ وہ شخص اپنی صرافت واصالت پر ہاور تنزل و تغیر کی آمیزش کے بغیر ظل اس سے وجود میں آیا ہے ہاں بعض او قات ان لوگوں کی نظر میں جن کواس شخص سے محبت ہوتی ہے کمال محبت کے باعث سامیہ کا وجود مخفی ہو جاتا ہے اور شخص کے بغیر ان کو کچھ مشہود نہیں ہو تا اس وقت اگر ہے کہ دیں کہ ظل عین شخص ہے یعنی ظل معدوم ہے اور موجود وہی شخص ہے تو ہو سکتا ہے اس شخص نے ثابت ہوا کہ اشیاء صوفیاء کے نزدیک حق تعالیٰ کے موجود وہی شخص ہے تو ہو سکتا ہے اس شخص تی ثابت ہوا کہ اشیاء صوفیاء کے نزدیک حق تعالیٰ کے موجود وہی شخص ہے تو ہو سکتا ہے اس شخص تا بات ہوا کہ اشیاء صوفیاء کے نزدیک حق تعالیٰ کے موجود وہی شخص ہے تو ہو سکتا ہے اس شخص تعالیٰ ہو نگے۔

پس ان کی کلام ہمہ اوست کے معنے ہمہ از وست ہو نگے جو علاء کرام کے نزدیک مختار ہیں اور در حقیقت علاء کرام اور صوفیہ عظام کے در میان کوئی نزاع ثابت نہ ہوگی اور دونوں قولوں کا مآل ایک ہی ہو گالبتہ اس قدر فرق ہے کہ صوفیاء اشیاء کو حق تعالی کے ظہورات کہتے ہیں اور علاء اس لفظ سے بھی کنارہ کرتے ہیں تاکہ حلول وا تحاد کا وہم نہایا جائے۔

سوال: صوفیاء اشیاء کو باوجود ظہورات کے معدوم خارجی جانتے ہیں اور خارج میں حق تعالیٰ کے سواکچھ موجود نہیں دیکھتے اور علاء اشیاء کو موجودات خارجید کہتے ہیں پس معنے میں فریقین کا نزاع ثابت ہوگیا۔

جواب: صوفیاءاگرچہ عالم کو معدوم خارجی جانتے ہیں لیکن خارج میں اس کاوجود و ہمی ثابت کرتے ہیں اور نمود و ظہور خارجی کہتے ہیں اور کثرت و ہمیہ خارجیہ سے انکار نہیں کرتے اس کے علاوہ یہ بھی کہتے ہیں اور کمو خارج میں نمایاں ہے ان وجودات و ہمیہ کی قتم سے نہیں ہے۔ جو و ہم کے اٹھ جانے سے اٹھ جاتے ہیں اور کچھ ثبات واستقر ار نہیں رکھتے بلکہ یہ و ہمی وجود اور خیالی نمائش چو نکہ حق تعالیٰ کی صنعت اور اس کی قدرت کا ملہ کا نقش ہے اس لئے زوال و خلل سے محفوظ ہے اور اس جہان اور اس جہان اور اس جہان کامعاملہ انہی وجود وں پر وابستہ ہے۔

سوفسطائی جو عالم کوہ ہم وخیالات جانتا ہے اس کے نزدیک وہم وخیال کے اٹھ جانے سے اشیاء بھی اٹھ جاتی ہیں اور کہتا ہے کہ اشیاء کا وجود ہمارے اعتقاد کے تابع ہے بذات خود کچھ ثبوت و حقیقت نہیں رکھتیں۔اگر ہم آسان کو زمین اعتقاد کریں توزمین ہے اور زمین ہمارے اعتقاد میں آسان۔اگر ہم شیریں کو تلخ جانیں تو تلخ ہے اور تلخ ہمارے اعتقاد میں شیریں ہے۔

خرض یہ بیو قوف۔ صافع مختار جل شانہ کی ایجاد کا انکار کرتے ہیں اور اشیاء کو حق تعالیٰ کی طرف منسوب نہیں کرتے۔ حَمَلُوْ ا فَاصَلُوْ ا ۔ (بیلوگ خود بھی گراہ ہیں اور اور وں کو بھی گراہ کی اور اور وں کو بھی گراہ کی صوفیاء اشیاء کیلئے خارج میں وجود و بھی جو ثبات واستقرار رکھتا ہے اور وہم کے اٹھ جانے سے اٹھ نہیں جاتا۔ ٹابت کرتے ہیں اور اس جہان اور اس جہان کا معاملہ جو دائی اور ابدی ہے اس وجود پر موقوف جانتے ہیں اور علماء اشیاء کو خارج میں موجود جانتے ہیں اور خارجی ابدی کے احکام کو اشیاء پر متر تب جانتے ہیں۔ اس کے علاوہ وجود اشیاء کو حق تعالیٰ کے وجود کے مقابلہ میں ضعیف و نحیف تصور کرتے ہیں اور ممکن کے وجود کو حق تعالیٰ کے وجود کی نبست خانی ونیست جانتے ہیں۔

پس فریقین کے نزدیک اشیاء کا وجود خارج میں ثابت ہو گیا جس پراس جہان اور اس جہان کے احکام وابستہ ہیں اور وہم وخیال کے دور ہونے سے دور نہیں ہوسکتا پس نزاع فیما بین رفع ہو گیااور خلاف

جاتار ہا۔ خلاصہ یہ کہ صوفیاءاس وجود کو جمی کہتے ہیں اس لئے کہ عروج کے وقت اشیاء کا وجود ان کی نظر سے پوشیدہ ہو جاتا ہے اور حق تعالیٰ کے وجود کے سواان کی نظر میں کچھ نہیں رہتااور علماءاس وجود پر وہم کا لفظ بولنے سے کنارہ کرتے ہیں اور وجود و ہمی نہیں کہتے تاکہ کوئی کو تاہ نظر اس کے رفع ہونے کا تھم نہ کرے اور اس کے ابدی ثواب وعذاب سے انکار نہ کرے۔

سوال: صوفیاجواشیاء کے لئے وجود و جھی ٹابت کرتے ہیں ان کا مقصود بیہ ہے کہ یہ وجود باوجود ثبات واستقرار کے در اصل کچھ نہیں صرف وہم میں وجود ر کھتاہے اور نمود و ظہور کے سوااس کو کچھ نصیب نہیں اور علماءاشیاء کو باوجود نفس الامری کے خارج میں موجود جانتے ہیں پس نزاع باقی رہا۔

جواب: وجود وہمی اور نمود خیالی جب وہم وخیال کے اٹھنے ہے اٹھ نہیں سکتا۔ تو نفس الامری ہے کو نکہ اگر ہم تمام وہمیوں کے وہم کا زائل ہونا فرض کریں توبہ وجود ثابت رہے گا اور ان کے زائل ہونے ہونے ہے زائل نہ ہوگا۔ واقع اور نفس الامری کے یہی معنے ہیں اس قدر ہے کہ یہ نفس الامری جو وجود ممکن میں ثابت کی جاتی ہے اس نفس امری کے مقابلہ میں جو واجب تعالیٰ کے وجود میں ثابت ہے لاشے کا حکم رکھتی ہے اور نزدیک ہے کہ اس کو موہومات اور مخیلات میں شار کیا جائے جس طرح کلی مشکک کے افراد جو ایک دوسرے کے ساتھ بڑا تفاوت رکھتے ہیں یا جس طرح ممکن کا وجود جو واجب تعالیٰ کے وجود کی نسبت لاشے کا حکم رکھتا ہے نزدیک ہے کہ اس کو عدمات میں شار کیا جائے پس حقیقت میں کوئی نبراے نہاں۔

سوال: تمام اشیاء کاوجود جب نفس الامری ہے تو لازم آتاہے کہ نفس امریس موجودات متعدد ہول اور نفس الامریس ایک موجود نہ ہو اور پیہ امر وحدت وجود کے منافی ہے جو صوفیاء وجود یہ کے نزدیک مقرر ہے۔

جواب: وہ تو نفس امری ہیں وحدت وجود بھی نفس امری ہے اور تعدد وجود بھی نفس امری جب جہت واعتبار مختلف ہیں تواجتماع نقیضین کاوہم مر فوع ہے۔

یہ بحث اس مثال ہے روشن ہوتی ہے مثلازید کی صورت جو آئینہ میں دکھائی دیتی ہے تفس الامر
آئینہ میں کوئی صورت موجود نہیں ہے کیونکہ وہ صورت نہ آئینہ کی موٹائی میں ہے نہ آئینہ کے منہ
میں۔ بلکہ اس صورت کا وجود آئینہ میں وہم کے اعتبار ہے ہاور خیالی دکھاوٹ کے سوا آئینہ میں کچھ
ماصل نہیں اور یہ وہمی وجود اور خیالی نمود بھی جو صورت کیلئے آئینہ میں پیدا ہوئی ہے نفس امری ہے
پی اگر کوئی کہ دے کہ میں نے زید کی صورت آئینہ میں دیکھی ہے۔ عقل و عرف میں اس کواس کلام
میں سچاجانتے ہیں اور حق پر سمجھتے ہیں اور جب قسموں کی بنا عرف پر ہے اگر کوئی شخص قتم کھائے کہ واللہ

میں نے زید کی صورت کو آئینہ میں دیکھاہے تو حانث نہ ہو گاپس اس صورت میں آئینہ میں زید کی اس صورت کاعدم حصول بھی نفس امری ہے لیکن پہلا نفس امر مطلق نفس امر ہے اور پچھلا نفس امر وہم و خیال کے ذریعے ہے۔

عجب معاملہ ہے کہ وہم وخیال کا اعتبار جو نفس امری کے منافی ہے اس جگہ یہی اعتبار نفس امر کے حاصل ہونے کا باعث ہے۔ اِذْلُوْ لَا اُلَمَ مَصَلَ قَمَّه نَفْسُ الْاَمْدِ ۔ اگروہ نہ ہوتا تونفس الامر حاصل مدوتا۔

دوسری مثال نقط جوالہ ہے جس نے وہم وخیال کے اعتبار سے دائرہ کی صورت میں خارج میں اثبوت بیدا کیا ہے جس نے وہم وخیال کے اعتبار سے ثبوت بیدا کیا ہے بہاں بھی خارج میں دائرہ کا عدم حصول نفس امری ہے اعتبار سے خارج میں اس دائرہ کا حصول مطلق نفس امری ہے لیکن دائرہ کا عدم حصول مطلق نفس امری ہے اور اس دائرہ کا حصول وہم وخیال کے ملاحظہ سے نفس امری ہے پس اول مطلق ہے۔دوسر امقید۔

پس ند کور بالاصورت میں وحدت وجود مطلقاً نفس امری ہے اور تعدد وجود باعتبار وہم وخیال کے نفس امری ہے پس اطلاق و تقید کے ملاحظہ سے ان دونوں نفس امر کے در میان تناقض نہ رہااور اجماع نقیضین ثابت نہ ہوا۔

سوال: جب تمام وہمیوں کے وہم کا زوال فرض کیا جائے تو وجود وہمی اور نمود خیالی کس طرح ثابت ہوگا۔

جواب: یہ وجود صرف وہم کے اختراع ہے حاصل نہیں ہوا۔ جو وہم کے زوال ہے زاکل ہو جائے بلکہ حق تعالیٰ کی صنعت ہے مرتبہ وہم میں حاصل ہوا ہے اور ثبات و قرار حاصل کیا ہے اس لئے وہم کے زوال ہے خلل پذیر نہیں ہو تا اور وجود وہمی اس اعتبار ہے کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ نے اس کو مرتبہ حس ووہم میں خلق فرمایا ہے اور چو نکہ اس کی خلق ہے خواہ کی مرتبہ میں ہو زوال وخلل ہے محفوظ ہے اور چو نکہ جس میں پیدا چو نکہ حق تعالیٰ نے اس کو خلق فرمایا ہے اس لئے نفس امری ہو گیا ہے۔ اگرچہ وہ مرتبہ کہ جس میں پیدا کیا ہونش امری نہیں ہو تا اور مجر داعتبار ہو تا ہے لیکن مخلوق اس مرتبہ میں نفس امری ہے۔

اور یہ جو میں نے کہا ہے کہ حق تعالی نے اس کو مرتبہ حس ووہم میں پیدا کیا ہے لیخی اشیاء کواس مرتبہ میں پیدا کیا ہے لیے کہ اس مرتبہ کے لئے حس ووہم کے سواکوئی حصول و جُوت نہیں۔ جس طرح کہ شعبدہ باز غیر واقع چزوں کو واقع ظاہر کرے اور ایک چزکی دس چزیں دکھائے ان دس چزوں کا حصول و جُوت وہم و حس کے سوا نہیں اور نفس امر میں ایک چیز کے سواموجود نہیں ان دس چیزوں کوجو اس نے ظاہر کی جیں اگر حق تعالیٰ کی قدرت کا ملہ سے ثبات واستقر الر بخشیں اور سرعت زوال اور خلل اس نے ظاہر کی جیں اگر حق تعالیٰ کی قدرت کا ملہ سے ثبات واستقر الر بخشیں اور سرعت زوال اور خلل

ے محفوظ ہو جائیں تو نفس امری ہو جائیں گے۔

پس وہ دس چیزیں نفس امر میں ہیں بھی اور نہیں بھی لیکن دواعتبارے۔اگر مرتبہ حس ووہم سے قطع نظر کی جائے تو نہیں ہیں اور حس ووہم کے ملاحظہ سے ہیں۔

قصہ مشہورہ کہ ہندوستان کے کسی شہر میں شعبدہ بازوں نے بادشاہ کے حضور میں شعبدہ بازی شروع کی اور طلسم وشعبدہ سے آموں کے در ختوں کا باغ ظاہر کیا حتی کہ وہ در خت اسی اثناء میں بڑے برے در خت ہوگے اور ان کو پھل لگ گیااور اہل مجلس نے ان پھلوں کو کھایا بھی اس وقت بادشاہ نے تھم دیا کہ شعبدہ بازوں کو قتل کر دیں کیو نکہ اس نے سنا ہوا تھا کہ شعبدوں کے ظاہر ہونے کے بعد اگر شعبدہ بازوں کو قتل کر دیں تووہ شعبدہ حق تعالیٰ کی قدرت سے اپنے حال پر رہتا ہے۔ اتفاقا جب ان شعبدہ بازوں کو قتل کر دیا گیاتووہ آم کے در خت حق تعالیٰ کی قدرت سے اسی طرح موجودر ہے۔

میں نے سناہے کہ وہ در خت اب تک بھی موجود ہیں اور لوگ ان کے میووں کو کھاتے ہیں۔ وَ مَا ذلِكَ عَلَى اللّهِ بِعَزِيْزِ اللّٰه تعالیٰ پریہ بات مشكل نہیں۔

پس صورت متازع فیہ بیس حق تعالی نے کہ جس کے سوا خارج اور نفس الامر بیس کوئی موجود نہیں۔ اپنی قدرت کاملہ ہے اپنے اساء و صفات کے کمالات کو ممکنات کی صور توں کے پردہ بیس مرتبہ حس وہ ہم بیس ظاہر کیااور ان کمالات کو وجود و ہمی اور جبوت خیالی کے ساتھ اشیاء کے مظہر وں بیس جلوہ گرکیا۔ یعنی اشیاء کو ان کمالات کے مطابق مرتبہ حس وہ ہم بیس ایجاد فرمایا ہے اور انہوں نے نمود و ہمی اور جبوت خیالی ماصل کیا ہے پس اشیاء کا وجود نمود کے اعتبار سے خیالی ہے لیکن حق تعالی نے اس نمود کو ثبات واستقر ارکرامت فرمایا ہے اور اشیاء کی صنعت بیس استخکام کومد نظر رکھا ہے اور ابدی معاملہ انہی پر وابستہ کیا ہے ناچار اشیاء کا وجود و ہمی اور ثبوت خیالی بھی نفس الامر ہوگیا ہے اور خلل سے محفوظ ہے۔

پس کہہ سکتے ہیں کہ اشیاء خارج میں باعتبار نفس الامر کے وجود رکھتی بھی ہیں اور نہیں بھی رکھتیں لیکن دواعتبارے جیسے کہ اوپر گزر چکا۔

اس فقیر کے والد بزرگوار قدس سر ہجو علماء محققین میں سے تھے فرمایا کرتے تھے کہ قاضی جلال الدین آگری نے جو بڑے بزرگ عالموں میں سے تھے جھے سے پوچھا کہ نفس الامر وحدت ہے یا کثرت اگر وحدت ہے توشر بعت جس کی بنیاد مختلف اور جداجدا احکام پر ہے باطل ہو جاتی ہے اور اگر نفس الامر کثرت ہے توصوفیاء کا قول جو وحدت وجو د کے قائل ہیں باطل ہو تا ہے۔

والد بزرگوار قدس سرہ نے جواب میں فرمایا کہ دونوں نفس امری ہیں اور مفصل طور پر بیان کردیا فقیر کویاد نہیں رہاکہ اس وقت والد بزرگوار قدس سرہ نے کیا کچھ بیان فرمایا تھااس وقت جو کچھ فقیر کے

ول مين والاكياب لكها كياب والأمو إلى الله سُبْحانه وقيقت امر كوالله تعالى بى جانتا بـ

پی صوفیاء جو وحدت وجود کے قائل ہیں حق پر ہیں اور علماء بھی جو کشرت وجود کا تھم کرتے ہیں حق پر ہیں صوفیاء کے احوال کے مناسب وحدت ہے اور علماء کے حال کے مناسب کشرت ہے کیونکہ شرائع کی بنا کشرت پر ہے اور احکام کا جدا جدا ہونا کشرت پر مو قوف ہے اور اخبیاء علیم الصلاۃ والسلام کی دعوت اور آخرت کا ثواب و عذاب ای کشرت سے تعلق رکھتا ہے اور جب حق تعالیٰ فَاحْبَدُتُ اَنْ اَعْرَفَ (مِیں چاہتا ہوں کہ پیچانا جاؤں) کے موافق کشرت کو چاہتا اور ظہور کو دوست رکھتاہے تواس مرتبہ کا باقی رکھنا بھی ضروری ہے کیونکہ اس مرتبہ کی ترتیب حق تعالیٰ کو محبوب اور پندیدہ ہے سلطان ذی شان کے لئے نوکروں چاکروں کا ہونا ضروری ہے اور اس کی عظمت و کبریا کے لئے ذلت اور احتیاج ورائسار درکار ہے۔وحدت وجود کا معاملہ اگرچہ حقیقت کی طرح ہے اور کشرت کا معاملہ اس کے مقابلہ عیں مجاز کی طرح اس واسطے اُس عالم کو عالم حقیقت کہتے ہیں اور اس عالم کو عالم مجاز۔ لیکن چو نکہ ظہور ات حق تعالیٰ کی محبوب اور پندیدہ ہیں اور دائمی اور ابدی بقااشیاء کو عطافر مائی ہے اور قدرت کو حکمت کے حق تعالیٰ کی محبوب اور پندیدہ ہیں اور دائمی اور ابدی بقااشیاء کو عطافر مائی ہے اور قدرت کو حکمت کے حق تعالیٰ کی محبوب اور پندیدہ ہیں اور دائمی اور ابدی بقااشیاء کو عطافر مائی ہے اور قدرت کو حکمت کے حق تعالیٰ کی محبوب اور پندیدہ ہیں اور در کی بقااشیاء کو عطافر مائی ہے اور قدرت کو حکمت کے جاتر متعارف و مشہور ہے۔ نقطہ جوالہ آگرچہ حقیقت کی طرح ہے اور وہ دائرہ جو اس نقطہ سے پیدا ہوا ہے مخاز کی مائند ہے لیکن اس کی حقیقت میں وک ہے اور جو متعارف ہے دہ مجازی ہے۔

نیز آپ نے اس قول کے معنے پو چھے تھے کہ إذا اَحَبَّ اللهُ عَبْدًا لَا يَضُرُّهُ ' ذَنْب" جب الله تعالیٰ کی بندے کو دوست رکھتاہے تواس کو کوئی گناه ضرر نہیں دیتا۔

جاننا چاہے کہ جب اللہ تعالی کی بندہ کو دوست رکھتا ہے تو کوئی گناہ اس سے صادر نہیں ہوتا کیو تکہ اولیاء اللہ گناہوں کے ارتکاب سے محفوظ ہیں۔ اگرچہ ان سے گناہ کا صادر ہونا جائز ہے برخلاف انہیاء علیم الصلوۃ والسلام کے جو گناہوں سے معصوم ہیں۔ ان کے حق میں گناہ صادر ہونے کا جواز بھی مسلوب ہے اور جب اولیاء اللہ سے گناہ صادر نہ ہوں تو یقین ہے کہ گناہ کا ضرر بھی نہ ہوگا۔ پس گناہ کے صادر ہونے کی صورت میں لا یَضُرُّه، ذَنْب ورست ہے۔ جیسے کہ صاحبان علم پر پوشیدہ نہیں اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ گناہ سے مرادوہ گناہ ہوں جو درجہ ولایت تک چہنے سے پہلے صادر ہوئے ہوں۔ فَاِنَّ ہُی ہوسکتا ہے کہ گناہ کو گذاہ اسلام پہلی باتوں کو قطع کر دیتا ہے) وَ حَقِیْقَةُ الْاَمْوِ عِنْدُ اللّٰهِ سُبْحَانَه، حقیقت حال کو اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے۔

رُبَّنَا لَا تُوَّاخِذُنَا اِنْ نَسِيْنَا أَوْ آخُطَانَا (يَا اللهِ لَوْ بَحُولَ چُوکَ پِر بِمَارَا مُوافِدُه نہ کر) وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَ عَلَىٰ سَائِرِ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى وَالْتَزَمَّ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَىٰ عَلَيْهِ وَ عَلَى الِهِ الصَّلُواَتُ

والتَّسْلِيْمَاتُ سلام ہو آپ پراور ان لوگوں پر جنہوں نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد علیہ کی متابعت کولازم پکڑا۔

## مكتوب ٥٤

ال بیان میں کہ عالم سب کا سب حق تعالیٰ کے اساء و صفات کا مظہر ہے۔ بر خلاف ذات کے کہ ممکن اس دولت سے بے نصیب ہے اور اس کو اپنے حق میں قیام بذات خود حاصل خہیں اور سب کا سب عرض ہے اس میں جو ہر ہونے کی ہو بھی نہیں اور اس کے مناسب بیان میں حقائق آگاہ معارف و ستگاہ خواجہ حسام الدین احمد کی طرف صادر فرمایا ہے:

اَلْحَمُدُ لِلَٰهِ وَ سَلامٌ عَلَیْ عِبَادِهِ الَّذِینَ اصْطَفیٰ ۔ اللہ تعالیٰ کیلئے حمہ ہے اور اس کے برگزیدہ بندوں پر سلام ہو میرے مخدوم دکرم۔

ازہرچہ میرود مخن دوست خوش تراست ترجمہ: تمام ہاتوں سے بہتر ہیں یار کی ہاتیں

عجیب وغریب معرفتیں بیان کی جاتی ہیں غور سے سنیں اور اخص خواص کے مراقبہ کا طریق بتایا جاتاہے بڑی توجہ فرمائیں۔

جاننا چاہئے کہ عالم سب کا سب حق تعالیٰ کے اساء و صفات کا مظہر ہے اگر ممکن میں حیات ہو تو ای واجب تعالیٰ کی حیات کا آئینہ ہے اور اگر علم ہے تو ای کے علم کا آئینہ ہے اور اگر قدرت ہے تو ای کی قدرت کا آئینہ ہے علیٰ ہذا القیاس۔ لین اس کی ذات کا عالم میں نہ کوئی آئینہ ہے نہ کوئی مظہر۔ بلکہ حق تعالیٰ کی ذات کو عالم کے ساتھ کچھ مناسب نہیں اور کسی چیز میں شر آکت تہیں۔ اگرچہ وہ مناسب اسم میں ہویاوہ مشارکت صورت میں ہو۔ اِنَّ اللّٰهُ لَعَنِیْ عَنِ الْعَالَمِینَ (اللّٰہ تعالیٰ سب جہان ہے غنی ہے) ہر ظاف اساء و صفات کے کہ عالم کے ساتھ اسی مناسب رکھتے ہیں اور صوری مشارکت ان کے در میان ثابت ہے یعنی جس طرح واجب تعالیٰ میں علم ہے ممکن میں بھی اس علم کی صورت ثابت ہے اور میں طرح وہاں قدرت ہے یہاں بھی اسی قدرت کی صورت ہے بر خلاف ذات کے کہ ممکن اس دو لیت ہو ہی سب کا سب عرض ہے اور اس ہیں جو ہر یت کی بو دولت سے بے اور اس کی ذات کے ساتھ تیا م ہو ہر وعرضی میں تقیم کی ہو صفی میں تقیم کی ہو سب کا سب عرض ہے اور اس ہیں جو ہر یت کی بو نہیں۔ اس کا قیام جو خلی ہو نے کی قتم ہے اور بعض ممکن کا بعض کے ساتھ قیام جو خلی ہو ہے کی قتم ہے بلکہ در کیا ہو ش کے ساتھ قائم ہونے کی قتم ہے بلکہ در کیا ہو ش کے ساتھ قائم ہونے کی قتم ہے بلکہ در کیا جو ہر کے ساتھ قائم ہونے کی قتم ہے بلکہ در کیا جو س کے ساتھ قائم ہونے کی قتم ہے بلکہ در

حقیقت وہ دونوں عرض حق تعالیٰ کی ذات کے ساتھ قیام رکھتے ہیں ان کے در میان کوئی جوہریت ثابت نہیں تمام ممکنات کا قیوم حق تعالیٰ ہی ہے۔

پس ممکن کی حقیقت میں کوئی ذات نہیں جس کے ساتھ اس کی صفات قائم ہوں بلکہ ذات صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے ہے جس کے ساتھ حق تعالیٰ کی صفات اور تمام ممکنات قائم ہیں اور وہ اشارہ جو ہر ایک اپنی ذات کی طرف راجع ہے جس کے ساتھ حق تعالیٰ کی ذات کی طرف راجع ہے جس کے ساتھ سب کا قیام ہے۔ اشارہ کرنے والا جانے یانہ جانے اگرچہ حق تعالیٰ کی ذات کی اشارہ کے ساتھ مشار الیہ نہیں ہے اور کسی چیز کے ساتھ متحد نہیں کو تاہ نظر ان پوشیدہ معارف کو توحید وجودی کے معارف کے ساتھ نظر ان پوشیدہ معارف کو توحید وجودی کے معارف کے ساتھ نہیں اور ایک دوسرے کا دست وگریبان نہ جانیں۔ کیونکہ توحید وجودی والے ایک ذات کے سوا پچھ موجود نہیں جانے اور حق تعالیٰ کے اساء و صفات کو بھی اعتبارات علمی خیال کرتے ہیں اور کہتے ہیں۔ کہ حقائق ممکنات کو وجود کی ہو بھی نہیں پینچی۔ آلا نمیان کی ماشمیت رائیحة المو جُودِ دِ راعیان نے وجود کی ہو بھی نہیں سو تکھی )ان کا کلام ہے۔

یہ فقیر حق تعالی کی صفات کو بھی وجود زائد کے ساتھ موجود جانتا ہے۔ جیسے کہ علماءالل حق نے فرمایا ہے اور ممکنات کے لئے بھی جو حق تعالی کے اسماء وصفات کے مظہر ہیں۔ وجود ثابت کرتا ہے۔ خلاصہ یہ کہ ممکنات کواعراض ہی سے جانتا ہے جوخود بخود قیام نہیں رکھتے اور جو ہریت کوجوخود بخود قیام رکھتا ہے۔ ممکنات میں ثابت نہیں کرتااور سب کا قیام حق تعالیٰ کی ذات کے ساتھ جانتا ہے۔

سوال: -اس تحقیق سے معلوم ہو تا ہے۔ کہ ممکن کی ذات واجب تعالیٰ کی عین ذات ہے اور ممکن واجب کے ساتھ متحد ہے اور یہ کال ہے۔ کیو نکہ اس سے قلب حقائق یعنی حقیقق کا تغیر لازم آتا ہے۔ جو جو اب: - ممکن کی ذات یعنی اس کی ماہیت و حقیقت انہی اغراض متعددہ مخصوصہ میں سے ہے۔ جو حق تعالیٰ کے اساء و صفات کا مظہر ہیں۔ ان اعراض کو حق تعالیٰ کی ذات کے ساتھ کوئی عینیت نہیں اور کسی قتم کا اتحاد نہیں ہے۔ تاکہ قلب حقائق لازم آئے۔ صرف اس قدر تعلق ہے۔ کہ ان اعراض کا قیام حق تعالیٰ کی ذات کے ساتھ ہے اور تمام اشیاء کا قیوم و ہی حق تعالیٰ ہے۔

سوال: -جب ہرایک کااشارہ جوائی ذات کی طرف لفظ انا ہے ہو تا ہے۔ حق تعالیٰ کی طرف راجح ہے۔ تو تعالیٰ کی طرف راجح ہے۔ تو لازم آتا ہے کہ ممکن کی ذات ہو۔ کیونکہ ہر ایک کااشارہ لفظ انا کے ساتھ اپنی ماہیت و حقیقت کی طرف ہے۔ اس سے قلب حقیقت لازم آتا ہے اور یہ بات یعینہ تو حید وجودی والوں کی ہے۔

جواب: - ہاں ہرایک کااشارہ لفظ اُنا کے ساتھ اگرچہ اپنی حقیقت کی طرف ہے۔ لیکن جب اس

کی حقیقت اعراض مجتمعہ ہے ہے۔ اس اشارہ کی قابلیت نہیں رکھتے کیونکہ اعراض اصلی اور مستقل طور پر حی اشارہ کے قابل نہیں۔ جب اس کی حقیقت نے اس اشارہ کو قبول نہ کیا۔ تو ضرور وہ اشارہ اس حقیقت کے مقوم (جس کے ساتھ اس کا قیام ہے) کی طرف راجع ہوگا۔ پس ممکن کی ماہیت وہی اعراض مجتمعہ ہے اور اس کا اناکا اشارہ اس کی حقیقت کی قابلیت کے نہ ہونے کے باعث اس کے مقوم کی طرف راجع ہے۔ جو حق تعالی کی ذات ہے مراد ہے۔ پس حقیقت کا تغیر لازم نہ آیا اور ممکن واجب نہ ہوا اور یہ بات توحید وجودی والوں کی بات سے جدار ہی۔

عجب معاملہ ہے کہ ممکن کا آناواجب تعالیٰ کی طرف رجوع کرے اور ممکن اپنے حال میں ممکن ہی رہے اور سجانی اور اناالحق نہ پکارے۔ ہاں اس قتم کی بات کر سکتا ہی نہیں کیونکہ صاحب تمیز ہے۔ سوال: - واجب تعالیٰ کی ذات ہے ممکن کا قیام واجب تعالیٰ کی ذات کے ساتھ حوادث کے قیام کو

متلزم ہے اور یہ ممتنع اور محال ہے۔

جواب: - حوادث کا قیام اس صورت میں ممتنع ہے۔ جب کہ حق تعالی کی ذات میں حوادث کا حلول سمجھا جائے۔ جو محال ہے۔ لیکن اس جگہ قیام کے معنی حلول نہیں بلکہ اس کے معنی ثبوت اور تقرر کے ہیں۔ یعنی ممکن کا ثبوت اور تقرر واجب تعالیٰ کی ذات کے ساتھ ہے۔

سوال:-جب ممکن سب کاسب عرض ہے۔ توعرض کے لئے محل کی ضرورت ہے تاکہ اس کے ساتھ قائم ہو۔وہ محل کون ہے۔واجب کی ذات نہیں۔ای طرح ممتنع اس کا محل نہیں ہو سکتا۔

جواب: -عرض وہ ہے۔ جس کو بذات خود قیام نہ ہو۔ بلکہ غیر کے ساتھ قائم ہو۔ چو نکہ معقول والوں نے عرض کے قیام میں حلول کے معنی سمجھے ہیں۔ اس لئے عرض کے لئے محل ثابت کیا ہے اور محل کے بغیر اس کا ثابت رہنا محال سمجھا ہے۔ لیکن جب قیام کے معنی اور لئے جائیں جیسے کہ گزر چکا۔ تو پھر محل کی کچھ ضرورت نہیں۔

ہمارے مشاہدہ میں آچکا ہے۔ کہ تمام اشیاء کا قیام واجب تعالیٰ کی ذات کے ساتھ ہے اور کوئی حلول و محل در میان نہیں۔ معقولی اس کا عتبار کریں یانہ کریں۔ ان کی تشکیک ہماری بداہت کا مقابلہ نہیں کر سکتی اور ہمارایقین ان کے شک ہے دور نہیں ہوتا۔

اس بحث کو ایک مثال سے واضح کرتے ہیں۔ کہ ارباب طلسم اور اصحاب سے بیا ایسی ایسی چیزیں د کھاتے ہیں۔ جواجہام غریبہ اور اعراض عجیبہ کی قتم سے ہوتی ہیں۔اس صورت میں سب لوگ جانے ہیں۔ کہ ان اجرام کا اعراض کی طرح خود بخود قیام نہیں ہے۔ بلکہ ان دونوں کا قیام صاحب طلسم کی ذات کے ساتھ ہے اور ان کا کوئی محل ثابت نہیں اور یہ بھی جانے ہیں۔ کہ اس قیام میں حالیت و محلیت ک

www.makiaoah.org

آمیزش نہیں۔ بلکہ ان سب کا ثبوت و تقرر صاحب طلسم کی ذات کے ساتھ ہے بغیراس کے کہ حلول کاوہم پایاجائے۔

مذکورہ بالاصورت میں بھی یہی تصورہ۔ کیونکہ حق تعالیٰ نے اشیاء کو مرتبہ حس دوہم میں خلق فرمایاہے اور ان کی صنعت میں اتقان واحکام کو مد نظر رکھاہے اور دائمی رنج وراحت و ثواب وعذاب کا معاملہ انہی پر وابستہ کیاہے۔ پس ان اشیاء کاخو دبخود قیام نہیں ہے۔ بلکہ حق تعالی کی ذات کے ساتھ قائم ہیں۔ بغیراس کے کہ حلول اور حال و محل کاوہم وخیال پایاجائے۔

دوسری مثال پہاڑیا آسان کی صورت جو آئینہ میں ظاہر ہوتی ہے۔ کوئی ہیو قوف ہی ہو گاجوان صور توں کو اجسام خیال کرے گااور جو ہر سمجھ کر قائم بذات خود جانے گااور اگر بالفرض کوئی شخص ان صور توں کواعراض جانے اور قائم بغیر تصور کرے اور عرض ہونے کے باعث ان کے لئے محل تلاش کرے اور محل کے بغیران کا ثبوت محال جانے۔ وہ شخص بھی ہیو قوف ہے۔ جولوگوں کی تقلید پر بداہت کا انکار کر تا ہے۔ کیونکہ جو شخص تمیز رکھتا ہے بداہت سے معلوم کرلیتا ہے۔ کہ ان صور توں کے لئے ہر گر محل ثابت نہیں ہیں۔ بلکہ ان کو محلوں کی چھ احتیاج نہیں۔ اس طرح ارباب کشف وشہود کے نزدیک تمام ممکنات ان صور توں کی طرح ہیں اور تماثیل سے زیادہ چھ نہیں۔

خلاصہ یہ کہ حق تعالی نے ان صور توں اور تماثیل کو اپنی کا مل صنعت ہے اس طرح کی مضبوطی اور استخکام بخشاہے۔ کہ خلل اور زوال سے محفوظ ہیں اور آخرت کا دائی معاملہ ان پر مخصر کیا ہے۔ جیسے کہ کئی دفعہ گزر چکا ہے۔ مشکلمین میں سے نظام جو علماء معتز لہ سے ہے دَمْیَة ' مِنْ غَیْرِ دَامٍ (تیر مارنا بغیر تیر انداز کے) کے موافق یعنی اٹکل پچو ہے عالم کو اعراض کا مجموعہ جانتا ہے اور جو اہر سے خالی سمجھتا ہے۔ ہاں اِنَّ الْکُدُوٰ بَ قَدْ یَصْدُقْ جموٹا آدی بھی بچ بھی بول جاتا ہے۔ چو نکہ کو تاہ نظری سے ان اعراض کا قیام واجب الوجود کی ذات کے ساتھ نہیں جانتا۔ اس لئے دانادَں کے طعن و تشنیع کا محل ہوا ہے کیونکہ عرض کو غیر کے قیام سے چارہ نہیں اور وہ جو ہر کے وجود کا قائل نہیں۔ تاکہ قیام کو اس کی طرف منسوب کرے اور صوفیاء میں سے صاحب فتوحات مکیہ عالم کو اعراض مجمعہ عین واحد میں جانتا ہے اور عین واحد سے مر اد ذات احد بیت رکھتا ہے۔ لیکن دوں زمانوں میں ان اعراض کے باتی نہ رہنے کا حکم اور عین واحد سے مر اد ذات احد بیت رکھتا ہے۔ لیکن دوں زمانوں میں ان اعراض کے باتی نہ رہنے کا حکم کر تا ہے اور کہتا ہے کہ عالم ہر آن میں معدوم ہو جاتا ہے اور اس جیسااور موجود ہو تا ہے۔

اُس فقیر کے نزدیک یہ معاملہ شہودی ہے نہ وجودی۔ جیسے کہ شرح رباعیات کے حاشیوں میں اس کی تحقیق کی گئی ہے۔ سالک احوال کے در میان پیشتر اس کے کہ ماسوااس کی نظر سے بالکل دور ہو جائے۔ایک آن میں ایسادیکھتاہے۔ کہ عالم معدوم ہو گیاہے اور دوسر کی آن میں پاتاہے۔ کہ عالم موجود

ہادر تیری آن میں پھر معدوم سمجھتا ہاور چو تھی آن میں موجود سمجھتا ہے۔ یہاں تک کہ فنائے مطلق کے ساتھ مشرف ہوجاتا ہاور ہمیشہ ماسواکو معدوم پاتا ہے۔ اس وقت اس کی شہود میں عالم ہمیشہ کے لئے معدوم ہے۔ ای طرح بقائے حاصل ہونے اور عالم کی طرف رجوع کرنے کے در میان عالم بھی نظر میں آجاتا ہے اور بھی پوشیدہ ہوجاتا ہے۔ اس وقت بھی تجدوا مثال کی حالت کا وہم گزر تا ہے۔ اس عارف کے لئے جب بقااور عالم کی طرف رجوع کرنے کا معاملہ انجام تک پہنچ جاتا ہے اور جمیل وارشاد کے مقام میں قرار پکڑتا ہے۔ تو پھر عالم اس کی نظر میں آتا ہے اور اس وقت عالم کو دائی طور پر موجودیاتا ہے۔

نیں یہ معاملہ سالک کے شہود کی طرف راجع ہے۔ نہ کہ عالم کے وجود کی طرف کیو نکہ عالم کا وجود ہمیشہ ایک وضع پرہے۔ اگر تذبذب ہے۔ تو شہود میں ہے۔ وَ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُلْهِمْ لِلصَّوَابِ (الله تعالیٰ بہتری کی طرف ہدایت دینے والا ہے) اور وہ زمانوں میں اعراض کے باتی نہ رہنے کا حکم جو بعض متکلمین نے کہا ہے۔ ممنوع اور مدخول فیہ ہے اس کا کوئی ثبوت نہیں اور وہ دلیلیں جو اعراض کے باقی نہ رہنے پرلائے ہیں۔ ناتمام ہیں۔ یہ پوشیدہ معارف گویاوہاں کے اکثریاروں کے لئے ایک سبق باقی نہ رہنے پرلائے ہیں۔ ناتمام ہیں۔ یہ پوشیدہ معارف گویاوہاں کے اکثریاروں کے گئے دیں۔ چو نکہ ہے۔ جس جس دوست کو ان کے دیکھنے کا شوق ہو۔ مہر بانی فرماکر ان کی نقل کر کے بھیج دیں۔ چو نکہ فقیر پر سستی غالب تھی۔ اس واسطے ہر ایک یار کی طرف الگ الگ مکتوب نہیں لکھا گیا۔ صرف اس پر کفایت کی گئے ہے۔ وَ السَّلامُ عَلَیْ مُنْ لَدَیْکُمْ

#### مكتوب ٢٦

کلمہ طیبہ کے فضائل میں جو طریقت وحقیقت وشریعت پر مشتمل ہے اور اس بیان میں کمہ طیبہ کے فضائل میں جو طریقت وحقیقت وشریعت پر مشتمل اور اس بیان میں میں کہ کمالات نبوت کے مقابلہ میں کمالات ولایت کی پھی مقدار نبین اور اس بیان میں مولانا حمد الدین بنگالی ہے اور باطن اس معاملہ کاگر فقارہے اور اس کے مناسب بیان میں مولانا حمید الدین بنگالی کی طرف صادر فرمایا ہے:۔

لآ الله الله الله مُحَمَّد ورسُولُ الله يه كلمه طيبه طريقت وحقيقت وشريعت كاجامع ہے۔ جب
عک سالک نفی کے مقام میں ہے۔ طریقت میں ہے۔ اور جب نفی سے پورے طور پر فارغ ہوجاتا ہے اور
تمام ماسوااس كی نظر سے منتفی ہو جاتا ہے۔ تو طریقت كامعاملہ ختم ہو جاتا ہے اور مقام فنامیں پہنچ جاتا
ہے۔ جب نفی کے بعد مقام اثبات میں آتا ہے اور سلوک سے جذبہ كی طرف رغبت كرتا ہے۔ تو مرتبہ
حقیقت کے ساتھ متحقق اور بقا کے ساتھ موصوف ہو جاتا ہے۔ اس نفی واثبات اور اس طریقت و

حقیقت اور اس فناوبقااور اس سلوک و جذبہ ہے اس پر ولایت کا اسم صادق آتا ہے اور نفس امارہ پن کو چھوڑ کر مطمئنہ ہوجاتا ہے اور پاک وصاف بن جاتا ہے۔ پس ولایت کے کمالات اس کلمہ طیبہ کی جزواول کے ساتھ جو نفی واثبات ہے۔ وابستہ ہیں۔

باقی رہااس کلمہ مقد سہ کادوسر اجزوجو حضرت خاتم الرسل علیہ الصلوۃ والسلام کی رسالت کو ثابت کر تا ہے۔ یہ دوسر اجزوشر بعت کاکائل اور تمام کرنے والا ہے۔ جو پچھ ابتداء اور وسط میں شریعت سے حاصل ہواتھا۔ وہ شریعت کی صورت تھی اور اس کا اسم ور سم تھا۔ شریعت کی اصل حقیقت اس مقام میں حاصل ہوتی ہے۔ جو مرتبہ ولایت کے حاصل ہونے کے بعد ہوتا ہے اور کمالات نبوت جو کائل تابعداروں کو انبیاء علیم الصلوۃ والسلام کی وراثت اور تبعیت کے طور پر حاصل ہوتے ہیں۔ وہ بھی اس مقام میں حاصل ہوتے ہیں طریقت وحقیقت جس سے ولایت حاصل ہوتی ہے۔ شریعت کی حقیقت اور کمالات نبوت کے حاصل ہونے کے لئے گویا شرائط ہیں۔ ولایت کو طہارت یعنی وضو کی طرح سمجھنا حیا ہور شریعت کو نماز کی طرح۔ طریقت میں حقیق نجاستیں دور ہوتی ہیں اور حقیقت میں حکمی خیاستیں رفع ہوتی ہیں۔ تاکہ کائل طہارت کے بعدادکام شرعیہ کے بجالانے کے لائق ہوجا تیں اور اس کمی خیاستیں رفع ہوتی ہیں۔ تاکہ کائل طہارت کے بعدادکام شرعیہ کے بجالانے کے لائق ہوجا تیں اور مومن کی معراج ہے۔

مجھے اس کلمہ کادوسر اجزودریائے ناپیدا کنار کی طرح معلوم ہوا۔ جس کے مقابلہ میں پہلا جزو قطرہ کی طرف دکھائی دیتا تھا۔ ہاں کمالات نبوت کے مقابلہ میں کمالات ولایت کی کچھ مقدار نہیں۔ آفاب کے مقابلہ میں ذرہ کی کیا مقدار ہے۔ سبحان اللہ۔ بعض لوگ کج بنی سے ولایت کو نبوت سے افضل جانتے ہیں اور شریعت کو جو لب لباب ہے۔ پوست سبحھتے ہیں۔ بچارے کیا کریں۔ ان کی نظر شریعت کی صورت تک ہی محدود ہے اور مغز سے پوست کے سواان کے ہاتھ میں پچھ نہیں آیا۔ نبوت کو خلق کی طرف توجہ ہونے کے باعث قاصر جانتے ہیں اور اس توجہ کو عوام کی توجہ کی طرح ناقص سبجھ کر ولایت کوجو حق تعالیٰ کی طرف توجہ رکھتی ہے۔ اس توجہ پر ترجے دیتے ہیں اور ولایت کو نبوت سے افضل میا نے ہیں۔ یہ نہیں جانتے ہیں۔ کہ کمالات نبوت میں بھی عروج کے وقت حق تعالیٰ کی طرف توجہ ہوتی ہے۔ اس کو جہ کی مالات کی صورت ہے۔ جو جو تی ہیں جانے ہیں۔ یہ نہیں جانے ہیں۔ کہ کمالات کی صورت ہے۔ جو مقام نبوت میں حاصل ہے۔ چنانچہ اس کاذکر آگے کیا جائے گا۔

نبوت میں نزول کے وقت ولایت کی طرح خلق کی طرف توجہ ہوتی ہے۔البتہ اس قدر فرق ہے۔کہ ولایت میں بظاہر خلق کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور باطن میں حق کی طرف اور نبوت کے

زول میں ظاہر وباطن خلق کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور کلی طور پر ان کو حق تعالیٰ کی طرف وعوت کرتے ہیں۔ یہ زول ولایت کے زول ہے اتم واکمل ہے۔ جیسے کہ کتابوں اور رسالوں میں اس کی شخفیق ہو چی ہے۔ خلق کی طرف ان کی یہ توجہ عوام کی توجہ کی طرح نہیں ہے۔ جیسے کہ انہوں نے گمان کیا ہے۔ بلکہ عوام کی توجہ خلق کی طرف ان کی اس گر فقاری کے باعث ہوتی ہے۔ جو ماسوا کے ساتھ رکھتے ہیں اور اخص خواص کی توجہ خلق کی طرف ماسوا کی گر فقاری کے باعث نہیں ہے۔ کیو نکہ یہ بزر گوار ماسوا کی گر فقاری کو نہا ہی گر فقاری اختیار کر لیتے ہیں۔ بلکہ ان بزرگوں کی توجہ بحق ہدا تی وارشاد کے لئے ہے۔ تاکہ خلق کی خالق کی طرف رہنمائی کریں اور مولئے کی رضاح کی طرف ان کی دلالت کریں اور شک نہیں۔ کہ اس فتم کی توجہ بخلق جس کا مقصود خلق کو ماسوا کی غلامی ہے آزاد کر ناہو۔ اس توجہ بحق ہے گی درجے فضیلت والی ہے۔ جواپئی نفس کے لئے ہے۔

مثلاً ایک فحض ذکر الهی میں مشغول ہے۔ اس اثناء میں ایک نامینا آگیا۔ جس کے آگے کنواں ہے۔

کہ اگر ایک قدم اور اٹھائے تو کنویں میں جاپڑے۔ تو اس صورت میں ذکر کرنا بہتر ہے۔ یانامینا کو کنویں سے بچاناد شک نہیں کہ اس صورت میں نامینا کو کنویں سے بچاناذ کر کرنے سے بہتر ہے۔ کیونکہ حق تعالی اس سے اور اس کے ذکر سے غنی ہے اور نامینا ایک مختاج بندہ ہے۔ جس کے ضرر کا دفع کر ناضر ورک ہے۔

عاص کر جب کہ اس کو خلاص کرنے پر مامور ہو۔ اس وقت اس کی یہ تخلیص بھی ذکر ہے۔ کیونکہ امرکی بجا آوری ہے۔ ذکر میں ایک بی حق کا اداکر ناہے۔ جو مولا کا حق ہے اور تخلیص میں جو امر کے ساتھ واقع ہو۔ دوحق ادا ہوتے ہیں۔ بندہ کا حق بھی اور مولے کا حق بھی بلکہ نزدیک ہے کہ اس وقت ذکر کرنا گناہ میں واضل ہو۔ کیونکہ تمام وقت ذکر کرنا گناہ میں۔ بعض او قات ذکر نہ کرنا بھی مستحسن اور پہندیدہ ہے۔ ایام منہی عنہا اور او قات مکر و بہ میں روزہ نہ رکھنا اور نماز کا ادانہ کرنا۔ روزہ رکھنے اور نماز اداکر نے

- 47.c

جاننا جائے کہ ذکرے مرادیہ ہے کہ غفلت دور ہوجائے خواہ کی طرح ہونہ یہ کہ ذکر نفی اثبات یا اسم ذات کے بھرار پر ہی مخصر ہے۔ جیسے کہ گمان کیاجا تا ہے پس اوامر کا بجالانااور نواہی ہے ہٹ جاناذکر ہی منصر ہے۔ جیسے کہ گمان کیاجا تا ہے پس اوامر کا بجالانااور نواہی ہے ہٹ جاناذکر ہی منصر ہے۔ حدود شرعی کو مد نظر رکھ کر خرید و فرو خت کرنا بھی ذکر ہے۔ اس طرح آس رعایت کے ہوتے ہوئے نکاح و طلاق بھی ذکر ہے۔ رعایت شرعی کے ساتھ ان امور میں مشغول ہونے کے وقت آمر وناہی یعنی حق تعالی ان امور کے کرنے والے کی آئے کھوں کے سامنے ہو تا ہے۔ پھر غفلت کی کہاں گنجائش ہوتی ہے لیکن وہ ذکر جو مذکور کی اسم وصفت کے ساتھ واقع ہو۔وہ سر لیج النا ثیر ہوتا ہے کہاں گنجائش ہوتی ہے لیکن وہ ذکر جو مذکور کی اسم وصفت کے ساتھ واقع ہو۔وہ سر لیج النا ثیر ہوتا ہے

۔اور فد کور کی زیادہ محبت بخشے والااور فد کور تک جلدی پہنچانے والا ہو تاہے۔ برخلاف اس ذکر کے جواوامر کے بجالانے اور نواہی سے ہٹ جانے پرواقع ہو۔جوان صفات سے بے نصیب ہے۔ اگرچہ سے صفات بعض افراد میں جن کاذکر اوامر کے بجالانے اور شرعی منہیّات سے ہٹ جانے پرہے۔ شاذونادر طور پریائے جاتے ہیں۔

خطرت خواجہ نقشبند قدس سرّ ہ فرمایا کرتے تھے۔حضرت مولازین الدین تا تبادی قدس سرّ ہ علم کی راہ ہے خداتک پہنچے ہیں۔اور نیز وہ ذکر جواسم وصفت ہے واقع ہواس ذکر کاوسیلہ ہے۔جوشر عی حدود کو مد نظر رکھنے سے حاصل ہو تا ہے۔ کیونکہ تمام امور میں شرعی احکام کامد نظر رکھنا شارع علیہ الصلاة والسلام کی کامل محبت کے بغیر میسر نہیں ہو تا۔اور یہ کامل محبت حق تعالی کے اسم وصفت کے ذکر پر موقوف ہے۔ پس پہلے ذکر چاہیئے تاکہ اس ذکر کی دولت سے مشرف ہوں۔لین عنایت کامعاملہ جداہے۔وہاں نہ کوئی شرط ہے نہ کوئی وسیلہ۔ الله مُن یَشناءُ الله تعالی جس کو چاہتاہے برگزیدہ کر لیتا ہے۔

اب ہم اصل بات کو بیان کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ان تینوں معاملوں یعنی طریقت و حقیقت و میں میں ہوت کے آگے ایک اور معاملہ ہے جس کے آگے ان معاملوں کا پچھ اعتبار وشار نہیں۔ جو پچھ مرتبہ حقیقت میں حاصل ہوا تھا۔ اور اثبات ہے تعلق رکھتا تھا وہ اس معاملہ کی صورت تھی۔ اور یہ معاملہ اس صورت کی حقیقت ہے۔ جس طرح کہ نثر بعت کی صورت جو ابتدا میں عوام کے مرتبہ میں حاصل ہوئی تھی۔ اور حقیقت وطریقت کے حاصل ہونے کے بعد اس صورت کی حقیقت حاصل ہوتی ہے۔ تو پھر خیال کرنا چاہیے کہ وہ معاملہ کہ جس کی صورت حقیقت ہو۔ اور اس کا مقدمہ ولایت ہو گفتگو میں کس طرح آسکتا ہے۔ اور اگر بالفرض بیان کیا جائے۔ تو کوئی اس کی حقیقت کو کیا معلوم کرے گا یہ معاملہ طرح آسکتا ہے۔ اور اگر بالفرض بیان کیا جائے۔ تو کوئی اس کی حقیقت کو کیا معلوم کرے گا یہ معاملہ اولواالعزم پیغیروں کی وراثت ہے جو اقل قلیل کے نصیب ہو تا ہے۔ جب اس معاملہ میں اصول قلیل ہوں تو فروع ضرور ہی اقل و کمتر ہوں گے۔

موال: ان معارف سے لازم آتا ہے۔ کہ عارف بعض مراتب میں شریعت سے قدم باہر تکال لیتا ہے اور شریعت کے مواعر وج کرتا ہے۔

جواب: شریعت ظاہری اعمال کانام ہے اور بیہ معاملہ اس جہان میں باطن سے تعلق رکھتا ہے ظاہر ہمیں ہوا ہے۔ ہمیشہ شریعت کے ساتھ مکلف ہے اور باطن اس معاملہ میں گر فقار ہے چونکہ بیہ جہان دار عمل ہے باطن کو ظاہری اعمال سے بوی مدد ملتی ہے اور باطن کی ترقیات شریعت کے بجالانے پر جو ظاہر سے تعلق رکھتی ہے مخصر اور موقوف ہیں۔ پس اس جہان میں ہر وقت ظاہر و باطن کے لئے شریعت کا ہونا

ضروری ہے ظاہر کاکام شریعت پر عمل کرناہے اور اس کے نتائج و ثمر ات باطن کے نصیب ہیں۔
پس شریعت تمام کمالات کی ماں اور تمام مقامات کا اصل ہے۔ شریعت کے نتائج و ثمر ات صرف
ای دنیاوی جہان پر موقوف نہیں ہیں بلکہ آخرت کے کمالات اور دائمی نازو نعت بھی شریعت کے نتائج
و ثمر ات میں ہے ہیں۔ گویا شریعت شجرہ طیبہ ہے۔ جس کے مچلوں اور میووں ہے لوگ اس جہان میں
بھی اور اس جہان میں بھی فائدہ اٹھارہے ہیں اور بہت ہے فائدے اس سے حاصل کر دہے ہیں۔

سوال: اس بیان سے لازم آتا ہے کہ کمالات نبوت میں بھی باطن حق کی طرف اور ظاہر خلق کی طرف اور ظاہر خلق کی طرف ہو تا ہے اور آپ نے اپنے رسالوں اور کمتوبات میں لکھا ہے اور او پر بھی گزر چکا ہے کہ مقام نبوت میں جود عوت کامقام ہے کلی طور پر خلق کی طرف توجہ ہوتی ہے اس میں تطبیق کی وجہ کیا ہے۔

جواب: وہ معاملہ عروج ہے تعلق رکھتا ہے اور مقام دعوت ہوط ونزول ہے وابسۃ ہے پس عروج کے وقت باطن حق تعالیٰ کی طرف ہو تا ہے اور ظاہر خلق کی طرف تاکہ شریعت غراکے موافق ان کے حقوق ادا ہوں اور ہوط ونزول کے وقت کلی طور پر خلق کی طرف متوجہ ہوتے ہیں تاکہ خلق کو پورے طور پر خالق کی طرف متوجہ ہوتے ہیں تاکہ خلق کو پورے طور پر خالق کی طرف متوجہ ہوتے ہیں تاکہ خلق کو توجہ بخلق عین توجہ بخلق عین توجہ بخلق عین توجہ بخلق کے سے معنیٰ توجہ بخلق کے سے معنیٰ توجہ بخلق کے سے معنیٰ معنیٰ واجب ہے یاواجب کا آئینہ ہے کہ واجب کا عین کا آئینہ ہے کہ واجب کا عین اس کا آئینہ ہے کہ واجب کا عین کے سے معنیٰ میں اس طرح معلوم ہوتی ہیں جس طرح اشیاء کی صور تیں صورت کے آئینہ ہیں جس طرح اشیاء کی صور تیں صورت کے آئینہ ہیں جس طرح اشیاء کی صور تیں صورت کے آئینہ ہیں جس طرح اشیاء کی صور تیں صورت کے آئینہ ہیں صور توں کا وجود ہی خیال میں ہے۔ جب کہ آئینہ کے مر جبہ میں صور توں کا وجود ہی خیس صور توں کا وجود صرف مر جبہ وجم و خیال میں ہے۔

پس جس جگہ آئینہ ہے وہاں صور تیں نہیں اور جہان صورت ہے وہاں آئینہ کو ہزار عاربے کیونکہ خیالی نمود کے سواصور توں کا کچھ ثبوت نہیں اور وہمی صورت کے تحقق کے سواان کا کوئی وجود نہیں۔اگر مکان رکھتے ہیں مرتبہ وہم میں رکھتے ہیں اور اگر زمان رکھتے ہیں مرتبہ تخیل میں رکھتے ہیں لیکن چونکہ اشیاء کی نمود اور ہتی حق تعالیٰ کی صنعت ہے اس لئے خلل اور سرعت زوال ہے محفوظ ہے اور معاملہ ابدی اور آخرت کا ثواب وعذاب ان پر موقوف ہے۔

جانناچاہے کہ صورت کے آئینہ میں اول صور تیں ملحوظ ہوتی ہیں۔ پھر آئینہ کے شہود کے لئے دوسر ی النفات در کارہے اور حق تعالی کے آئینہ میں اول وہی آئینہ ملحوظ ہے پھر اشیاء کے شہود کے لئے

دوسر کالتفات درکارہ اور نیز صورت کے آئینہ میں صور تیں بھی آئینہ کے احکام و آثار کے آئینے ہیں اور آئینہ کے احکام و آثار کے آئینے ہیں اور آئینہ کی لمبائی کا مظہر ہوتی ہیں۔ ای طرح آگر آئینہ کی لمبائی کا مظہر ہوتی ہیں۔ ای طرح آگر آئینہ چھوٹا ہے تو چھوٹا پن صور توں کے آئینوں میں ظاہر ہوتی ہے۔ برخلاف واجب تعالیٰ کی ذات کے آئینہ کے کہ اشیاء اس کے احکام و آثار کے آئینے نہیں ہو سکتیں۔ کیونکہ اس مرتبہ علیہ میں کوئی تھم واثر نہیں بلکہ تمام نسبتیں وہاں مسلوب ہیں پھراشیاء کس چیز کا آئینہ ہوں اور کیا چیز دکھائیں۔

ہاں مراتب تنزل میں جو اساء و صفات کے جُوت کا مقام ہے۔ اگر اشیاء واجب کے احکام کی صور توں کے آکینے ہوں تو ہو سکتا ہے سمع و بصر و علم و قدرت جواشیاء کے آکینوں میں ظاہر بیں مرتبہ وجوب کے سمع بصر و علم و قدرت کی صور تیں ہیں۔ جوان اشیاء کا آکینہ ہے یہ سب آگئنہ کے احکام ہیں جواشیاء ظاہر کی کے آکینوں میں ظاہر ہوئے ہیں اور یہ جو میں نے کہا ہے کہ واجب کے آگئنہ میں اول وہی آگئنہ ملحوظ ہے پھر آگئنہ میں ان اشیاء کے شہود کے لئے جو صور توں کی طرح ہیں۔ وہر کا اتفات در کار ہے یہ رجوع کے ابتداء حال میں ہے جب کہ وہ صور تیں نظر میں آتی ہیں جو پہلے پورے طور پر نظر ہے دور ہو چکی تھیں جب رجوع کا معاملہ تمام ہو جاتا ہے اور اشیاء میں دور در از اور ایکان میں استقر ار حاصل ہو جاتا ہے تواس وقت شہود غیب بدل جاتا ہے اور اکر جین میں استقر ار حاصل ہو جاتا ہے تواس وقت شہود خیب ہو باتا ہے اور اکر جین رہتا ہو کہا آوازہ اس کو حادث کا معاملہ تمام ہو جاتا ہے اور اکر جین کہ تمام ہو جاتا ہے اور اکر جین دور جو آخرت کو چکا آوازہ اس شہود سے جو رجوع سے اول حاصل ہو تا ہے اور سوائے شہود کے کچھ نہیں رہتا کی سے سے موجاتا ہے اور سوائے شہود کے کچھ نہیں رہتا کی سے سے معلی ہو تا ہے اور سوائے شہود کے کچھ نہیں رہتا کی سے تھود اس شہود سے جو رجوع سے اول حاصل ہو تا ہے اور سوائے شہود کے کچھ نہیں رہتا کی سے تھود اس شہود سے جو رجوع سے اول حاصل ہو تا ہے اور سوائے شہود کے کچھ نہیں رہتا کی ساتھ تعلق رکھتا ہے اس شہود کی نبیت جو دنیا ہے تعلق رکھتا ہے زیادہ کا اللہ ہو تا ہے کیونکہ وہ شہود جو آخر سے کے ساتھ تعلق رکھتا ہے اس شہود کی نبیت جو دنیا ہے تعلق رکھتا ہے زیادہ کا اللہ ہو تا ہے کے دور کھتا ہے اس شہود کی نبیت جو دنیا ہے تعلق رکھتا ہے زیادہ کا اللہ ہو تا ہے کیونکہ وہ شہود ہی نبیت جو دنیا ہے تعلق رکھتا ہے زیادہ کا اس سے تعلق رکھتا ہے اس شہود کی نبیت جو دنیا ہے تعلق رکھتا ہے زیادہ کا اللہ ہو

هنِياءً لِآرْبَابِ النَّعِيْمِ نَعِيْمُهَا وَلِلْعَاشِقِ الْمِسْكِيْنِ مَا يَتَجَرَعُ ترجمه: مبارك معمول كواپئ تعمت مبارك عاشقول كودردوكلفت

جانناچاہے کہ تحقیق سابق سے واضح ہواہے کہ شے کی صورت جو آئینہ میں دکھائی دیتی ہے اس کا جوت صرف خیال ہی میں ہے آئینہ اس صورت کے حاصل ہونے سے اپنے محض وصرف تجرد پر ہے ہاں کہہ سکتے ہیں کہ آئینہ اس صورت کے قریب ہے یااس کو محیط ہے یااس کے ساتھ ہے۔ یہ قرب و احاطہ معیت اس فتم کا نہیں جیسے جہم کو جہم کے ساتھ یاجو ہر کوعرض کے ساتھ ہو تاہے بلکہ یہ قرب و احاطہ اس فتم کا ہے جس کے تصور وادر اک سے عقل و فہم عا جزو کو تاہ ہیں پس اس صورت میں قرب و معیت واحاطہ اس متم کا ہے جس کے تصور وادر اک سے عقل و فہم عا جزو کو تاہ ہیں پس اس صورت میں قرب و معیت واحاطہ اللہ شاب کی کیفیت معلوم نہیں۔ و لیللہ المَمْنُلُ الْاَعَلیٰ اعلیٰ مثال اللہ تعالیٰ کے

ای طرح وہ قرب و احاطہ و معیت جو حق تعالیٰ کو عالم کے ساتھ ہے۔ وہ مَعْلُومُ الْاَئِیَّهُ جَبَہہ مَخِهُوْلُ الْکَیْفِیَتُ ہے ہم ایمان لاتے ہیں کہ حق تعالیٰ عالم کے قریب اور محیط اور اس کے ساتھ ہے لیکن اس کے قرب واحاطہ و معیت کی حقیقت نہیں جانے کہ کیا ہے کیونکہ یہ صفات اشیاء کی صفات ہے جدا ہیں اور امکان و حدوث کے نشانات سے علیحدہ ہیں صرف ان کی تشبیہ و تمثیل عالم مجاز میں جو حقیقت کا پل ہے ظاہر کی گئی ہے اور آئینہ و صورت کے طور پر ان کا ظہار کیا گیا ہے تاکہ باریک بین اور وانالوگ حق تعالیٰ کی عنایت سے مجازے حقیقت کا پید لگائیں اور صورت سے معنے کی طرف آئیں۔ وَ السَّلامُ عَلیٰ مَنِ النَّبَعَ الْهُدی ۔ سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی۔

## مكتوب ٤٧

نصیحت و تنبیه میں محمد قاسم بدخشی کی طرف لکھاہے۔ بشیم اللهِ الرَّحْمانِ الرَّحِیْم

جروصلوۃ اور تبلیخ دعوات کے بعدواضح ہوکہ اس بھائی کے کلمہ کلام سے طلب کی حرارت مفہوم ہوتی ہے اور جعیت کی ہو آرہی ہے یادر کھیں کہ بید دولت قرب صحبت ہی کا نتیجہ ہے گر بیہودہ تعلقات نے آپ کوایک ہفتہ تک بھی صحبت میں رہنے نہ دیا آپ کی صحبت کے سارے دن شاید ہی د س ہوں تو ہوں۔ آپ کو خداتعالی سے شرم کرنی چاہئے کہ ہزار دنوں میں سے ایک دن بھی خداتعالی کے لئے نہیں ہوں۔ آپ کو خداتعالی کے لئے نہیں و سکتھ آپ پر ججت درست ہو چکی اکل سکتے اور مختلف تعلقات سے ایک دن کے بھی الگ نہیں ہو سکتھ آپ پر ججت درست ہو چکی ہوں سے اور آپ نے اپ و جدان سے معلوم کر لیا ہے کہ اس صحبت میں ایک ساعت رہنا مجاہدوں کے گی چلوں سے بہتر ہے پھر آپ اس صحبت سے بھا گتے ہیں اور حیلہ و بہانہ سے ٹال دیتے ہیں آپ کی استعداد کا چوہر قیمتی ہے لیکن کہت کی بہت ہے بچوں کی طرح قیمتی جوہروں کو چھوڑ کر بھی مضیکروں پر خوش ہور ہے ہو ۔

بوقت صبح شود جمچوروز معلومت که باکه باخته عشق در شب دیجور ترجمه: بوقت صبح مهو گانچه کو معلوم کی کس کی محبت میں تری رات

اب بھی پھے نہیں گیا آپ اپ اصل کا فکر کریں اس غرض کے لئے سب سے بہتر جمعیت والے لوگوں کی صحبت ہے آگرید دولت سے افذ کیا لوگوں کی صحبت ہے آگرید دولت میسر نہ ہوسکے تو ہر وقت ذکر اللی میں جو کس صاحب دولت سے افذ کیا ہے مشغول رہیں اور جو پھے ذکر کے منافی ہے اس سے بچیں شرعی طل وحرمت میں بردی احتیاط رکھیں اس میں ہرگز سستی نہ کریں بڑہ قتی نماز کو جماعت سے اداکریں اور تعدیل ارکان میں بردی کو مشش کریں اور اس امرکی بردی حفاظت کریں کہ نماز مستحب او قات میں ادا ہو جائے۔ رَبَّنَا اَتْمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْ لَنَا

اِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَىٰءٍ قَدِيْر "مياالله تو جارے نور كوكامل كراور جم كو بخش توسب شے پر قادر ہے۔ مكتوب 8٨

ماتم پرسی میں اور مقام رضا کی ترغیب دینے کے بیان میں خواجہ محمد طالب بدخش کی طرف صادر فرمایاہے:

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ كَاهُ عَالَمُ عَادِهِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّعِيْمِ

الْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى -الله تعالى كيليَّ حمي اوراس كر رُزيده

بندول پرسلام ہو۔

خواجہ محمد طالب! آپ ہمیشہ مطلوب کے طالب رہے آپ نے قرۃ العین محمد صدیق کے فوت ہونے کی خبر لکھی تھی۔ إِنَّا لِلْلَهِ وَ إِنَّا اِلْلَهِ رَاجِعُونَ ۔

میرے برادر عزیز! حق تعالی مومنوں کے نزدیک ان کے مالوں جانوں، اور تمام اشیاء سے زیادہ عزیزادر محبوب ہے زندہ کرنااور مارناای کا فعل ہے۔ اس میں کسی اور کاد خل نہیں۔ اس لئے اس کا فعل بھی زیادہ عزیزاور محبوب ہوگا۔ محب اپنے محبوب کے فعل سے لذت پاتے اور اس پرخوش ہوتے ہیں۔ ان کو صبر کی ترغیب دین مکر وہ اور نامنا سب ہے۔ مقام رضا اگر چدر غبت وسر ورکی خبر دیتا ہے لیکن النذاذ کامر تبدامر دیگرہے

عشق آن شعلہ است کوچوں بر فروخت ہر چہ جز معثوق باقی جملہ سوخت تنظ لادر قبل غیر حق براند در نگرزاں پس کہ بعد از لاچہ ماند اللہ و باقی جملہ رفت شادباش اے عشق شرکت سوزور فت ترجمہ: عشق وہ شعلہ ہے جب روش ہوا ماسوامعثوق کے سب جل گیا تنظ لا سے قبل غیر حق کیا در کیے اس کے بعد پھر کیارہ گیا در گیے اس کے بعد پھر کیارہ گیا در گیا اللہ باقی سب گیا مرحبالے عشق تجھ کوم حبا والسّکلامُ عَلیٰ مَنِ اتّبَعَ الْهُلای ۔ سلام اس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی۔

## مكتوب ٤٩

اس بیان میں کہ ماسواکا نسیان اس طریق کا پہلا قدم ہے کو سش کریں تاکہ اس میں کو تابی نہ ہو۔خواجہ محمد گداکی طرف صادر فرمایا ہے: نَحْمَدُه وَ نُصَلِّی عَلَی نَبِیّهِ وَ نُسَلِّمْ عَلَیْهِ وَعَلَی الِهِ الْحِوَامِ الله تعالی کیلئے حمہ ہے اور اس کے

نی اوران کی آل بزرگ پرصلوة وسلام مو-

سب ہے بہتر نصیحت جوافی خواجہ محد گداکو کی جاتی ہے یہ عقائد کلامیہ کے درست کرنے اور فقہیہ ادکام کے بجالانے کے بعد بمیشہ ذکر اللی جل شانہ میں مشغول رہیں جس طرح کہ آپ نے سکھا ہے یہ ذکر اس قدر غالب آ جائے کہ باطن میں فہ کور کے سواتجہ نہ چھوڑے اور فہ کور کے سواتمام پیرا دوں کا علمی اور جبی تعلق دور ہو جائے اس وقت دل کو ماسوی کا نسیان حاصل ہو جاتا ہے اور غیر کی دیدو دائش سے فارغ ہو جاتا ہے اگر تکلف و بناوٹ سے بھی اس کو اشیاء یاد دلا کیں تو اس کو یاد نہیں آ تیں اور ان کو بہچان نہیں سکتا ہمیشہ مطلوب میں فانی اور مستفرق رہتا ہے جب محاملہ یہاں تک پہنچ جاتا ہے اس راستہ میں ایک قدم طے ہو تا ہے کو شش کریں کہ اس ایک قدم میں بھی کو تا ہی واقع نہ ہو اور غیر کی دیدودائش ہی میں گر فار نہ رہیں۔ شعر

گوئے توفیق وسعادت در میان افکندہ اند ترجمہ: گوئے توفیق وسعادت در میاں میں ہے پڑا

كوئى ميدان ميس نبيس آتاكهان بين اب سوار

آپ کے تعلقات بظاہر کم نظر آتے ہیں۔ مگر آپ شوق سے تعلق والوں کے ساتھ تعلق پالیتے ہیں۔ اگر آپ شوق سے تعلق والدن مقررہ ہے۔والسلام ہیں۔اکراضی بالطّورِ لا یَسْتَحِقُ الْنظرَ (ضررکاراضی نظرکامتحق نہیں)مسکلہ مقررہ ہے۔والسلام

# مكتوب ٥٠

اس بیان میں کہ شریعت کی ایک صورت ہے ایک حقیقت اور اس بیان میں کہ ابتدا سے انتہا تک شریعت کا ہونا ضروری ہے اور قلب کی حمکین اور نفس کے اطمینان اور اجزاء قالب کے اعتدال میں جو مرتبہ نبوت میں ہے اور اس کے مناسب بیان میں مرزائش الدین کی طرف صادر فرمایا ہے۔

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى - الله تعالى كيك حمر ب اور اس كر بر كزيده بندول يرسلام مو-

شریعت کی ایک صورت ہے اور ایک حقیقت، صورت شریعت سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالی اور
اس کے رسول علیت اور ان تمام چیزوں پر جواللہ تعالی کی طرف سے آئی ہیں ایمان لانے کے بعد نفس
امارہ کی منازعت اور سر کشی اور طغیان کے باوجود جو اس کی طبیعت میں رکھا گیا ہے احکام شرعیہ کا بجا
لانا ہے۔ اس مقام میں اگر ایمان ہے تو ایمان کی صورت ہے اور اگر نماز روزہ ہے تو نماز روزہ کی صورت
ہے۔ تمام احکام شریعہ اس قیاس پر ہیں کیونکہ نفس جو وجود انسان میں سے عمدہ اور اُناکے قول سے ہرایک
کامشار الیہ ہے۔ اُنے گفروانکار پر اڑا ہوا ہے ایمان اور اعمال صالحہ کی حقیقت کس طرح متصور ہو سکے۔ یہ

الله تعالیٰ کی رحت ہے کہ صرف صورت کو قبول فرما کر جنت کی خوشخبری دی ہے جواس کی رضاکا مقام ہے اور بیداس کا حساس کے مان لینے کی ہے اور بیداس کا احسان ہے کہ نفس ایمان میں تصدیق قلبی پر کفایت فرمائی ہے اور نفس کے مان لینے کی تکلیف نہیں فرمائی۔

ہاں جنت کی بھی صورت اور حقیقت ہے۔اصحاب صورت جنت کی صورت سے محظوظ ہوں گے اور صاحبان حقیقت جنت کی حقیقت ہے۔اصحاب صورت اور ارباب حقیقت جنت کے ایک ہی میوہ کو کھائمیں گے گر صورت والوں کواور لذت آئیگی اور حقیقت والوں کواور۔

آ مخضرت علیہ کی از واج مطہرات امہات الموسمنین رضی اللہ تعالی عنہین بی علیہ کے ساتھ ایک جنت میں ہوں گی از واج مطہرات امہات الموسمنین رضی اللہ تعالی عنہین بی علیہ کامزہ ولذت جداجدا ہوگا۔اگر علیحدہ نہ ہوتو پنج سر علیہ الصلاۃ والسلام کے سواتمام بنی آدم پرامہات الموسمنین کی فضیلت لازم آتی ہے۔

اور نیز لازم آتا ہے کہ جو مخص دوسرے مخص ہے افضل ہواس کی عورت بھی اس دوسرے مخص ہے افضل ہواس کی عورت بھی اس دوسرے مخص ہے افضل ہو کیو نکہ عورت مرد کے ساتھ ملی جل ہے۔ شریعت کی بیہ صورت بشرط استقامت آخرت کی فلاح و نجات اور جنت میں داخل ہونے کا موجب ہے جب شریعت کی صورت درست ہوگئ توگویا ولایت عامہ حاصل ہوگئ۔ اَللّٰهُ وَلِیُّ الَّذِیْنَ اَمَنُوْا ۔اللّٰہ تعالیٰ ایمان والوں کا دوست ہے۔

اس وقت سالک اللہ تعالی کا عنایت ہے اس بات کے لاکن ہوجاتا ہے کہ طریقت میں قدم رکھے اور ولایت خاصہ کی طرف توجہ کرے اور نفس کو امارہ پن سے اطمینان کے درج تک بیجائے۔ لیکن یاد رہے کہ اس ولایت تک پہنچنے کی منز لوں کا طے کرنا بھی شریعت کے اعمال پر وابستہ ہے۔ ذکر الہی جل شانہ جو اس راہ میں سب سے بہتر وعمہ ہے۔ شرعی امور میں سے ہاور منہیات سے بچنا بھی اس راہ کی طروریات میں سے ہاور فرائف کا اواکرنا مقربات سے ہاور راہ بین رہنما پیر کا طلب کرنا بھی تاکہ وسیلہ ہو سکے شرعی امور ہیں۔ اللہ تعالی فرماتا ہے و البَعَفُو اللّهِ الْوَسِيلَةَ (اس کی طرف وسیلہ تلاش کر و) غرض شریعت سے چارہ نہیں۔ خواہ شریعت کی صورت ہو خواہ شریعت کی حقیقت۔ کیونکہ ولایت و نبوت کے تمام کمالات کی جڑا حکام شرعی ہیں۔ کمالات ولایت صورت شریعت کا نتیجہ ہیں اور کمالات نبوت حقیقت شریعت کا نتیجہ ہیں اور کمالات نبوت حقیقت شریعت کا نتیجہ ہیں اور کمالات نبوت حقیقت شریعت کا نتیجہ ہیں اور کمالات

ولایت کا مُقدمہ طریقت ہے جہاں ماسواکی نفی مطلوب ہے اور غیر وغیریت کا رفع مقصود ہے جب اللہ تعالیٰ کے فضل سے ماسوابالکل نظر سے دور ہو جاتا ہے اور دید میں اغیار کانام و نشان نہیں رہتا تو فناحاصل ہو جاتی ہے اور مقام طریقت ختم ہو جاتا ہے اور سیر الی اللہ تمام ہو جاتا ہے۔اس کے بعد مقام اثبات میں سیر شروع ہو تاہے جس کو سیر فی اللہ سے تعبیر کرتے ہیں اور یہی مقام بقاہے جو حقیقت کا اثبات میں سیر شروع ہو تاہے جس کو سیر فی اللہ سے تعبیر کرتے ہیں اور یہی مقام بقاہے جو حقیقت کا

موطن ہے جو ولایت سے اعلیٰ مقصد ہے اس طریقت وحقیقت پر جو فناوبقا ہے۔ ولایت کااسم صادق آتا ہے اور امار ہ مطمئنہ ہو جاتا ہے اور کفروا نکار سے ہٹ جاتا ہے اور اپنے مولی سے راضی ہو جاتا ہے اور مولیٰ اس سے راضی ہو جاتا ہے اور اس کی پیدائش کراہت دور ہو جاتی ہے آگرچہ کہتے ہیں کہ نفس مقام اطمینان میں بھی آگراپی سرکشی سے باز نہیں آتا

برچند که نفس مطمئنه گردد بر گرز صفات خود نگردد ترجمه: نفس اگرچه مطمئنه بوجائے پراپی صفات سے نہ باز آئے

جہاد اکبر جو اس حدیث میں رسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ رَجَعْنَا مِنَ الْجِهَادِ الْاَضْعَوِ اِلَى الْجِهَادِ الْاَصْعَوِ اِلَى الْجِهَادِ الْاَصْعَو اِلَى الْجِهَادِ الْاَكْبُورِ بِم جہاداصغرے جہاداکبر کی طرف آئے ہیں۔

اس سے مراد نفس کا جہاد ہے مگر جو کھے فقیر کے کشف میں آیا ہے اور اپنے وجدان سے معلوم کیا ہاں مکم متعارف ومشہور کے برخلاف ہے۔اطمینان کے حاصل ہونے کے بعدیہ فقیر نفس میں کسی فتم کی سر کشی اور نا فرمانی معلوم نہیں کر تا بلکہ اس کو تابعداری کے مقام میں برابر دیکھتا ہے اور قلب متمكن كى طرح جس سے ماسواكا نسيان ہو چكا ہے معلوم كرتا ہے كيونكد نفس اس وقت غير وغيريت كى دیدودانش سے کیا گزراہو تاہے اور حب جاہ وریاست اور لذت والم سے آزاد ہوا ہو تاہے پھر مخالف و سرکٹی کہاں۔ ہاں اطمینان کے حاصل ہونے کے بعد مخالف وسرکشی کی مجال نہیں۔ فقیرنے ہر چنداس بارہ میں غور کی نظرے دیکھااور اس معماکے حل میں اور دور تک فکر کیالیکن اللہ تعالیٰ کی عنایت سے ان لوگوں کی مقررہ بات کے برخلاف ہی نظر آیا یعنی نفس مطمئنہ میں کسی فتم کی سر کشی اور مخالفت نہ پائی اور فانی اور ناچیز ہونے کے سوااس میں کھے نہ دیکھا۔ جب نفس اینے آپ کو مولا جل شاند پر فدا کر دے۔ پھر مخالفت کہاں ہو سکتی ہے اور جب نفس اللہ تعالیٰ سے راضی ہو گیااور اللہ تعالیٰ اس سے راضی ہو گیا تو طغیان وسر کشی جورضا کے منافی ہے کس طرح ہو سکتی ہے۔ حق تعالیٰ کی مرضی ہر گزنامر ضی نہیں ہو سكتى اورجهاداكبرے مراد فقيرك زديك و الله سُبْحانه اعْلَمْ بِحَقِيقَةِ الْحَالِ موسكتابك تالب کاجہاد ہوجو مختلف طبیعتوں سے مرکب ہے اور اس کی ہر ایک طبیعت ایک امر کو چاہتی ہے اور دوسرے ے بھاگتی ہے اگر قوت شہوی ہے تووہ بھی قالب نے پیدا ہے اور اگر غضبی ہے تووہ بھی وہیں سے ظاہر ے کیا نہیں دیکھتے کہ تمام حیوانات جن میں نفس ناطقہ نہیں ہاں میں یہ تمام صفات رذیلہ موجود ہیں اور شہوت و غضب و شر ہوحرص سے متصف ہیں یہ جہاد ہمیشہ تک قائم ہے نفس کا اطمینان اس جہاد کو کم نہیں کر سکتا اور قلب کی ممکین اس لڑائی کو رفع نہیں کر سکتی اس جہاد کے باقی رکھنے میں بہت سے فائدے ہیں۔جو قالب کے پاک وصاف کرنے میں کام آتے ہیں۔ حتی کہ اس جہان کے کمالات اور

آخرت کامعاملہ اصل میں اس پروابسۃ ہے کیونکہ اس جان کے کمالات میں قالب تالع ہے اور قلب متبوع۔وہاں کام برعکس ہے۔ قلب تالع ہے اور قالب متبوع۔جب پیہ جہان درہم ہو جائیگا اوروہ جہان پر توڈالے گاپیہ جہادو قبال بھی ختم ہو جائے گا۔

جب اللہ تعالیٰ کے فضل ہے نفس مقام اطمینان میں آجاتا ہے اور تھم الہی کے تابع ہوجاتا ہے تو اسلام حقیقی میسر ہو تا ہے اور ایمان کی حقیقت حاصل ہوتی ہے بعد از ال جو پچھ عمل میں آ کے گاشر بعت کی حقیقت ہوگی اگر نماز اواکر ہے گاتو نماز کی حقیقت ہوگی اور اگر روزہ یا ج ہے تو روزہ وج کی حقیقت ہوگی دوسر ہے احکام شرعیہ کا بجالانا بھی ای قیاس پر ہوگا پس طریقت و حقیقت وونوں شریعت کی صورت اور اس کی حقیقت کے در میان متوسط ہیں۔ جب تک والایت خاصہ ہے مشرف نہ ہوں اسلام مجازی ہے اسلام حقیق تک نہیں پہنچ سکتے۔ جب سالک محض فضل خداوندی ہے شریعت کی حقیقت کے ساتھ آراستہ ہو جاتا ہے اور اس کو اسلام حقیقی میسر ہو جاتا ہے تو اس بات کے لا اُن ہو جاتا ہے کہ کمالات نبوت ہے انہاء علیم الصلاۃ والدیت کے لئے شجرہ طیبہ یعنی پاک در خت کی طرح ہے۔ گویا کمالات نبوت کے لئے شجرہ طیبہ یعنی پاک در خت کی طرح ہے۔ گویا کمالات نبوت کے کمالات نبوت کا شمرہ ہیں اور کمالات نبوت کویاحقیقت شریعت کے شمرات ہیں۔ جبولایت کے کمالات نبوت کی اللہ تبوت کی اللہ تبوت کے کمالات نبوت کی کارے خوالے کمالات نبوت کی کارے خوالے کمالات نبوت حقائق کی طرح ہونگے اور کمالات نبوت حقائق کی طرح۔

جانا چاہے کہ جس طرح صورت شریعت اور حقیقت شریعت کے در میان فرق نفس کی جہت سے پیدا ہوا تھا یعنی صورت شریعت میں نفس امارہ نافرمان اور اپنے انکار پر تھااور حقیقت شریعت میں نفس امارہ نافرمان اور اپنے انکار پر تھااور حقیقت شریعت میں نفس مطمئنہ اور مسلمان ہو گیا ہے ای طرح کمالات ولایت میں جوصور توں کی طرح ہیں اور کمالات نبوت میں جو حقیقتوں کی مانند ہیں۔ قالب کی جہت سے فرق ہے۔ مقام ولایت میں قالب کے اجزاء اپنی سرکشی اور نافرمانی سے باز نہیں آئے۔ مثلاً اس کا جزوناری نفس کے اطمینان کے باوجود اپنی بہتری اور تکبر کا دعویٰ نہیں چھوڑ تا اور جزو خاکی اپنی خست اور کمینہ پن سے پشیمان نہیں ہوتا۔ دوسرے اجزاء کا بھی یہی حال ہوتا ہے مگر کمالات نبوت کے مقام پر قالب کے اجزا بھی اعتدال پر آجاتے ہیں اور افراط و تفریط سے ہے جائے ہیں۔

ممکن ہے کہ ای سبب سے آتخضرت علیہ نے فرمایا ہو کہ اسلم شیطانی ۔ یعنی میراشیطان ہی ممکن ہے کہ ای سبب سے آتخضرت علیہ ہے۔ نفس میں بھی ہے اور وہ جزوناری ہے۔ جو بھی مسلمان ہو گیاہے جس طرح شیطان آفاق میں ہے۔ نفس میں بھی ہے اور وہ جزوناری ہے۔ جو

خیریت و بہتری کامد گی اور تکبر ور فعت کاخواہاں ہے۔ جو تمام صفات رذیلہ میں سے بدتر صفات ہیں اور اس کے اسلام لانے سے مرادیہ ہے کہ یہ صفات رذیلہ اس سے دور ہو جائیں پس کمالات نبوت میں قلب کی تمکین بھی ہے اور نفس کا اطمینان بھی اور قالب کے اجزاکا اعتدال بھی اور ولایت میں صرف قلب کی تمکین ہے کچھ پچھ نفس کا اطمینان اور یہ جو میں نے کہاہے کہ پچھ پچھ نفس کا اطمینان اس لئے کہاہے کہ نفس کو کامل اور بے تکلف اطمینان اجزاء قالب کے اعتدال کے بعد حاصل ہو تاہے۔ بہی وجہ ہے کہ ارباب ولایت اجزاء قالب کے معتدل نہ ہونے کے باعث مطمئنہ کا صفات بشریت کی طرف رجوع کر ناجائز سجھتے ہیں۔ جیسے کہ اوپر گزرچکا مگر وہ اطمینان جو نفس کو اجزاء قالب کے اعتدال کے بعد حاصل ہو تاہے۔ کا حاصل ہو تاہے۔ کا عندال کے بعد حاصل ہو تاہے۔ کے اعتدال کے بعد حاصل ہو تاہے۔ صفات رذیلہ کی طرف رجوع کر ناجائز سجھتے ہیں۔ جیسے کہ اوپر گزرچکا مگر وہ اطمینان جو نفس کو اجزاء قالب کے اعتدال کے بعد حاصل ہو تاہے۔ صفات رذیلہ کی طرف رجوع کر نے سے یاک و مبر اے۔

پس نفس کے رذائل کی طرف رجوع کرنے یانہ کرنے کا اختلاف نظروں اور مقامات کے اختلاف پر بنی ہے۔ ہرایک نے اپنے اپنے مقام کی نبیت خبر دی ہے اور جو کچھ کسی کو حاصل ہواہے اس کی نبیت کا تاہیں کا تاہد

لفتكو كى ب-

سوال: جب قالب کے اجزاء بھی حداعتدال پر آجائیں اور سر کثی اور نا فرمانی ہے ہٹ جائیں پھر ان کے ساتھ جہاد کی کیاضر ورت ہے۔ نفس مطمئنہ کے جہاد کی کیاصورت ہے۔ نفس مطمئنہ کے جہاد کی طرح ان کا جہاد بھی مرتفع ہے۔

جواب: مطمئنہ اور ان اجزاء کے در میان فرق ہے کیونکہ مطمئنہ فانی اور ناچیز ہے اور عالم امرے ملا ہوا ہے۔ جو کمال فنااور سکرے متصف ہے اور یہ اجزاء احکام شرعیہ کے بجالانے کے باعث جن کی بنیاد صحو پر ہے فناو سکر کے ساتھ مناسبت نہیں کرتے اور جو فانی اور مستہلک ہو اس میں مخالفت کی گنجائش نہیں رہتی اور وہ جو صحو رکھتا ہے اگر بعض مصلحوں اور منافع کے واسطے بعض امور میں مخالفت کی صورت فلامر کرے تو ہو سکتا ہے امرید ہے کہ یہ مخالفت اللہ تعالی کے فضل سے ترک متحب سے او پر نہ جائی اور مکروہ تنزیمی کے ارتکاب سے بیٹے نہ آئیگی کہی قالب کے مرتبہ میں اس کے اجزاء کے اعتدال کے باوجود جہاد متصور ہوگا اور مطمئنہ میں جہاد ناجائز ہوگا۔

اس بحث کی شخفیق مکتوبات کی جلد اول میں اس مکتوب میں جو طریق کے بیان میں اپنے فرزند اعظم مرحوم کے نام لکھاہے مفصل طور پر درج ہو چکی ہے۔اگر کوئی امر پوشیدہ رہ گیا ہو تو وہاں سے معالی کید

مگر محض فضل خداوندی جل شانہ ہے کمالات نبوت بھی جو حقیقت شریعت کے نتائج و ثمر ات بیں انجام تک پہنچ جائیں تو آ گے ترقیات وہاں اعمال پر مو قوف نہیں۔اس مقام کامعاملہ حق تعالیٰ کے محض فضل واحمان پر موقوف ہے وہاں اعتقاد کا پھے اثر نبیس علم وعمل کی پھے حقیقت نہیں۔ فضل در فضل در رکم ہے۔ یہ مقام پہلے تمام مقامات کی نسبت بہت بلنداور وسیع ہے اور اس قتم کی نورانیت رکھتا ہے جس کا پہلے مقامات میں پھے اثر نہ تھا۔ یہ مقام اصلی طور پر اولوالعزم انبیاء علیم الصلوة والسلام کے ساتھ مخصوص ہے یا پھے کچھ آجو ان لوگوں کے ساتھ جن کو وراثت و تبعیت کے طور پر اس مقام سے مشرف فرمائیں۔

# مرکزیمال کا رہا دشوار نیست زیمہ کریموں پر نہیں مشکل کوئی کام

اس مقام می کوئی یہ غلطی نہ کھاجا کے اور یہ نہ کیے کہ اس مقام میں شریعت کی صورت و حقیقت کے استفاحاصل ہو جاتی ہے اورادکام شرعیہ کے بجالانے کی کچھ حاجت نہیں رہتی کیونکہ میں کہتا ہوں کہ شریعت بی اس کام کا مسل اوراس معاملہ کی بنیاد ہے۔ در خت جس قدر بلند اور سر فراز ہو تاجائے اور و بوار جس قدر بلند ہوتی جا سے اس پر بلند مکان بنتے جا کیں اصل و بنیاد ہے مستغنی نہیں ہوتے اور ذاتی احتیاج ان کے در ان کی نہیں ہوتی۔ شا فانہ بلند خواہ کس قدر او نچا ہو جائے اور پستی ہے بہت دور تک بلند ہو جائے بنچ کے گھر کے سوااس کا چرہ نہیں اور بنچ کے گھرے اس کی احتیاج دور نہیں ہوتی اگر بالفرض نچلے گھر میں کی فتم کا خلل پڑجائے تو او پر کے خانہ میں بھی وہ خلل اثر کر جائے گا اور نچلے گھر کا دوال اوپر کے گھر کے موال اور کے گھر کا دول اوپر کے خانہ میں بھی وہ خلل اثر کر جائے گا اور نچلے گھر کا

پس شریعت ہر وقت وہر مال میں در کار ہے اور ہر محض اس کے احکام بجالانے کا مختائ ہے۔ جب اللہ تعالیٰی عنایت سے معاملہ اس مقام سے بھی بلند ہو جائے اور تفضل سے محبت کی نوبت آجائے تو اس سے آگے ایک اور نہایت بلند مقام آتا ہے جو اصلی طور پر خاتم الر سل علیہ الصلاۃ والسلام کے ساتھ ہی مخصوص ہے اور ور اشت و تبعیت کے طور و یکھیں کس کو اس دو لت سے مشرف فرماتے ہیں۔ اس بلند محل میں جو نہایت بلندی کے باعث انجی طرح نظر نہیں آسکا۔ یہ فقیر حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کو وراثت کے طور پر ناف تک داخل شدہ معلوم کرتا ہے اور حضرت فاروق رضی اللہ عنہ بھی ای دولت سے سر فراز ہیں اور امہات المحومنین میں سے حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا اور حضرت صدیقہ رضی اللہ عنہا اور حضرت صدیقہ رضی اللہ عنہا کو بھی از دواج کے علاقہ کے باعث آنخضرت علیقہ کے پاس دیکھا ہے و الا مُو اَلَی اللهِ مُنہ حَالَهُ وَ مَی اُللہُ مِنْ الْمُو اَلَی اللّٰہ مُنہ حَالَهُ ہے باعث آنخضرت علیقہ کے پاس دیکھا ہے و الا مُن المُو اَلَی اللّٰہ مُنہ توا ہے پاس سے ہم پر رحمت نازل فرما اور ہمارے کام سے بہتری ہمارے نصیب کر) براورم عزیز معارف آگاہ شیخ عبد الحق ہو مد تول اور سالوں تک فقیر کی صحبت ہیں رہے ہیں اب چو نکہ اپ وطن کی معارف آگاہ شیخ عبد الحق کے جو مد تول اور سالوں تک فقیر کی صحبت ہیں رہے ہیں اب چو نکہ اپ وطن کی معارف آگاہ شیخ عبد الحق کے جو مد تول اور سالوں تک فقیر کی صحبت ہیں رہے ہیں اب چو نکہ اپ وطن کی

طرف جانے والے تھے اور وہ مقام بھی انہی کی جناب سے تعلق رکھتا تھااس لئے چند سطریں لکھی گئی ہیں اور مشارالیہ کے احوال پر اطلاع دی گئی ہے۔ اہل اللہ کا وجود جہاں کہیں ہو غنیمت ہے اور وہاں کے رہنے والوں کے لئے موجب بشارت ہے۔ فَطُوْ بنی مِنَ عَوَفَهُمْ (مبارک ہیں وہ لوگ جوان کو پہچان لیس) ای جگہ برادر م عزیز شخ نور محمد بھی اقامت رکھتے ہیں اور فقر ونامر ادی میں زندگی سر کررہے ہیں اس جگہ پر رشک آتا ہے جہاں اس فتم کے دواہل اللہ جمع ہیں اور قران السعدین یعنی دونیک ستاروں کا اجتماع محقق وثابت ہے۔ والسلام

# مكتوب ٥١

حق تعالیٰ کا بعض کاملین کے ساتھ بالشافہ ورو برو کلام کرنے کے بیان میں۔خواجہ محموصدیق کی طرف صادر فرمایاہے۔

الْحَمْدُ لِلْهِ وَ سَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى -الله تعالى كيك حد ب اوراس كر بر كزيده بندول يرسلام بو-

برادرم محر صدیق کو واضح ہو کہ حق تعالیٰ کی کلام بندے کے ساتھ بھی روبروبلا واسطہ ہوتی ہے اس فتم کی کلام انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام میں ہے بعض افراد کے لئے ثابت ہے اور بھی انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے کامل تابعد ارول کے لئے بھی ہوتی ہے جو وراث و تبعیت کے طور پر ان کے کمالات سے مشرف ہوتے ہیں۔ جب اس فتم کی کلام ان میں ہے کسی ایک کے ساتھ بکثرت ہو تو ایسے شخص کو محد کت کہتے ہیں۔ جیسے کہ امیر المومنین حضرت عمر رضی اللہ عنہ تھے یہ کلام البہام اور القاءر وحانی اور قلبی اور اس کلام سے جو فرشتہ کے ساتھ ہوتی ہے اللہ عہد اس فتم کی کلام کے ساتھ انسان کامل مخاطب ہوتا ہے۔ جوعالم امر وعالم خلق اور روح و نفس اور عقل وخیال کا جامع ہو۔ وَ اللّهُ یَخْتَصُّ بِوَحْمَیّهِ مَنْ یَشْناءُ وَ اللّٰهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِیْمِ۔ اللہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے برگزیدہ کر لیتا ہے اور اللہ تعالیٰ بڑے فضل والاے۔

روبروکلام کرنے سے بید لازم نہیں آتا کہ کلام کرنے والا سننے والے کو دکھائی دیتا ہے کیونکہ ہو
سکتا ہے کہ سننے والے کی آنکھیں کمزور وضعیف ہوں۔ جو متکلم کے انوار کی چبک برواشت نہ کرسکتی
ہوں چیسے کہ رسول اللہ علی کے ناس سوال کے جواب میں جو رویت کی بابت آپ سے پوچھا گیا تھا۔
فرمایا کہ نُور " اَنّی اَدَاهُ ۔ وہ نور ہے میں اس کو کیسے دکھے سکول نہ کہ وجودی، فاقیم، بیہ معرفت شریفہ اس
فتم کی ہے کہ آج تک کی نے بیان نہیں کی۔ والسّکامُ عَلیٰ مَنِ اتّبَعَ الْهُدای ۔ سلام ہواس محض پر
جس نے برایت اختیار کی۔

#### مكتوب ٥٢

اس گروہ بلند کی محبت کی ترغیب میں خواجہ مہدی علی تشمیری کی طرف صادر فرمایا ہے۔ اَلْحَمْدُ لِلَهِ وَ سَلام "عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالیٰ کیلئے حمد ہے اور اس کے برگزیدہ بندول برسلام ہو۔

آپ کا صحفیہ شریفہ جو کمال محبت واخلاص سے صادر فرمایا تھا مع ہدیوں اور تحفول کے پہنچا۔ اللہ تعالیٰ آپ کواس گروہ کی محبت پر استفامت عطا فرمائے اور قیامت کوائیں کے ساتھ اٹھائے یہ وہ لوگ ہیں جن کا ہم نشین بد بخت نہیں ہو تا اور ان کا انہیں و حبیب محروم نہیں ہو تا۔ اُم ہُ جُلَسَاءُ اللهِ إِذَا رُوُوا ذُکِرَ اللهُ (بیلوگ الله تعالیٰ کے ایسے ہم نشین ہیں کہ ان کے دیکھنے سے خدایاد آجا تاہے) یہ وہ لوگ ہیں جس نے ان کو پہچانا اس نے اللہ تعالیٰ کو پالیاان کی نظر دواہے اور انکی کلام شفا اور ان کی صحبت سر اپانور وضیاء ہے یہ وہ لوگ ہیں جس نے ان کے ظاہر کو دیکھا محروم ونا امید ہوا اور جس نے ان کے طاہر کو دیکھا محروم ونا امید ہوا اور جس نے ان کے باطن کو دیکھا بررگ ہوگیا۔

کی نے کیا اچھا کہا ہے کہ البی یہ کیا ہے جو تونے اپند دوستوں کوعطا کیاہے کہ جس نے ان کو پہچانااس نے مجھے پالیااور جب تک مجھے نہایاان کونہ پہچانالعنی ان کا پہچانااور تیر اپاناا یک دوسرے سے الگ نہیں۔

تقدم ذاتی ایک اعتبارے شاخت کوہ اور ایک اعتبارے یافت کو اور کہنے والے کے نزدیک مختار اس طرف کی تقدم خات کی اس طرف کی تقدیم ہے کیونکہ وہ مبدء ہے اور اس کل طرف سے ہدایت بہتر اور مناسب ہے۔ وَ السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَ عَلَيْ مِنْ لَدَيْكُمْ

#### مکتوب ۵۳

اس استفسار کے جواب میں کہ اگر عبادت کروں تو نفس کو استغناحاصل ہو جاتا ہے اور اگر کوئی لغزش اور خلاف شرع کار مجھ سے صادر ہو تو شکستگی اور ندامت بیدا ہوتی ہے گردونواح کے مشائح کی طرف لکھاہے:

ٱلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامَ عَلَى عِبَادِهِ اللَّذِيْنَ اصْطَفَى \_الله تَعَالَى كَيلِةَ حَدْ بِ اوراس كَ بر كزيده بندول يرسَلام بو

آپ نے پوچھا تھا کہ اگر میں اپنے آپ کو ریاضت و عبادت میں مشغول کر تا ہوں تو نفس میں استغناپیدا ہوتی ہے اور جانتا ہے کہ میرے جیسا کوئی نیک نہیں اور اگر کوئی خلاف شرع امر صادر ہو تا ہے تواپنے آپ کو عاجز و محتاج خیال کرتا ہے اس کاعلاج کیا ہے۔

اے توفیق کے نشان والے شق ٹانی میں احتیاج و فروتی کاپیدا ہو ناجو ندامت کی خبر دیتا ہے نعمت عظیم ہے اور اگر خلاف شرع کر چکنے کے بعد ندامت بھی جو تو بہ کی شاخ ہے پیدا نہ ہو اور گناہ کر لینے سے متلذ ذو محظوظ ہو تو اس سے اللہ تعالی کی پناہ کیو نکہ گناہ سے لذت حاصل کرنا گناہ پر اصر ار کرنا ہے اور گناہ صغیرہ پر اصر ار کرنا کفر کی دہلیز ہے۔ اس نعمت کا شکر اداکر ناچاہے تاکہ زیادہ زیادہ ندامت پیدا ہو اور خلاف شریعت کرنے سے ہٹا دے اللہ تعالی فرما تا ہے۔ کئین شکو تُنم لاَ ذِیْدَنگم ۔ اگرتم شکر کرو گے توزیادہ دوں گا۔

شق اول کا حاصل اعمال صالحہ کے بجالانے سے عجب و تکبر کا حاصل ہونا ہے۔ یہ ایساز ہر قاتل اور مرض مہلک ہے جو عمل صالحہ کو نیست و نابود کر دیتا ہے جیسے کہ آگ ایند ھن کو جلا کر داکھ بنادیت ہے۔ عجب و تکبر کا باعث یہ ہے کہ اعمال صالحہ عامل کی نظر میں زیبا و پسندیدہ دکھائی دیتے ہیں۔ فالمُعَالَجَةُ بالاَضْدَادِ (علاج ضد کے ساتھ ہوتا ہے) یعنی اپنی نیکیوں کو متہم یعنی تہمت زدہ معلوم کرے اور فیکیوں کی پوشیدہ قباحتوں کو نظر میں لائے تاکہ اپنے آپ کو اور اپنا اعمال کو قاصر و کو تاہ جانے بلکہ لعنت اور ردہونے کے لائق خیال کرے۔

رسول خدا عَلِيْ فَ فرمايا ہے۔ رُبُّ مَالِ لِلْقُوْانِ وَالْقُوْانُ يَلْعَنُهُ وَكُمْ مِنْ صَائِم لَيْسَ لَهُ مِنْ صِيَامِهِ إِلَّا الظَّلَمَانُهُ وَالْهُوْعُ - بہت سے قرآن پڑھنے والے ایسے ہیں کہ قرآن ان کو لعنت کرتا ہے اور بہت سے روزہ دارا سے ہیں کہ روزہ سے سوائے بھوک پیاس کے ان کو پچھ حاصل نہیں۔

یہ خیال نہ کریں کہ آپ کی نیکیوں میں کوئی برائی نہیں۔اگر آپ تھوڑی ہی توجہ ہے بھی کام لیں اگر آپ تھوڑی ہی توجہ ہے بھی کام لیں اوران میں کسی قتم کی حسن وخوبی نہیں۔ پھر عجب واستغنا کہاں۔ بلکہ اپنا اعمال کو قاصر دیکھنا اس قدر عالب آئے گا کہ آپ نیکیوں کے بجالانے ہے شر مندہ اور نادم ہو نگے نہ کہ متکبر و مغرور جب اعمال میں عالب آئے گا کہ آپ نیکیوں کے بجالانے ہے شر مندہ اور تادم ہو نگے نہ کہ متکبر و مغرور جب اعمال میں دید قصور پیدا ہو جائے تا کمال کی قیمت بڑھ جاتی ہو اور قبولیت کے لاکتن ہو جاتے ہیں کو حش کریں کہ یہ دید پیدا ہو جائے تا کہ عجب و تکبر دور ہو جائے۔وبد وبد و نیا مقاد اِلّا اَنْ یَشاءَ رَبِیٰ شَیْعًا (ورنہ بیدیہ ہو جائے ہاں اگر اللہ تعالی چاہے تو مشکل نہیں) بعض لوگ جن کو یہ دید قصور کامل طور پر حاصل ہو جاتی ہاں اگر اللہ تعالی جاہے تو مشکل نہیں) بعض لوگ جن کو یہ دید قصور کامل طور پر حاصل ہو جاتی ہاں اگر اللہ تعالی کرتے ہیں کہ دائیں ہاتھ لینی نیکوں کا لکھنے والا معطل اور بیکار ہاور کوئی نیکی نہیں جو اس کے کھنے کے لاکتی ہو اور بائیں ہاتھ لینی نیکوں کا لکھنے والا ہمیشہ اپنے کام میں ہی کیونکہ جو پچھاس سے سر زد ہو تا ہاں کی نظر میں برائی دکھائی دیتا ہے جبعار ف کامعاملہ یہاں تک کیونکہ جو پچھاس سے سر زد ہو تا ہے جو ہو تا ہے

قلم این جارسید وسر بشکت رجمہ: یہاں آکر قلم کا کٹ گیاس وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبُعَ الْهُدَى - سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی۔

مكتوب ١٥

اس بیان میں کہ آنخضرت علیہ کی متابعت کے بہت سے مرتبے اور درج ہیں اوروه سات درج بین اور برایک درجه کی تفصیل مین سید شاه محمد کی طرف صادر فرمایا ب: الْحَمْدُ لِلْهِ وَ سَلام عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى -الله تعالى كيل محد إوراس كر ركزيده بندول يرسلام مو-

آنخضرت علی مابعت جودین اور دنیاوی سعادتوں کاسر مایہ ہے کئی درجے اور مرتبے رکھتی

بہلا درجہ عوام الل اسلام کے لئے ہے یعنی تقدیق قلبی کے بعد اور اطمینان نفس سے پہلے جو درجه ولايت سے وابسة ہے احکام شرعيه كا بجالانااور سنت سنيه كى متابعت ہے اور علماء ظاہر اور عابد زاہد جن كا معاملہ ابھى تك اطمينان نفس تك نہيں پہنچا۔ سب متابعت كے اس درجہ ميں شريك ہيں اور ا تباع کی صورت کے حاصل ہونے میں برابر ہیں چو نکہ اس مقام میں نفس ابھی کفروا نکار ہی پراڑا ہوا ہو تاہاس لئے بدورجہ متابعت کی صورت پر مخصوص ہے۔ متابعت کی بيد صورت متابعت کی حقيقت کی طرح آخرت کی نجات اور خلاصی کاموجب ہے اور دوزخ کے عذاب سے بچانے والی اور جنت میں داخل ہونے کی خوشخری دینے والی ہے۔اللہ تعالیٰ نے کمال کرم سے نفس کے انکار کا اعتبار نہ کر کے تصدیق قلبی بر کفایت فرمائی ہے اور نجات کواس تصدیق پر دابستہ کیا ہے۔ بیت مے توانی کہ دہیا شک مراحس قبول اے کہ دُر ساختہ تطرہ بارائی را

ترجمه بیت: بنایا قطره بارال کوجس نے ہے گوہر عجب نہیں میرار دناکرے قبول نظر

متابعت کادوسر ادر جد۔ آنخضرت علی کے اقوال واعمال کا تباع ہے جو باطن سے تعلق رکھتی ہے۔مثلاً تہذیب اخلاق اور بری صفتوں کادور کرنااور باطنی امر اض اور اندرونی بیار یوں کار فع کرناوغیرہ جومقام طریقت کے متعلق ہیں۔اتباع کا یہ درجہ ارباب سلوک کے ساتھ مخصوص ہے۔جوطریقہ صوفیہ کوشیخ مقتراے اخذ کر کے سیر الحاللہ کی دادیوں ادر جنگلوں کو قطع کرتے ہیں۔

متابعت کا تیسر اورجہ۔ آنخضرت علیہ کے ان احوال واذواق ومواجید کی اتباع ہے۔جومقام

ولایت خاصہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ یہ درجہ ان ارباب ولایت کے ساتھ مخصوص ہے۔ جو مجذوب سالک یاسالک مجذوب ہیں۔ جب مرتبہ ولایت ختم ہو جاتا ہے اور طغیان وسر کثی سے ہٹ جاتا ہے۔ تو اس وقت جو کچھ متابعت کرتا ہے۔ متابعت کی حقیقت ہوتی ہے اگر نماز اداکرتا ہے۔ تو متابعت کی حقیقت ہوتی ہے اگر نماز اداکرتا ہے۔ تو متابعت کی حقیقت ہجالانے حقیقت ہجالانے ہے اور اگر روزہ ہے یاز کو قاس کا بھی یہی حال ہے۔ غرض تمام احکام شریعت کے ہجالانے میں متابعت کی حقیقت حامل ہوتی ہے۔

سوال:- نماز وروزوں کی حقیقت کے کیا معنی ہیں۔ نماز وروزہ افعال مخصوصہ ہیں۔ اگریہ
افعال فرمان کے بموجب ادا ہوجائیں۔ توحقیقت پائی جائے گی۔ پھر صورت وحقیقت کے کیا معنی؟
جواب:- مبتدی چو نکہ نفس امارہ رکھتا ہے جو ذاتی طور پر آسانی احکام کا منکر ہے۔ اس لئے احکام شرعی کا بجالانااس کے حق میں باعتبار صورت کے ہے اور منتبی کا نفس چو نکہ مطمئنہ ہو جاتا ہے اور رضا ور غبت سے احکام شرعی کا صادر ہونا باعتبار حقیقت کے ہے۔
مثلاً منافق و مسلم دونوں نماز کو اداکرتے ہیں۔ منافق چو نکہ باطن کا انکار رکھتا ہے۔ اس لئے نماز کی صورت بجالاتا ہے اور مسلمان باطنی احباع کے باعث نماز کی حقیقت سے آراستہ ہے پس صورت وحقیقت باعتبار اقرار اور انکار باطن کے جا

نہ کورہ بالادرجہ لیحنی کمالات ولایت خاصہ کے حاصل ہونے کے بعد (جواتباع کا تیسرامر تبہہ)
نفس کے مطمئن ہونے اور اعمال صالحہ کی حقیقت کے بجالانے کادرجہ متابعت کا چوتھادرجہ علما ۔ کرا تخین درجہ میں اس متابعت کی صورت تھی اور یہاں اتباع کی حقیقت ہے۔ اتباع کا یہ چوتھادرجہ علما ۔ کرا تخین شکر اللہ تعالی سعیم کے ساتھ مخصوص ہے۔ جواطمینان نفس کے بعد متابعت کی حقیقت کی دولت سے متحقق ہیں۔ اگرچہ اولیاء اللہ کو بھی قلب کی تمکین کے بعد تھوڑ اسااطمینان نفس حاصل ہوتا ہے۔ لیکن کمال اطمینان نفس کو کمالات نبوت کے حاصل کرنے میں ہوتا ہے۔ جن کمالات سے علماء را تخین کو وراثت کے طور پر حصہ حاصل ہوتا ہے۔ بس علماء را تخین نفس کے کمال اطمینان کے باعث شریعت کی مقیقت سے جو اتباع کی حقیقت ہوتے ہیں اور دوسر وں کو چو تکہ یہ کمالات حاصل نہیں ہوتے۔ اس لئے بھی شریعت کی صورت سے اور بھی اس کی حقیقت سے متحقق ہوتے ہیں۔ علماء را تخین کا میں ایک نشان بتا تا ہوں تا کہ کوئی ظاہر دان رسوخ کا دعوی نہ کرے اور اپنے نفس امارہ کو مطمئذ خیال نہ کرے۔

عالم رائخ وہ مخص ہے جس کو کتاب و سنت کی منشابہات کی تاویلات سے بہت ساحصہ حاصل ہو اور حروف مقطعات کے اسرار کو جو قر آئی سور توں کے اول ہیں بخوبی جانتا ہو۔ منشابہات کی تاویل

پوشیدہ اسر ادمیں ہے ہے تو خیال نہ کرے کہ بیہ تاویل بھی ای طرح ہے جس طرح ید کی تاویل قدرت ہے اور وجہ کی تاویل فارت ہے اسر ادکے ساتھ اس کا پچھ واسطہ نہیں۔ ان اسر ادکے مالک انبیاء علیم الصلوۃ والسلام ہیں اور ان رموز واشارات ہے انہی بزرگوں کے ساتھ معاملہ کیاجا تا ہے یاوہ لوگ جن کو وراشت و تبعیت کے طور پر اس دولت ہے مشرف فرمائیں۔ متابعت کا بید درجہ جو نفس کے اطمینان اور صاحب شریعت کی متابعت کی حقیقت تک پہنچنے پر موقوف ہے بھی فناء اور سلوک و جذبہ کے وسیلہ کے بغیر حاصل ہوجا تا ہے اور بھی الیا بھی ہو تا ہے کہ احوال و مواجیداور تجلیات و ظہورات میں ہے بچھ بھی در میان نہیں آتا اور یہ دولت حاصل ہوجا تی ہے اور وہ ایکن دوسرے داستہ کی نسبت ولایت کے راستہ سے اس دولت تک پہنچنا آسان اور اقرب ہے اور وہ دوسر اراستہ اس فقیر کے خیال میں سنت سنیہ کی متابعت اور بدعت کے اسم ورسم ہے اجتناب کرنا ہے جب تک بدعت حت نہ ہو عت سید کی طرح پر ہیزنہ کریں جب تک اس دولت کی بوروح کے دماغ میں نہیں پہنچتی۔ آج یہ بات مشکل معلوم ہوتی ہے کیونکہ تمام جہان دریائے بدعت میں غرق ہو اور بدعت کے اندھرے ہیں پھنساہوا ہے کس کی مجان دریائے بدعت میں غرق ہو اور بدعت کے اندھرے ہیں پھنساہوا ہے کس کی مجان دریائے بدعت میں غرق ہو اور ندعت کے اندھرے ہیں پھنساہوا ہے کس کی مجان دریائے بدعت میں غرق ہو اور ندہ کے اندھرے ہیں پھنساہوا ہے کس کی مجان دریائے بدعت میں غرق ہو اور ندہ کے کادم مارے اور سنت کے اندھرے ہیں پھنساہوا ہے کس کی مجان دریائے بدعت میں غرق ہو اور کرنے کادم مارے اور سنت کے اندھرے ہیں پھنساہوا ہے کس کی مجان دریائے دری کو دور کرنے کادم مارے اور سنت کے اندھرے ہیں پھنساہوا ہے کس کی مجان دریائے بدعت کورور کرنے کادم مارے اور سنت کے اندھرے ہیں ہوئی ہوئی ہیں۔

اس زمانہ کے اکثر علماء بدعتوں کو رواج دیتے اور سنتوں کو محو کرتے ہیں شائع اور پھیلی ہوئی بدعتوں کو تعامل جان کر جواز بلکہ استحسان کافتو کی دیتے ہیں اور لوگوں کی بدعت کی طرف رہنمائی کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اگر گمر ابی شائع ہو جائے اور باطل متعارف و مشہور ہو جائے تو تعامل ہو جاتا ہے مگر یہ منہیں جانتے کہ بیہ تعامل استحسان کی دلیل نہیں۔جو تعامل معتبر ہے وہ وہ ہے جو صدر اول سے آیا ہے یا تمام لوگوں کے اجماع سے حاصل ہوا ہے۔ جیسے کہ فآو کی غیاثیہ میں مذکور ہے۔

شیخ الاسلام شہیدر حمتہ اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ ہم بلخ کے مشائخ کے استحسان پر فتو کی نہیں دیے بلکہ ہم اپنے متفد مین اصحاب کے استحسان کے موافق فتوی دیتے ہیں کیونکہ ایک شہر کا تعامل جواز پر دلالت نہیں کر تابلکہ وہ تعامل جواز پر دلالت کر تاہے جو صدر اول سے استمرار کے طور پر ہو تا چلا آیا ہے تاکہ نبی علی کے تقریر پر دلیل ہواور لوگوں کا فعل جمت نہیں ہو سکتا۔ ہاں جب تمام شہر وں میں بہت لوگوں سے بطریق اجماع ثابت ہو تواس وقت جائز ہوگا کیونکہ اجماع جمت ہے کیا نہیں جانے کہ اگروہ شراب کی نتے اور سود پر تعامل کریں تواس کے حلال ہونے کا فتوکی نہ دیا جائے گااور اس بات میں پھے اگروہ شراب کی نتے اور سود پر تعامل کریں تواس کے حلال ہونے کا فتوکی نہ دیا جائے گااور اس بات میں پھے شک نہیں کہ تمام مخلو قات کے تعامل اور تمام شہر وں اور تصبوں کے عمل کا علم انسان کی طاقت سے شک نہیں کہ تمام مخلو قات کے تعامل اور تمام شہر وں اور تصبوں کے عمل کا علم انسان کی طاقت سے

www.maktabah.org

خارج-

باقی رہاتعامل صدراول کاجودر حقیقت رسول اللہ علیہ گی تقریر ہواور سنت سنیہ کی طرف راجع ہونے ہے۔ اس میں بدعت کہاں اور بدعت حنہ کجا۔ اصحاب کرام کے لئے تمام کمالات کے حاصل ہونے میں حضرت خیر البشر علیہ کی صحبت کافی تھی اور علماء سلف میں سے جولوگ اس رسوخ کی دولت سے مشرف ہوئے ہیں بغیر اس بات کے کہ طریقہ صوفیا کو اختیار کریں اور سلوک وجذبہ سے مسافت کو قطع کریں وہ لوگ سنت سنیہ کی متابعت اور بدعت نامر ضیہ سے پورے طور پر نیچنے کی بدولت اس رسوخ فی العلم کی دولت سے سر فراز ہوئے ہیں۔ اللّٰهُم قَبِیْنَا عَلٰی مُتَابَعَةِ السُّنَةِ وَ جَنِّبُنَا عَنْ اِرْدِیگابِ الْبِدُعَةِ السُّنَةِ وَ جَنِّبُنَا عَنْ اِرْدِیگابِ الْبِدُعَةِ بِحُرْمَةِ صَاحِبِ السُنَّةِ وَ جَنِّبُنَا عَنْ اِرْدِیگابِ الْبِدُعَةِ بِحُرْمَةِ صَاحِبِ السُنَّةِ عَلَيْهِ وَ عَلٰی الِهِ الصَّلُواةُ وَالسَّکرِمُ۔ (یااللہ توصاحب السنّت عَلِیہ کے طفیل بِحُورَمَةِ صَاحِبِ السُنَّةِ عَلَیْهِ وَ عَلٰی الِهِ الصَّلُواةُ وَالسَّکرِمُ۔ (یااللہ توصاحب السنّت عَلِیہ کے طفیل ہم کوسنت کی متابعت پر ثابت رکھ اور بدعت کے بجالانے سے بیجا)

متابعت کاپانچوال درجہ آنخضرت علی کے ان کمالات کااتباع ہے جن کے حاصل ہونے میں علم وعمل کا وخل نہیں۔ بلکہ ان کا حاصل ہونا اللہ تعالیٰ کے محض فضل و کرم پر موقوف ہے یہ درجہ نہایت ہی بلند ہے اس درجہ کے مقابلہ میں پہلے درجوں کی کچھ حقیقت نہیں یہ کمالات اصل میں اولوالعزم پنجبروں کے ساتھ مخصوص ہیں۔ یاان لوگوں کے ساتھ جن کو تبعیت ووراثت کے طور پر اس دولت ہے مشرف فرمائیں۔

متابعت کا چھٹادر جہ آنخضرت علیہ کے ان کمالات کا اتباع ہے جو آنخضرت علیہ کے مقام محبوبیت کیا تھا۔ محبوبیت کیا تھا۔ محبوبیت کیا تھا مخصوص ہیں جس طرح پانچویں درجہ میں کمالات کا فیضان محض فضل واحسان پر تھا۔ اس چھٹے درجہ میں ان کمالات کا فیضان محض محبت پر مو قوف ہے جو تفضل واحسان سے بر ترہے متابعت کا یہ درجہ بھی بہت کم لوگوں کو نصیب ہو تاہے پہلے درجہ کے سوا متابعت کے بیر پانچے درجہ مقامات عروج کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں ان کا حاصل ہو ناصعود پر وابستہے۔

متابعت کا ساتواں درجہ وہ ہے جو نزول و بہوط ہے تعلق رکھتا ہے متابعت کا یہ ساتواں درجہ پہلے تمام درجات کا جامع ہے کیونکہ اس مقام نزول میں تقدیق قلبی بھی ہے تمکین قلبی بھی ہے اور نفس کا اطمینان بھی اور ایڑاء قالب کا اعتدال بھی جو طغیان وسر کشی ہے باز آگئے ہوتے ہیں پہلے درجے گویااس متابعت کے اجزاء ہیں اور یہ درجہ ان اجزاء کا کل ہے اس مقام میں تابع اپنے متبوع کے ساتھ اس قسم کی مشابہت پیدا کر لیتا ہے کہ جعیت کا نام بی در میان سے اٹھ جا تا ہے اور تابع و متبوع کی تمیز دور ہو جاتی ہے اور ایسا معلوم ہو تا ہے کہ گویا تابع متبوع کی طرح جو کچھ لیتا ہے اصل سے لیتا ہے گویا دونوں ایک چشمہ سے پانی چیتے ہیں اور دونوں ایک دوسر سے کے ہم آغوش و ہمکنار اور ایک بستر پر ہیں اور شیر و شکر کی طرح ہیں معلوم نہیں ہو تا کہ تابع کون ہے اور متبوع کون اور تبعیت کس کے لئے ہے نسبت کے کی طرح ہیں معلوم نہیں ہو تا کہ تابع کون ہے اور متبوع کون اور تبعیت کس کے لئے ہے نسبت کے کی طرح ہیں معلوم نہیں ہو تا کہ تابع کون ہے اور متبوع کون اور تبعیت کس کے لئے ہے نسبت کے کی طرح ہیں معلوم نہیں ہو تا کہ تابع کون ہے اور متبوع کون اور تبعیت کس کے لئے ہے نسبت کے کی طرح ہیں معلوم نہیں ہو تا کہ تابع کون ہے اور متبوع کون اور تبعیت کس کے لئے ہے نسبت کے کی طرح ہیں معلوم نہیں ہو تا کہ تابع کون ہے اور متبوع کون اور تبعیت کس کے لئے ہے نسبت کے کی طرح ہیں معلوم نہیں ہو تا کہ تابع کون ہے اور متبوع کون اور تبعیت کس کے لئے ہے نسبت کے کہ سبت کے کا خوا

اتحاديين تغائر كى نسبت كچھ مخبائش نہيں۔

عجب معاملہ ہے اس مقام میں جہاں تک غور کی نظرے مطالعہ کیاجاتا ہے تبعیت کی نسبت کچھ نظر نہیں آتی اور تابعیت و متبوعیت کی امتیاز ہر گزمشہود نہیں ہوتی البتہ اس قدر فرق ہے کہ اینے آپ کو ا پنے نبی علیہ کا طفیلی اور وارث جانتاہے اس میں کچھ شک نہیں کہ تالع اور ہو تاہے اور طفیلی ووارث اور اگرچہ تبعیت کی قطار میں سب برابر ہیں لیکن تا بع میں بظاہر متبوع کا پر دہ در کارہے اور طفیلی ووارث میں کوئی پردہ در کار نہیں۔ تابع پس خور دہ کھانیوالا ہے اور طفیلی ضمنی ہمنشین غرض جو دولت آئی ہے انبیاء علیم الصلاة والسلام کے واسطے سے آئی ہے اور بیرامتوں کی سعادت ہے کہ انبیاء علیم الصلوة والسلام کے طفیل اس دولت سے حصہ پاتے ہیں اور ان کالیں خور دہ تناول کرتے ہیں۔ بیت

در قافله كه اوست دانم نرسم اي بس كه رسدز دور بانگ جرسم

جس قافلہ میں یار ہے جاسکتانہیں میں بس دورے آواز جرس سنتاہوں بہیں میں

کامل تابعداروہ محض ہے جو متابعت کے ان ساتوں درجوں سے آراستہ ہواور وہ محض جس میں متابعت کے بعض درجے ہیں اور بعض نہیں درجوں کے اختلاف کے بموجب مجمل طور پر تابع ہے علماء ظاہر پہلے ورجہ پر ہی خوش ہیں کاش یہ لوگ درجہ اول کو ہی سر انجام کر لیں انہوں نے متابعت کو صورت شریعت پر موقوف رکھاہے اس کے سواکوئی اور امر خیال نہیں کرتے اور طریقہ صوفیاء کوجو درجات متابعت کے حاصل ہونے کاواسط ہے۔ بیکار تصور کرتے ہیں اور ان میں سے اکثر علماء مدایہ اور بزدوی کے سواکسی اور امر کواپنا پیرومقتدا نہیں جانتے۔

زمین و آسان اوجان است

چوآل کرے کہ در سے نہان است

وہ کیڑاجو کہ پھر میں نہاں ہے وہیںاس کازمین و آساں ب

حَقَّقَنَا اللَّهُ سُبْحَانَهُ ۚ وَ إِيَّاكُمْ بِحَقِيْقَةِ الْمُتَابَعَةِ الْمَرْضِيَّةِ الْمُصْطَفُويَّةِ عَلَى صَاحِبِهَا الصَّلوةُ وَالسَّكَامُ وَالْبَرَكَةُ وَالتَّحِيَّةُ وَعَلَى جَمِيْعِ إِخْوَتِهِ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ الْكِرَامِ وَالْمَلْئِكَةِ الْعِظَامِ وَ جَمِيْعِ أَتُبَاعِهِمْ إلى يَوْمِ الْقِيَامِ-(الله تعالى جم كواور آپ كوحضرت محر مصطفىٰ عليه كى پنديده متابعت 

تابعداروں پر قیامت تک اللہ تعالیٰ کی طرف سے صلوۃ وسلام وبرکت و تحفے نازل ہوں)

مكتوب ٥٥

اس بیان میں کہ قرآن مجید تمام احکام شرعیہ کا جامع ہے اور امام اعظم ابو حقیقہ رحمتہ اللہ علیہ کے منا قب اور اس بیان میں کہ اس کام کی اصل شریعت ہے اور صوفیاء علیا کی تعریف اور اس امر میں کہ احکام الہامیہ ہر وقت ثابت ہیں اور اس کے مناسب بیان میں مخدوم زادوں یعنی خواجہ محمد معصوم سلمحمااللہ تعالیٰ کی طرف صادر فرمایا ہے:

بیسم اللهِ الوَّحمٰنِ الوَّحمٰنِ الوَّحِیْمُ

الْحَمْدُ لِلهِ وَ سَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ اللَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تَعَالَى كيليَّ حمه إوراس كريره

بندول يرسلام مو-

قرآن مجید تمام احکام شرعیہ بلکہ تمام گزشتہ شریعتوں کا جامع ہے اس شریعت کے بعض احکام شریف اس فتم کے ہیں جو نص کی عبارت اور اشارت اور دلالت اور اقتضاہ مفہوم ہوتے ہیں اس فتم کے احکام وہ ہیں جو اجتہاداور کے احکام کے فہم میں تمام خاص و عام اہل لغت برابر ہیں۔ دوسری فتم کے احکام وہ ہیں جو اجتہاداور استنباط ہے مفہوم ہوتے ہیں۔ یہ فہم ائمہ مجتہدین کے ساتھ مخصوص ہے۔ جن میں سے اول آخضرت علیق کے زمانہ میں جو و کی کا زمانہ تھا احکام آخضرت علیق کے زمانہ میں جو و کی کا زمانہ تھا احکام اجتہادیہ خطاب وصواب کے در میان متر دونہ تھے بلکہ و حی قطعی کے ساتھ حق باطل سے اور صواب خطا اجتہادیہ خطاب وصواب کے در میان متر دونہ تھے بلکہ و حی قطعی کے ساتھ حق باطل سے اور صواب خطا نمانہ و حق کے ختم ہو جانے کے بعد مجتہدوں کے استنباط کے طریق پر حاصل ہوئے ہیں اور جو صواب و خطا میں متر دو ہیں ای واسطے وہ احکام اجتہادیہ جو و حی کے زمانہ میں مقرر ہوئے ہیں یقین کے کا فائدہ و سے ہیں۔ جن سے عمل واعقاد کا فائدہ حاصل ہو تا ہے اور زمانہ و حی کے بعد کے احکام ظن کا موجب نہیں۔ و مفید عمل ہیں لیکن اعتقاد کا موجب نہیں۔

قرآن مجید کے تیسری قتم کے احکام اس قتم کے ہیں جن کے سیجھنے سے انسان کی طاقت عاجز ہے جب تک احکام کے نازل کرنے والے جل شانہ کی طرف سے اطلاع نہ ملے۔ان احکام کو سیجھ نہیں سکتے اس اعلام واطلاع کا حاصل ہو نا پیغیر علیہ الصلوۃ والسلام کے ساتھ مخصوص ہے۔ پیغیبر کے سواکسی اور کویہ اطلاع نہیں دیتے۔ یہ احکام اگرچہ کتاب ہی سے ماخوذ ہیں۔ لیکن چو نکہ ان احکام کا مظہر پیغیبر ہے اس لئے یہ احکام سنت کی طرف منسوب ہوئے ہیں۔ کیونکہ ان کا مظہر سنت ہے جس طرح احکام اجتہادیہ کو قیاس کی طرف منسوب کرتے ہیں اس اعتبار سے کہ قیاس ان احکام کا مظہر ہے لیس سنت

www.makiaban.org

وقیاس دونوں احکام کے مظہر ہیں اگرچہ ان دونوں مظہر وں کے در میان بہت فرق ہے۔ ایک آراء کی طرف منسوب ہے جس میں خطاک طرف منسوب ہے جس میں خطاک مجال ہے اور دوسر احق تعالیٰ کے اعلام سے مؤید ہے جس میں خطاک مخائش نہیں۔ قتم اخیر اپنی اصل کے ساتھ بہت مشابہت رکھتی ہے۔ گویا احکام کو ثابت کرنے والی نقطون کی کتاب عزیز ہے۔ اگرچہ تمام احکام کو ثابت کرنے والی فقطون کی کتاب عزیز ہے۔

جانتا چاہئے کہ احکام اجتہادیہ میں پیغیر کے غیر کو پیغیر کے ساتھ خلاف کی مجال ہے بشر طیکہ وہ غیر محض مر تبہ اجتہاد تک پہنچ چکا ہو لیکن ان احکام میں جو نص کی عبارت و دلالت و اشارت سے ثابت ہیں اور ایسے ہی ان احکام میں جن کا مظہر سنت ہے۔ کسی کو مخالفت کی مجال نہیں بلکہ تمام امت پر ان احکام کی ابتباع لازم ہے۔ پس امت کے مجتہدوں کو لازم نہیں کہ احکام اجتہادیہ میں پیغیر علیہ الصلوة والسلام کی رائے کی متابعت بہتر اور صواب ہے۔

یہاں ایک وقیقہ ہے جس کا جانا ضروری ہے وہ پیغیر جو اولوا العزم پیغیروں کی متابعت کرتے سے ان پرانمی احکام کا اجاع واجب ہوتا تھا۔ جو ان کتابوں اور صحیفوں میں نص کی عبارت و اشارت و دلالت سے خابت تھے۔ نہ ان احکام میں جو ان کے اجتہاد اور سنتوں سے ظاہر ہوئے تھے کیو نکہ احکام اجتہادیہ میں جب امت کے مجتہد کو متابعت لازم نہیں جیسے کہ گزر چکا۔ تو پیغیر متابعت کرنے والے کو اجتہادیہ میں جب امت کے مجتہد کو متابعت لازم نہیں جیسے کہ گزر چکا۔ تو پیغیر متابعت کرنے والے کو اعلام کے ساتھ حاصل ہوں۔ اسی طرح متابعت کی کا مظہر سنت ہے جس طرح پیغیر اولوا العزم کو یہ احکام اطلام کے ساتھ حاصل ہیں۔ اسی طرح فیر اولوا العزم پیغیر کو وہ احکام اللہ تعالی کے اعلام سے حاصل ہیں پھر ان میں متابعت کی کیا گئجائش ہے کیونکہ ہر وقت وہر گروہ کے مناسب جدا جدا احکام ہیں۔ بھی حل مناسب ہوتی ہے بھی حرمت اولوا العزم پیغیر کو ایک امر کے حال ہونے کا حکم ہوا تھا اور غیر اولوا العزم پیغیر کو اسی ایک حل میں سمجھ لیتا ہے دوسر ااسی سے اولوا العزم پیغیر کو اسی ایک حل سمجھ لیتا ہے دوسر ااسی سے جس طرح کہ دو مجتبد ایک ماخذ سے دو محتلف حکم اخذ کر لیتے ہیں ایک حل سمجھ لیتا ہے دوسر ااسی سے حرمت ذکال لیتا ہے۔

موال: یہ اختلاف اس اجتہادیس گنجائش رکھتاہے جس کا مدار رائے پرہے جو صواب کا بھی اور خطاکا بھی اختلاف اس اجتہادیش گنجائش کی میں گنجائش خبیں رکھتے کیونکہ وہاں صواب و خطامیں تردو جائز خبیں۔ بلکہ حق تعالیٰ کے نزدیک یقینا ایک ہی حکم ہے لین اگر حل ہے اس میں حرمت کی گنجائش خبیں اور اگر حرمت ہے اس میں حل کی مجال خبیں۔

جواب: ہوسکتاہے کہ ایک قوم کی نسبت حل ہواور دوسری قوم کی نسبت حرمت پس اللہ تعالیٰ کا حکم ایک واقعہ میں قوم کے متعدد ہونے کے اعتبارے متعدد ہو گااور اس میں کچھ ڈر نہیں۔ ہال حضرت

خاتم الرسل عليه الصلوة والسلام كى امت ميں به بات درست نہيں۔ كيونكه اس شريعت ميں تمام لوگ ايك بى عكم كے محكوم بيں۔ ايك بى عكم كے محكوم بيں۔

سوال: جب سی اولواالعزم پغیبر نے ایک امر کے حل ہونے کا عکم کیا ہو اور دوسرے اس کے تابعدار پغیبر نے اس اس کے تابعدار پغیبر نے اس امر کی حرمت کا عکم دیا ہو تواس سے لازم آتا ہے کہ دوسر اعلم پہلے عکم کانائخ ہواور یہ جائز نہیں کیونکہ نٹے اواالعزم پغیبر کے ساتھ مخصوص ہے اس کے سوااور کوئی ناتخ نہیں ہوسکتا۔

جواب: نخاس وقت لازم آتا ہے جب کہ دوسر اتھم تمام مخلو قات کے لئے عام ہو تاکہ پہلے تھم کو جوایک گردہ کی نسبت واقع ہوا تھار فع کرے لیکن دوسر اتھم عام نہیں ہے بلکہ ایک گردہ کی نسبت حرمت کا تھم کیا ہے اس لئے پہلے تھم کیما تھ مخالفت نہیں رکھتا کیا نہیں دیکھتے کہ ایک واقعہ میں ایک مجتمد حل کا تھم کر تاہے اور دوسر المجتمد ای واقع میں حرمت کا تھم اور اس میں کوئی نئخ نہیں۔ اگرچہ تھم مجتمد اور تھم پینجمبر کے در میان بڑا فرق ہے کہ ایک میں رائے ہے اور دوسرے میں اعلام ۔ رائے میں تھم کا تعدد گنجائش رکھتا ہے اور اعلام میں اس کی پچھ گنجائش نہیں لیکن قوم کا تعدد اس کاعلاج کر دیتا ہے جسے کہ گزرچکا۔

پس گزشتہ شریعتوں میں وہ احکام جو اولواالعزم پیغیروں کی کتابوں اور صحفوں سے لغت کے اعتبار سے مغہوم ہوتے تھے ان کے تابعد ارپیغیروں کو بھی ان میں مخالفت کی مجال نہ تھی۔ کیونکہ وہ احکام تمام مخلو قات کے حق میں وار و ہوتے تھے۔ کوئی پیغیر جو کسی قوم کو دعوت کر دیتا تھا۔ ان احکام کے خلاف تبلیخ نہ کر تا تھا اگر حل تھی تو سب کے لئے حل تھی اور اگر حرمت تھی تو سب کے لئے تاو قتیکہ دوسر الولوا العزم پیغیر آتااور اس تھم کور فع فرما تااس وقت شخ متصور ہوتا تھا۔

کی سنخ انہی احکام کے اعتبار کے ہے جو لغت کے موافق صحیفہ منزلہ سے ماخوذ ہیں۔ لیکن وہ احکام جو اجتباد اور اعلام سے ثابت ہوئے ہیں اور سنت واجتباد کی طرف منسوب ہیں۔ ان میں سنخ متصور نہیں کیو تکہ بیدا حکام بعض کے لئے ہیں بعض کے لئے نہیں پس ایک پیغیبر کا اجتباد اور سنت دوسر سے پیغیبر کے اجتباد و سنت کو رفع نہیں کر سکتے کیو تکہ یہ ایک قوم کے لئے ہے اور وہ دوسر کی قوم کے لئے اور اگر یہ اختلاف تمام لوگوں کی نسبت ہویافقط ایک ہی گروہ کی نسبت ہو تو پھر البتہ سنخ ہے جس طرح اس شریعت میں کہ سب لوگوں کے لئے کیساں محم ہے محم ثانی محم اول کانائخ ہے۔

پس ہمارے پیغیبر علی ہی کچھلی سنت کہا سنت کی نائخ ہوگ۔ حضرت عیسیٰ علی نبیناوعلیہ الصلوة والسلام جو نزول کے بعد اس شریعت کی متابعت کرینگے۔ آنخضرت علیہ کی سنت کی اتباع بھی کریں گے۔ کیونکہ اس شریعت کا ننخ جائز نہیں عجب نہیں کہ علماء ظاہر حضرت عیسی علیہ السلام کے مجتمدات

ے ان کے ماخذ کے کمال دقیق اور پوشیدہ ہونے کے باعث انکار کرجا کیں اور ان کو کتاب و سنت کے مخالف جانیں۔ حضرت علیہ کی مثال ہے۔ مخالف جانیں۔ حضرت اللہ علیہ کی مثال ہے۔ جنہوں نے ورع و تقویٰ کی برکت اور سنت کی متابعت کی دولت سے اجتہاد اور استباط میں وہ درجہ بلند حاصل کیاہے جس کو دوسر ہے لوگ سمجھ نہیں سکتے اور ان کے مجتبدات کو دفت معانی کے باعث کتاب و سنت کے مخالف جانتے ہیں اور ان کو اور ان کے اصحاب کو اصحاب رائے خیال کرتے ہیں یہ سب پھھان کی حقیقت وروایت تک نہ پہنچے اور ان کے انہم و فراست پر اطلاع نہ پانے کا متیجہ ہے۔

امام شافعی رحمته الله علیه نے کہ جس نے ان کی فقائمت کی باریکی سے تھوڑا ساحصہ حاصل کیا ہے۔ فرمایا ہے کہ اَلْفُقَهَاءُ کُلُّهُمْ عِیَالُ اَبِی حَنِیْفَةَ (فقہاسب ابوحنیفہ کے عیال ہیں) ان کم ہمتوں کی جرات پرافسوس ہے کہ اپناقصور دوسر ول کے ذھے لگاتے ہیں۔ بیت

قاصرے گرکندایں طاکفہ راطعن وقصور حاشا للدکہ برز آرم بزبان ایں گلدرا مد شیران جہاں بسلدایں سلسلداند روبداز حیلہ چساں بکسلدایں سلسلدرا

آجمہ بیت

گر کوئی قاصر لگائے طعن ان کے حال پر توبہ گر زبان پر لاؤں میں اس کا گلہ شیر ہیں بائد ہے ہوئے اس سلسلہ میں سب کے سب لومڑی حیلہ سے توڑے کس طرح سے سلسلہ

اور یہ جو خواجہ محمد پارسار حمتہ اللہ علیہ نے فصول ستہ میں لکھاہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام بزول کے بعد امام ابو حنیفہ کے فد بہب کے موافق عمل کریگے۔ ممکن ہے کہ اس مناسبت کے باعث جو امام ابو حنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کو حضرت عیسیٰ کے ساتھ ہے لکھا ہو۔ بعنی حضرت روح اللہ کا اجتہاد حضرت المام اعظم رحمتہ اللہ علیہ کے اجتہاد کے موافق ہوگانہ یہ کہ ان کے فد جب کی تقلید کریں گے کیونکہ حضرت روح اللہ علیہ الصلوۃ والسلام کی شان اس سے برتر ہے کہ علماء امت کی تقلید کریں۔ بلا تکلف و محضرت روح اللہ علیہ الصلوۃ والسلام کی شان اس سے برتر ہے کہ علماء امت کی تقلید کریں۔ بلا تکلف و تعصب کہاجا تا ہے کہ اس فد جب حفی کی فورانیت کشفی نظر میں دریائے عظیم کی طرح دکھائی دیتی ہواد و مرے تمام فد بہب حوضوں اور نہروں کی طرح نظر آتے ہیں اور ظاہر میں بھی جب ملاحظہ کیا جا تا ہے توائل اسلام سے سواد اعظم بعنی بہت سے لوگ امام ابو حنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کے تابعد ارہیں۔ یہ فہ جب بوجود بہت سے تابعد اردوں کے اصول و فروغ میں تمام فد بہوں سے الگ ہے اور استباط میں اس کا طریق علیدہ ہے اور یہ عنے اس کی حقیقت یعنی حق ہونے کا پابا تا تے ہیں۔

بڑے تعجب کی بات ہے کہ امام از حقیقہ علیہ الرحمتہ سنت کی پیروی میں سب سے آگے ہیں۔ حتی کہ احادیث مرسل کو احادیث مند کی طرح متابعت کے لاکن جانے اور اپنے طور پر مقدم سیجھتے ہیں اور ایسے ہی صحابہ کے قول کو حضرت خیر البشر علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شرف صحبت کے باعث اپنی رائے پر مقدم جانے ہیں دوسر وں کا ایساحال نہیں۔ پھر بھی مخالف ان کو صاحب رائے کہتے ہیں اور بہت بے ادبی کے لفظ ان کی طرف منسوب کرتے ہیں حق تعالی ان لوگوں کو تو فیق دے کہ دین کے سر دار اور اہل اسلام کے رئیس کو بیز ارنہ کریں اور اسلام کے سواد اعظم کو ایذانہ دیں۔ یُوِیدُوْنَ اَنْ یُطْفِئُوا اَنُوْرَ اللّهِ (بہ لوگ الله تعالیٰ کے نور کو بجھانا چاہتے ہیں)

وہ لوگ جودین کے اندران بزرگواروں کوصاحب رائے جانے ہیں۔ اگریہ اعتقادر کھتے ہیں کہ یہ
بزرگوار صرف اپنی رائے پر ہی حکم کرتے تھے اور کتاب و سنت کی متابعت چھوڑ دیے تھے توان کے فاسد
خیال کے مطابق اسلام کاایک سواد اعظم گر اہ اور بدعتی بلکہ گروہ اسلام سے باہر ہے۔ اس فتم کااعتقاد وہ
بیو توف جائل کر تاہے جو اپنی جہالت سے بے خبر ہے یاوہ زندیق جس کا مقصود یہ ہے کہ اسلام کانصف
حصہ باطل ہو جائے ان چند ناقصوں نے چند حدیثوں کویاد کر لیاہے اور شریعت کے احکام کو انہی پر
موقوف رکھا ہے اور اپنے معلوم کے ماسواسب کی لفی کرتے ہیں اور جو چھے ان کے نزدیک ثابت نہیں
ہوااس کا انکار کر دیتے ہیں۔ بیت

چوآل کرے که در نظے نہان است زمین و آسان اوہمان است ترجمہ بیت: وہ کیڑاجو کہ چقر بیس نہاں ہے وہی اس کا زمین و آسان ہے

ان کے بیہودہ تعصوں اور فاسد نظروں پر ہزار ہاافسوس ہے۔ فقہ کے بانی حضرت ابو حنیفہ رحمتہ اللہ علیہ ہیں اور فقہ کے بین حصر تین حصے آپ کو مسلم ہیں اور باتی چوشے حصہ بیں سب شریک ہیں فقہ میں صاحب خانہ آپ ہی ہیں اور دوسرے سب آپ کے عیال ہیں۔ باوجوداس فر جب کے التزام کے مجھے امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ سے محبت ذاتی ہے اور میں اس کو بزرگ جانتا ہوں۔ اس واسطے بعض اعمال نافلہ میں اس فر مرے لوگ باوجود کمال علم و تقویٰ کے امام میں اس فرجود کمال علم و تقویٰ کے امام ابو حنیفہ علیہ الرحمتہ کے مقابلہ میں بچوں کی طرح نظر آتے ہیں۔ وَ الْاَمْوُ اِلَى اللّهِ سُبْحَانَهُ (بوری حقیقت تواللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے)

اب ہم اصلی بات کو بیان کرتے اور کہتے ہیں کہ اوپر گزرچکاہے کہ احکام اجتہادیہ کا ختلاف اگرچہ پیغیر علیہ الصلوة والسلام سے صادر ہو۔ ننچ کو متلزم نہیں بر خلاف کتاب و سنت کے احکام کے اختلاف

کے جو نخ کا موجب ہے۔ جیسے کہ اس کی تحقیق گزر چکی ہے۔

پس ٹابت ہوا کہ احکام شرعیہ کے ٹابت کرنے میں معتبر کتاب وسنت ہے اور مجہدوں کا قیاس اور اجماع امت بھی حقیقت میں احکام شرعیہ کے شبت ہیں ان چار شرعی دلیلوں کے سوااور کوئی ایسی دلیل نہیں جو احکام شرعیہ کو ٹابت کر سکے الہام عل وحرمت کو ٹابت نہیں کر تااور باطن والوں کا کشف فرض و سنت کو ٹابت نہیں کر تاولایت خاصہ والے لوگ اور عام مومنین مجہدوں کی تقلید میں برابر ہیں ان کے کشف والہام ان کوزیادتی نہیں بخشے اور تقلید سے باہر نہیں نکالتے۔

حضرت ذوالنون اور حضرت بسطائ اور حضرت جنید و شبی رحمته الله علیم زید و بکر و عمر و خالد کے ساتھ جو عوام مومنوں ہیں ہے ہیں احکام اجتہادیہ ہیں مجتہدوں کی تقلید کرنے ہیں مساوی و برابر ہیں۔
باں ان بزر گواروں کی زیادتی اور امور ہیں ہے۔ کشف و مشاہدات کے صاحب اور تجلیات و ظہورات کے مالک یمی لوگ ہیں۔ جنہوں نے محبوب حقیقی کی محبت کے غلبہ کے باعث ماسوی اللہ ہے تعلق دور کرلیا ہوادر غیر و غیریت کی دید و دائش ہے آزاد ہو گئے ہیں اگران کو پچھ حاصل ہے تو وہ بی تعالی حاصل ہے اور اگر واصل ہیں تو اس حق واصل ہیں عالم ہیں رہ کر بے عالم ہیں اور باخو دہو کر بے جاور اگر واصل ہیں تو اس کے لئے اور اگر مرتے ہیں تو اس کے لئے اور اگر مرتے ہیں تو اس کے لئے اسکے مبتدی محبت کے غلبہ کے باعث عالم کے ہر ایک ذرہ کے آئینہ ہیں محبوب و مطلوب کا مشاہدہ کرتے ہیں اور ہر ذرہ کو اس کے تمام بیں۔ اسائی او صفاتی کمالات کا جامع معلوم کرتے ہیں۔ ان کے معتبد کی کہا جائے جو بے نشان بیں۔ ان کا پہلا قدم ماسوی کا نسیان ہے انکے دوسرے قدم کی نسبت کیا کہا جائے کہ انفس و آفاق سے باہر ہے ان کا البہام سچا اور ان کا کلام راست ہے ان کے اکا برعلوم واسر ار کو بلا واسطہ اصل ہے افذ کرتے ہیں جس طرح جمہد اپنی رائے واجتہاد کا تا بع ہو تا ہے۔ یہ لوگ بھی معارف و تو حید ہیں اپنی فراست و بیں جس طرح جمہد اپنی رائے واجتہاد کا تا بع ہو تا ہے۔ یہ لوگ بھی معارف و تو حید ہیں اپنی فراست و البام کے تابع ہیں۔

حضرت خواجہ محمہ پارساقہ س سرہ نے لکھاہے کہ علم لدنی کے فیضان میں حضرت خصر علیہ الصلاۃ والسلام کی روحانیت در میانی واسطہ ہے۔ بظاہر یہ بات ابتداو توسط کے حال کے مناسب ہوگی کیونکہ منتهی کامعاملہ اور ہے۔ جیسے کہ کشف صری کاس پر شاہدہ اور اس تحقیق کی تائید کرتی ہے وہ کلام جو حضرت شخ عبدالقادر جیلانی قدس سرہ سے منقول ہے کہ ایک دن منبر پر چڑھ کر علوم و معارف بیان فرمارہ سے کہ اس اثناء میں حضرت خصر علیہ الصلاۃ والسلام کے گزرنے کا اتفاق ہوا۔ تو آپ نے فرمایا۔ "اے اس ائیلی آاور محمد کی علیہ کاکلام س"۔ شخ کی اس عبارت سے مفہوم ہو تاہے کہ حضرت خصر علیہ السلام محمد یوں میں سے نہیں ہیں۔ گزشتہ ملتوں میں سے ہیں۔ جب یہ حال ہے تو محمد یوں کا واسطہ کس طرح ہو

سكتاب\_

پی معلوم ہوا کہ علوم و معارف احکام شرعیہ کے ماسواہیں۔ جن کے ساتھ اہل اللہ مخصوص ہیں۔ اگرچہ یہ معارف انہی احکام کے شمرات و نتائج ہیں۔ در خت لگانے سے مقصودیہ ہو تاہے کہ اس کا پیل حاصل ہو۔ تو جب تک در خت قائم رہے تب تک پھل کی امید رہتی ہے جب در خت کی جڑ میں خلل آجا تاہے شمرات بھی دور ہوجاتے ہیں۔ وہ بہت ہی بے عقل ہے جودر خت کو کاٹ ڈالے اور پھل کی امیدر کھے۔ در خت کی جس قدر اچھی تربیت کریں ای قدر زیادہ پھل دیتا ہے۔ پھل اگرچہ مقصود ہے کی امیدر کے۔ در خت کی جس قدرا چھی تربیت کریں ای قدر زیادہ پھل دیتا ہے۔ پھل اگرچہ مقصود ہے لیکن در خت کی فرع اور شاخ ہے۔

شریعت کولازم پکڑنے والے اور شریعت میں ستی کرنے والے کوای پر قیاس کرناچاہے جو شخص شریعت کاالتزام رکھتاہے وہ صاحب معرفت ہے۔ جس قدریہ التزام زیادہ ہوگاای قدر معرفت زیادہ ہوگا۔ جو شخص شریعت میں ست ہے معرفت میں بے نصیب ہے۔ اور جو پچھ وہ اپنے خیال فاسد میں رکھتا ہے۔ اگرچہ بچھ ہے۔ استدراج کی قتم ہے ہے۔ جس میں جوگی اور برہمن اس کے ساتھ شریک ہیں۔ کُلُ حَقِیفَة وَدُنهُ الشَّرِیْعَهُ فَهُو زَنْدِقَة" وَالْحَاد"۔ جس حقیقت کوشریعت نے رد کر دیادہ زند قد اور الحادہ۔

پس ہو سکتا ہے کہ خواص اہل اللہ حق تعالیٰ کی ذات و صفات وافعال کے معارف میں بعض ایسے اسر ارود قائق کو سمجھ لیس۔ جن سے ظاہر شریعت ساکت ہے اور حرکات و سکنات میں حق تعالیٰ کااذن یا عدم اذن معلوم کر لیس اور مرضی یعنی پیندیدہ اور غیر مرضی یعنی ناپندیدہ کو جان لیس۔ بسااو قات ایسا ہو تا ہے کہ بعض نفلوں کااداکر ناناپیند معلوم کرتے ہیں اور ان کے ترک کرنے کااذن پالیتے ہیں جھی نیند کو بیداری ہے بہتر سمجھتے ہیں۔

احکام شرعیہ اپنے اپ و قتوں پر موقت اور موقوف ہیں اور احکام الہامیہ ہر وقت ثابت ہیں جب ان بزر گواروں کے حرکات و سکنات اذن پر موقوف ہیں تو بیشک دوسر وں کے نقل بھی ان کیلئے فرض ہوں گے۔ مثلاً ایک فعل شریعت کے حکم ہے ایک شخص کی نسبت نقل ہواور وہی فعل دوسر ہے شخص کی نسبت نقل ہواور وہی فعل دوسر ہے شخص کی نسبت نقل ہواور وہی فعل دوسر ہے شخص کی نسبت نقل ہواور وہی فعل دوسر ہے کہ حر تکب ہوتے ہیں کبھی امور مباحہ کے مرتکب ہوتے ہیں لیکن یہ بزر گوار جب کام کو اللہ تعالیٰ کے اذن وامر سے کرتے ہیں سب کچھ فرائض ادا کرتے ہیں دوسر ہے کے مشخب و مباح ان کے فرائفن ہیں۔ اس مضمون سے ان بزر گواروں کی شان بلند کو معلوم کرنا چاہئے علیاء ظاہر دین کے علوم و امور ہیں غیبی خبروں کو پیغیبروں کی خبروں کے ساتھ معلوم کرنا چاہئے علیاء ظاہر دین کے علوم و امور ہیں غیبی خبروں کو پیغیبروں کی خبروں کے ساتھ مخصوص کرتے ہیں اور دوسروں کو این اخبار ہیں شریک نہیں جانے۔ یہ بات وراثت کے منافی ہواور

اس میں بہت سے ایسے علوم و معارف صحیحہ کی نفی ہے جو دین متین سے تعلق رکھتے ہیں۔ ہاں احکام شرعیہ کے شرعیہ البہام کی گنجائش نہیں۔ لیکن احکام شرعیہ کے ماسوا بہت سے امور دینی ایسے ہیں جن میں پانچواں اصل البہام ہے بلکہ کہ سکتے ہیں کہ کتاب و سنت کے بعد تیسر ااصل البہام ہے بیا کہ کتاب و سنت کے بعد تیسر ااصل البہام ہے بیا اصل جہان کے فنا ہونے تک قائم ہے۔ پس دوسر ول کوان بزر گواروں سے کیا نبست ہے بیااو قات ایسا ہو تا ہے کہ دوسر لوگ عبادت کرتے ہیں لیکن وہ عبادت نالبند ہوتی ہے اور یہ بزرگوار بعض او قات عبادت کو ترک کر دیتے ہیں اور وہ ترک بیند ہو تا ہے۔ اس صورت میں ان کا ترک دوسر ول کے فعل سے بہتر ہے۔ لیکن عام لوگ اس کے بر خلاف تھم کرتے ہیں۔ یعنی اس عبادت کرنے والے کو عابد جانے ہیں اور ترک کرنے والے کو مکار سیجھتے ہیں۔

سوال:جب دین کتاب و سنت سے کامل ہو گیا پھر کمال کے بعد الہام کی کیا حاجت ہے اور وہ کو نمی کی ہے جو الہام سے پوری ہوتی ہے۔

جواب: الہام دین کے پوشیدہ کمالات کا ظاہر کرنے والا ہے نہ کہ دین میں زیادہ کمالات کا ثابت کرنے والا ہے نہ کہ دین میں زیادہ کمالات کا ثابت کرنے والا۔ جس طرح اجتہاد احتکام کا مظہر ہے۔ اس طرح الہام ان د قائق واسر ارکا مظہر ہے۔ جواکثر لوگوں کی سمجھ میں نہیں آتے۔ اگر چہ اجتہاد اور الہام میں واضح فرق ہے کہ وہ رائے کی طرف منسوب ہے اور بیرائے کے پیدا کر نیوالے جل شانہ کی طرف۔

پی الہام میں ایک قتم کی اصالت پیداہوگئی جو اجتہاد میں نہیں۔ الہام نی علیہ السلام کے اس اعلام کی مانند ہے جو سنت کا ماخذ ہے جیسے کہ اوپر گزر چکا۔ اگر چہ الہام ظنی ہے اور وہ اعلام قطعی رَبَّنا اِتنا مِنْ لَمُونَا رَشَدًا (یا اللہ تو اپنی پاس سے ہم پر رحمت نازل فرما۔ اور ہمارے کا موں میں ہماری بہتری اور بھلائی نَفیب کی وَ السَّكُومُ عَلَی مَنِ اتَّبَعَ الْهُدی (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیاری)۔

# مکتوب ۲٥

اس بیان میں کہ عارف کا معاملہ یہاں تک پہنچ جاتا ہے۔ کہ دوسروں کی برائیاں اس کے حق میں نیکیوں کا حکم پیدا کر لیتی ہیں۔ مولاناعبد القادر انبالوی کی طرف صادر فرمایا ہے:بیسم الله الوَّحْمٰنِ الوَّحِیْمِ ط

الله تعالی فرماتا ہے۔ اُوْلَفِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّمَاتِهِمْ حَسَنَاتِ (يه وه لوگ بيں جن كی برائيوں كو الله تعالیٰ نيكيوں ہے بدل ديتا ہے) الله تعالیٰ كی عنایت اور اس حبیب پاک علیہ كے طفیل سے عارف كا معاملہ يہاں تك پہنچ جاتا ہے كه دوسروں كی برائياں اس كی نيكياں ہو جاتی ہیں۔اور دوسروں كی برئ

صفین اس کا چھی صفین بن جاتی ہیں۔ مثلاً ریادسمد جو برائیوں اور بری صفیوں ہیں ہے ہیں۔ اس کے حق میں حسن وخوبی پیدا کر لیتے ہیں۔ اور حمد و شکر کا حکم حاصل کر لیتے ہیں۔ یو نکد اس درویش نے تمام مسلم کی عظمت و کبریائی کو اپنے ہے مسلوب کر کے حق تعالیٰ کی پاک بارگاہ کی طرف منسوب کیا ہواور تمام مسلم کی عظمت و کبریائی کو اپنے آپ دور کر کے حق تعالیٰ کے ساتھ مخصوص کیا ہے۔ اپنے آپ کو شرو نقص کے سوائے قد نہیں جانتا اور اپنے آپ میں سوائے دات و محتاجی اور بجز واکھار کے پہلے نہیں دیکھا اور اگر بالفر ض عظمت و کبریائی کا کوئی حصہ بظاہر اس کی طرف متوجہ ہو تو اس کو زید معلوم کر تاہے جس کے ذریعہ سے اوپر کی طرف جاتا ہے اور اس جناب پاک تک جو عظمت و کبریائی کا کوئی حصہ بظاہر اس کی طرف متوجہ ہو تو اس کو زید معلوم کر تاہے جس کے ذریعہ سے اوپر کی طرف جاتا ہے اور اس جناب پاک تک جو عظمت و کبریائی کے معلوم کر تاہے جس کے ذریعہ ہو تی ہیں۔ پس کے حسن و جمال اور خیر و کمال کا حال ہے ہے کہ زینہ ہونے سے اس کا مقصود شہرت و فخر و بلندی و عظمت نہیں ہو تا۔ بلکہ حق تعالیٰ کی اس نعمت کا اظہار اور اس احسان کا اعلام ہے جو اس کی نبیت واقع ہو اہے۔ پس اس کاریاؤسمعہ حق تعالیٰ کا عین حمد و شکر ہے جو برائی ہے نگل اعلام ہے جو اس کی نبیت واقع ہو اہے۔ پس اس کاریاؤسمعہ حق تعالیٰ کا عین حمد و شکر ہے جو برائی ہے نگل میں عمر و شکر ہے جو برائی ہے نگل اللہ کو تاہے اس کی دوسر می صفات کا بھی یہی حال ہو تا ہے۔ اُو لَقِلَ کیکیوں سے سیسناتی ہم حسنات و گائی برائیوں کو اللہ تعالیٰ نیکیوں سے بدل دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ نیکیوں سے بدل دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ نیکیوں سے بدل دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ براغفور ور حیم ہے۔

#### مکتوب ۷۰

اس بیان میں کہ حق تعالیٰ کاذکر حضرت خیر البشر علیہ الصلوۃ والسلام پر درود سیجے

ے اولیٰ وافضل ہے لیکن وہ ذکر جو تجولیت کامر تبہ رکھتا ہو یا وہ ذکر جو شخ طالب نے مقتدا

ے افذ کیا ہو اور اس کے مناسب بیان میں ملاعازی نائب کی صرف صادر فرمایا ہے: 
پھی مدت تک میں حضرت خیر البشر علیہ الصلوۃ والسلام کی صلوۃ میں مشغول رہا اور قتم قتم کے

درود وصلوۃ بھیجتارہا اور بہت ہے دنیاوی فائدے اور نتیجے پاتارہا اور ولایت خاصہ محمد یہ علی صاحبہا الصلوۃ والسلام کے امر ارود قائق کا مجھ پر فیضان ہوتارہا۔ بھی مدت تک ای طرح کر تارہا۔ اتفاقا اس التزام میں والسلام کے امر ارود قائق کا مجھ پر فیضان ہوتارہا۔ بھی مدت تک ای طرح کر تارہا۔ اتفاقا اس التزام میں فرق آگیا اور اس اشتغال کی توفیق نہ رہی۔ صرف صلوات موقۃ پر کفایت کی اس وقت بھی بہی اچھا معلوم ہوتا تھا کہ صلوۃ کی بجائے تہیج و تہلیل و تقذیب میں مشغول رہوں میں نے اپنو دل میں سوچا کہ معلوم ہوتا تھا کہ صلوۃ کی بجائے تہیج و تہلیل و تقذیب میں مشغول رہوں میں نے اپنو دل میں سوچا کہ شایداس میں کوئی حکمت ہوگی۔ دیکھیں کیا ظاہر ہوتا ہے۔

پی اللہ تعالیٰ کی عنایت سے معلوم ہوا کہ اس وقت ذکر کر ناصلوٰ قود رود تھیجنے سے بہتر ہے۔ در وہ تھیجنے والے کیلئے بھی دووجہ سے:-

وجداول: بیہ کہ حدیث قدی میں آیا ہے۔ مَنْ شَعَلَهُ ذِنْ کُونی عَنْ مَسْنَلَتِی اَعْطَیْتُهُ اَفْضَلَ مَا اُعْطِی السَّائِلِیْنَ جس کو میں ہے ذکر نے مجھ سے سوال کرنے سے روک رکھا تو میں اس کو تمام سائلین سے بوھ کردیتا ہوں۔

دوسری وجہ بیہ ہے: کہ جب ذکر پینجبر علیہ الصلوۃ والسلام سے ماخوذ ہے تواس کا تواب جس قدر ذاکر کو پینچا ہے اس فدر اللہ علیہ السلوۃ والسلام سے ماخوذ ہے تواس کا تواب من مسنً ذاکر کو پینچا ہے اس فدر تواب آنخضرت میں میں گئی کے بھی پینچا ہے دسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے۔ مَنْ مَسَنَّ مَا فَلَهُ اَجْرُ هَا وَاَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا جِس مَنْ مَن نَے کی نیک سنت کو جاری کیااس کواس کا اپنااجر بھی ملے گااور اس محض کا بھی جواس پر عمل کرے گا۔

ای طرح جو نیک عمل امتوں ہے وجود میں آتا ہے اس عمل کا اجر جس طرح عامل کو پہنچہا ہے۔
اس طرح پیغیر کو بھی جو اس عمل کا واضع ہے پہنچہ ہے بغیراس کے کہ عامل کے اجر کو کچھ کم کریں۔ اس
بات کی ضرورت نہیں کہ عمل کرنے والا پیغیر علیہ السلام کی نیت پر عمل کرے۔ کیونکہ وہ حق تعالیٰ کا
عطیہ ہے۔ عامل کا اس میں کچھ دخل نہیں۔ ہاں اگر عامل ہے پیغیر علیہ السلام کی نیت بھی ظاہر ہوجائے
تو عامل کیلئے زیادہ اجر کا باعث ہے اور یہ زیادتی بھی پیغیر کی طرف عائد ہوگ۔ ذلِك فَصْلُ اللّهِ يُوثِينِهِ
مَنْ يَشَاءُ وَاللّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِیْمِ بِہِ اللّهِ تعالیٰ کا فضل ہے جس کو چاہتا ہے دیتا ہے الله تعالیٰ بڑے فضل والا ہے۔

نیچھ شک نہیں کہ ذکر ہے اصلی مقصود حق تعالیٰ کی یاد ہے اور اس پر اجر کا طلب کرنااس کا طفیلی اور تالع ہے اور درود میں اصلی مقصد طلب حاجت ہے۔ شتّان مَابَیْنَهُمَا (ان دونوں میں بہت فرق ہے) پس وہ فیض جوذکر قلبی کی راہ ہے پیمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کو پہنچتے ہیں۔ان برکات ہے گئی گناذیادہ ہیں۔جودرود کی راہ ہے پیمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کو پہنچتے ہیں۔

جاننا چاہئے کہ ہر ذکر میہ مرتبہ نہیں رکھنا۔ وہ ذکر جو قبولیت کے لا کُل ہے وہی اس زیادتی کے ساتھ مخصوص ہے لیکن جو ذکر اپیا نہیں درود کواس پر زیادتی اور فضیلت ہے اور درود سے زیادہ بر کئیں حاصل ہونے کی امید ہے ہاں وہ ذکر جو طالب کسی شخ کامل مکمل سے اخذ کر تاہے اور طریقت کے آداب وشر الطاکومد نظر رکھ کراس پر مداومت کر تاہے۔ درود پڑھنے سے افضل ہے کیونکہ بیز ذکر اس ذکر کاوسیلہ ہے جب تک بید ذکر نہ ہواس ذکر تک نہیں پہنچ سے۔

یمی باعث ہے کہ مشائخ طریقت قدس سر ہم مبتدی کیلئے سوائے ذکر کرنے کے اور پھھ جائز نہیں سجھتے اور اس کے حق میں صرف فرضوں اور سنتوں پر کفایت کرتے ہیں اور امور نافلہ سے منع کرتے ہیں۔ اس بیان سے ظاہر ہوا کہ امت میں ہے کوئی مختص خواہ وہ کمالات میں کتنا ہی بلند درجہ آپ نے سنا ہو گاکہ خبر میں آیا ہے کہ قیامت کے دن علماء کی سیابی کوفی سبیل الله شہیدوں کے خون کے ساتھ وزن کریں گے اور اس سیابی والا بلیہ اس خون دالے بلے پر راجج اور غالب آجائے گا۔ باقی امت کے لوگوں کو یہ دولت میسر نہیں ہوئی جو کچھ رکھتے ہیں۔ طفیلی اور ضمنی ہے۔اصل اصل سے ہے اور فرع اصل سے مستنبط ہے اس بیان سے اس امت کے داعیان اور مبلغین کی فضیلت معلوم کرنی چاہۓاگر چہ دعوت و تبلیغ میں بہت ہے در جات ہیں اور اعیان ومبلغین اپنے اپنے در جات میں متفاوت ہیں۔علاء تبلیغ ظاہری کے ساتھ مخصوص ہیں اور صوفیاء باطن کے ساتھ اہتمام کرتے ہیں اور جو کوئی عالم صوفی ہے وہ کبریت احمر لیتن اکسیر ہے اور ظاہری و باطنی دعوت و تبلیغ کے لا نُق ہے اور پیغیبر علیہ الصلوة والسلام كانائب ووارث ہے اور بعض لوگ اس امت كے محدثين كوجواحاديث نبوى عليقة كى تبليغ کرتے ہیں۔ تمام امت ہے افضل جانے ہیں اگر مطلق اور عام طور پر افضل جانے ہیں تو محل خدشہ ہے اور اگر ظاہری مبلغین کی نسبت کہاہے تو ہو سکتاہے۔ کیونکہ مطلق فضیلت اس جامع مبلغ کیلئے ہے جو ظاہری باطنی تبلیغ کر تاہے لیعن ظاہر میں بھی وعوت کر تاہے اور باطن میں بھی۔ لَاِنَّ فِی الاقتِصَادِ قَصُوْرًا يُنَا فِي إِطْلَاقَ الْفَصْلِ فَافْهَمْ فَلَاتَكُنْ مِنَ الْقَاصِدِيْنَ (كيونكه ا قصاريس قصور ب جوفضل کے اطلاق کرنے کے منافی ہے اس سمجھ اور کو تاہ نظروں میں سے نہ ہو) ہاں ظاہر یقیناً عمدہ اور نجات کا مدار اور بری برکت والا اور عام نفع والا ہے۔ لیکن اس کا کمال باطن پر مو قوف ہے۔ ظاہر بغیر باطن کے ناتمام ہے۔اور باطن بغیر ظاہر کے نافر جام اور وہ شخص جو باطن کو ظاہر کے ساتھ جمع کرے۔ کبریت احمر لين مرحُ كُدرك (كيمياواكمير) إ- رَبَّنَا أَنْهِمْ لَنَا نُورٌ وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْيءٍ قَدِيو" (يا

الله توجارے نور كو پوراكراور جميں بخش ـ تو تمام چيزوں پر قادر ہے) وَالسَّلامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى ملام بواس فَخِصْ پر جس نے ہدايت اختيار كى ـ ملام بواس فَخِصْ پر جس نے ہدايت اختيار كى ـ

# مكتوب ٥٨

ایک استفسار کے جواب میں جو عالم مثال کی بابت کیا گیا تھااور ان دوگر وہوں کے رو میں جن میں سے ایک گروہ تنائخ کا قائل ہے اور دوسر انقل روح کا قائل ہے اور کمون و بروز اور اس کے مناسب بیان میں خواجہ محمد تقی کی طرف صادر فرمایا ہے۔

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ وَالصَّلواةُ وَالسَّكامُ عَلَى سَيِّدِ الْمُرْسَلِيْنَ وَالِهِ الطَّاهِرِينَ

آپ کا صحیفہ شرکیفہ جو ازروئے حسن خلق اور بلندی فطرت کے ارسال فرمایا تھا۔ پہنچااس کے مطالعہ سے مشرف ہوا۔ خدا تعالیٰ آپ کو سلامت رکھے۔ آپ نے کھا تھا کہ شخ کی الدین ابن عربی قدس سرہ نے فتوحات کمیہ میں ایک حدیث نقل کی ہے کہ آنخضرت علیہ نے فرمایا ہے۔ اِنَّ اللّٰهَ تَعَالَیٰ خَلَقَ مِاثَةَ اَلْفَ اَدَمَ (کہ اللّٰہ تعالیٰ نے ایک لاکھ آوم پیدا کیا ہے) اور عالم مثال کے بعض مثابدات کے بارہ میں ایک حکایت بیان کرتے ہیں کہ کعبہ معظمہ کے طواف کے وقت ایسا ظاہر ہوا۔ کہ میرے ہمراہ اس قتم کے لوگوں کی جماعت طواف کر رہی ہے جن کو میں نہیں پیچانا۔ اثناء طواف میں انہوں نے دوعر بی بیت پڑھے۔ جن میں سے ایک بیہ ہے۔ بیت

لَقَدْ طُغْنَا كُمَا طُفْتُمْ سِنِيْنًا بِهِلْذَا الْبَيْتِ طُرًّا اجْمَعِيْنَا

رجمے طواف ہم نے بھی اس گھر کا ہے کیاویا

بہت سے سالوں تلک تم نے ہے کیا جیا

میں نے جب یہ بیت سا۔ دل میں گزرا کہ یہ سب عالم مثال کے بدن ہیں۔ یہ بات میرے دل
میں گزر نے نہ پائی تھی کہ ان میں سے ایک نے میری طرف نگاہ کی اور کہا کہ میں تیر سے اجداد میں سے
موں۔ میں نے پوچھا کہ تجھے فوت ہوئے کتنے سال ہوئے ہیں۔ فرمایا کہ جھے فوت ہوئے چالیس ہزار
سال سے زیادہ عرصہ گزرا ہے۔ میں نے تعجب سے کہا کہ حضرت ابوالبشر حضرت آدم علیہ الصلاة
والسلام کی پیدائش سے لیکر آج تک سات ہزار سال سے زیادہ عرصہ نہیں ہوا۔ اس نے فرمایا کہ تو
س آدم کاذکر کر تا ہے۔ کیا تواس آدم کاذکر کر تا ہے جواس سات ہزار سال کے دورہ کے اول میں
پیدا ہوا ہے۔ شخ نے فرمایا کہ اس وقت وہ حدیث جواد پر کھی جا چی ہے دل میں گزری جواس قول کی
تائید کرتی ہے۔

میرے مخدوم مرم:اس مسئلہ میں اللہ تعالیٰ کی عنایت ہے جو کچھ اس فقیر پر ظاہر ہواہے وہ یہ ہے

کہ یہ سب آدم جو حضرت آدم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے وجود سے پہلے گزرے ہیں ان کا وجود عالم مثال میں ہوا ہے نہ عالم شہادت میں موجود ہوئے ہیں میں ہوا ہے نہ عالم شہادت میں موجود ہوئے ہیں اور زمین میں خلافت پاکر مجود ملائک ہوئے ہیں۔

حاصل کلام یہ کہ حضرت آدم علیہ الصلوۃ والسلام چو نکہ جامعیت کی صفت پر مخلوق ہوئے ہیں۔
اپنی حقیقت میں بہت سے لطا نف اور اوصاف رکھتے ہیں۔ ان کے وجود سے بیشار قرن پہلے ہر وقت ان
کی صفات میں سے کوئی صفت یاان کے لطا نف میں سے کوئی لطیفہ حق تعالیٰ کی ایجاد سے عالم مثال میں
موجود ہوا ہے اور آدم کی صورت میں ظاہر ہوا ہے اور ای کے نام کا مسمی ہو اہے اور منتظر آدم کے
کاروباراس سے وقوع میں آئے ہیں۔ حتی کہ توالد و تناسل بھی جو اس عالم مثال کے مناسب ہے ظاہر ہوا
ہے اور اس عالم کے مناسب ظاہر می، باطنی کمالات بھی حاصل ہوئے اور ثواب وعذاب کا مستحق ہو کر
بکداس کے حق میں قیامت قائم ہو کر بہتی بہشت میں اور دوز خی دوز خیں گئے ہیں۔

بعدازاں پھر کسی وقت اللہ تعالی کے ارادہ سے کوئی صفت یالطیقہ آدم علیہ الصلاۃ والسلام کااس عالم میں ظاہر ہوااور وہ کاروبار جو ظہور اول سے وجود میں آئے تھے۔ ظہور ثانی سے بھی وہی کاروبار ظاہر ہوئے۔ جب بید دورہ بھی تمام ہو گیا۔ صفات ولطا نف کا تیسر اظہور حاصل ہواجب اس ظہور نے بھی اپنا دورہ ختم کیا، چو تھا ظہور ثابت ہوا اللی مَاشَا اللّٰهُ جب ان کے مثالیہ ظہورات کے دورے جوان کے لطا نف وصفات کے ساتھ تعلق رکھتے تھے، تمام ہوگئے آخر کاروہ نیخہ جامعہ عالم شہادت میں حق تعالی کی ایجاد سے وجود میں آیااور فضل خداوندی سے معزز و مرم ہوااگر لاکھ آدم بھی ہوں۔ سب ای آدم کی ایجاد سے وجود میں آیااور فضل خداوندی سے معزز و مرم ہوااگر لاکھ آدم بھی ہوں۔ سب ای آدم کے اجزاءاورای کے ہاتھ یاؤں اور ای کے وجود کے مبادی ومقدمات ہیں۔

شخ بزرگوار کاجد جس کو فوت ہوئے چالیس ہزار سال گزرے ہیں۔ عالم مثال میں شخ کے اس جد
کے لطا نف میں ہے ایک لطیفہ تھاجو عالم شہادت میں وجود رکھتا تھااور یہ بیت اللہ کا طواف جو اس نے کیا
ہے۔ عالم مثال میں طواف کیا ہے۔ کیونکہ کعبہ معظمہ کی بھی عالم مثال میں صورت و شبیہ ہے جو اس عالم
والوں کا قبلہ ہے۔

اس فقیر نے اس بارہ میں بہت دور تک نظر دوڑائی ہے اور بڑاغور کیا ہے لیکن عالم شہادت میں دوسر آآدم کوئی نظر نہیں آیااور عالم مثال کے شعبدوں کے سوا پچھ نہ پایااور سے جو بدن مثالی نے کہاہے کہ میں تیر اجد ہوں اور مجھے فوت ہوئے چالیس نز ارسال سے زیادہ گزرے ہیں۔

اس بات پر پختہ دلیل ہے کہ پہلے آدم اس آدم کے صفات ولطا نف کے ظہورات تھے نہ یہ کہ علیمہ ہ خلقت رکھتے تھے۔اور اس آدم کے برخلاف اور الگ تھے کیونکہ مخالفت اور مبائن کواس آدم سے

کیا نبست اور کیو تکر جد ہو سکتے حالا نکہ اس آوم کی پیدائش کوا بھی سات ہزار سال تمام نہیں ہوئے۔ پھر چالیس ہزار سال کی کہاں گنجائش ہے۔ وہ لوگ جن کے دل بیار ہیں۔ ان حکایات سے تنائخ سجھتے ہیں اور عبب نہیں کہ قدم عالم کے قائل ہو جا ئیں اور قیامت کبر کی کا انکار کردیں۔ بعض ملحہ لوگ جو باطل کے ساتھ لیخی جھوٹ موٹ بیٹی کی مند پر بیٹھے ہیں۔ تنائخ کے جواز کا تھم دیتے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ نفس جب تک حد کمال تک نہ پہنچے۔ بدنوں کے تقلب لیخی بدلنے ہاں کو چارہ نہیں اور کہتے ہیں کہ جب نفس حد کمال تک نہ پہنچ جائے۔ بدنوں کی تبدیلی بلکہ بدنوں کے متعلق سے قارغ ہو جاتا ہے اور اس کی پیدائش سے مقصود بہی اس کا کمال ہے جو میسر ہو گیا یہ بات صرح کا خرج اور ان تمام ہا توں کا انکار ہے جو دین میں تواز کے ساتھ بات ہیں۔ کیو تکہ آخر کار جب تمام نفو س حد کمال کو پہنچ جائیں پھر دور ن کی کہور کی اور عذاب کس کو ہو گا اس میں دور ن اور آخر ت کے عذاب اور جسموں کے ساتھ اٹھنے کا انکار ہے۔ کیو تکہ ان کا دیت نہیں رہی۔ سے انکار ہے۔ کیو تکہ ان کا وعذاب و تواب و حال جات ہیں۔ بلکہ ان کا اعتقاد کے مطابق ہے جو حشر اجساد سے انکار کرتے ہیں اور عذاب و تواب و حال عذاب و تواب ثابت کرتے ہیں اور یہ لوگ تنائح کو بھی برت ہور نو نوب و میں تو بین اور دو ان عذاب و تواب ثابت کرتے ہیں اور یہ لوگ تنائح کو بھی جو نفوس کی تہذیب کیلئے فابت کرتے ہیں اور یہ لوگ تنائح کو بھی جو نفوس کی تہذیب کیلئے فابت کرتے ہیں اور یہ لوگ تنائح کو بھی جو نفوس کی تہذیب کیلئے فابت کرتے ہیں اور دو لوگ تنائح کو بھی جو نفوس کی تہذیب کیلئے فابت کرتے ہیں۔ و نفوس کی تہذیب کیلئے فابت کرتے ہیں۔ و نفوس کی تہذیب کیلئے فابت کرتے ہیں۔

سوال: حفزت امیر کرم اللہ وجہہ اور بعض اور اولیاء اللہ ہے بھی منقول ہے کہ ان کے وجود خاکی سے بہت زمانہ پہلے ان سے عجیب وغریب اعمال وافعال عالم شہادت میں واقع ہوئے ہیں۔ تناخ کے جواز کے بغیر یہ بات کس طرح درست ہو سکتی ہے۔

جواب: وہ اعمال وا فعال ان بزرگواروں کے ارداح سے صادر ہوئے ہیں جوحی تعالیٰ کے ارادہ سے خود اجباد کے ساتھ مجتمد ہو کر عجیب وغریب افعال کے مر تکب ہوئے ہیں کوئی اور جمد نہیں جس کے ساتھ ان کا تعلق ہو۔ تناسخ کے بیہ معنے ہیں کہ روح کا اس جمد کے تعلق سے پہلے کی اور جمد کے ساتھ جو اس جمد کے مخالف اور مغائر ہے تعلق ہوا ہوا ور جب خود ہی جمد کے ساتھ مجمد ہو جائے پھر تناسخ کہاں ہوگا۔

جن جو مختلف شکلیس بن جاتے ہیں اور مختلف جسدوں میں مجسد ہو جاتے ہیں اس وقت ان سے اعمال عجیبہ جوان شکلوں اور جسدوں کے مناسب ہیں۔ ظہور میں آتے ہیں۔ان میں کوئی تناسخ اور حلول نہیں۔جب جنوں کواللہ تعالٰی کی تقدیر ہے اس قتم کی طاقت حاصل ہے کہ مختلف شکلوں میں ظاہر ہو کر

عجیب و خریب کام کریں۔ تو اگر کا ملین کی ارواح کویہ طافت بخش دیں تو کو نمی تعجب کی بات ہے اور دوسرے بدن کی ان کو کیا جاجت ہے۔ اس قتم کی ہیں وہ بعض حکایتیں جو بعض اولیاء اللہ ہے نقل کرتے ہیں۔ کہ ایک ساعت ہیں مختلف مکانوں ہیں حاضر ہوتے ہیں۔ اور مختلف کام ان ہے و توع ہیں آتے ہیں۔ ہیں بھی بہاں بھی ان کے لطا کف مختلف جدوں ہیں مجسد ہو کر اور مختلف شکلوں ہیں متشکل ہوجاتے ہیں۔ اس طرح اس عزیز (1) کا حال ہے۔ جو ہندوستان ہیں وطن رکھتا ہے اور بھی اپنے ملک ہے باہر خہیں لکا۔ بعض لوگ عظیم البرکت مکہ معتقمہ ہے آتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم نے اس عزیز کو حرم کعبہ میں وکلا۔ بعض لوگ عظیم البرکت مکہ معتقمہ ہے آتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم نے اس عزیز کو حرم کعبہ میں اس کوروم ہیں دیکھاہے اور ہمارے اور اس عزیز کے در میان ایسی ایسی با تیں ہوئی ہیں۔ بعض نقل کرتے ہیں کہ ہم نے اس کوروم ہیں دیکھاہے اور بعض بغداد ہیں دیکھ کر آتے ہیں ہے سب اس عزیز کے لطا کف ہیں جو مختلف شکلوں ہیں ظاہر ہوئے ہیں اور اس عزیز کو ان شکلوں کی نسبت اطلاع خہیں ہوئی۔ اس واسطے لوگوں کے جابر خہیں گیانہ میں وہ ہوئے ہیں اور اس عزیز کو ان شکلوں کی نسبت اطلاع خہیں گیانہ میں نے حرم کعبہ کو دیکھا ہواب میں روم بغد اد کو خہیں جانی اور اس بری گوں ہو۔ اس طرح حاجتمد لوگ زندہ اور مردہ بررگوں ہے خوف وہلاکت کے وقت مدد طلب کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ ان بزرگوں کی صور توں نے حاضر ہو کر ان کی بلا کو دفع کیا ہے اور ان بزرگوں کو اس بلیہ کے دفع کرنے کی اطلاع بھی ہوتی ہے اور کھی خبیں ہوتی۔ ع

## از ما و شا بهانه ساخت اند

ترجمہ ع ہمارا اور تمہارا ہے بہانہ یہ بھی عالم شہادت میں ہوتی ہیں کبھی عالم شہادت میں ہوتی ہیں کبھی عالم مثال میں جس طرح ایک ہی رات میں ہزار آدمی رسول اللہ علیہ کوخواب میں مختلف صور توں میں دیکھتے ہیں اور استفادہ کرتے ہیں یہ سب رسول اللہ علیہ کی صفات ولطا کف کی مثالی صور تیں ہیں۔ اس طرح مریدا ہے پیروں کی مثالی صور توں سے استفادہ کرتے ہیں اور مشکلات کو حل کرتے ہیں۔

رس رہیں۔ پپ بیروں کی مور دوں ہے۔ میں وہ دوسے بیں دوسے اس کے کہ تعالی نہیں رکھتا کیونکہ تنائخ میں نفس کا دوسرے بدن کے ساتھ اس غرض کے لئے تعلق ہو تاہے تاکہ اس کے لئے حیات وزندگی ثابت ہو اوراس کو حس و حرکت حاصل ہواور بروز میں نفس کا دوسرے بدن کے ساتھ تعلق اس غرض کے لئے نہیں ہو تا۔ بلکہ اس سے مقصود یہ ہو تاہے کہ اس بدن کو کمالات حاصل ہوں اور اپنے درجات تک واصل ہو جائے جس طرح کہ جن انسان کے ساتھ تعلق پیدا کرلے اور اس کے وجود میں بروز کرے۔

<sup>1-</sup> عزیزے مراد فاکسار کے خیال میں عجب نہیں کہ حضرت مجدو صاحب کی اپنی ذات ہو۔ واللہ اعلم بالصواب (مترجم)

یہ تعلق بھی انسان کی زندگی کے واسطے نہیں ہے کیونکہ آدمی اس تعلق سے پہلے حس وحرکت والا ہے وہ چیز جو اس تعلق ہے اس میں پیدا ہوگئی ہے وہ اس جن کے صفات وحرکات و سکنات کا ظہور ہے لیکن مشائح مستقیمة الاحوال کمون و بروز کا ہر گزیبان نہیں کرتے اور ناقصوں کو بلاؤ فتنہ میں نہیں ڈالتے۔

فقیر کے نزدیک کمون و بروز کی کچھ ضرورت نہیں۔ کامل اگر کسی ناقص کی تربیت کرنا چاہے تو بغیر اس بات کے کہ اس میں بروز کرے۔ اللہ تعالیٰ کے افتدار سے اپنی صفات کاملہ کو مرید ناقص میں منعکس کردیتا ہے اور توجہ والتفات کے ساتھ اس انعکاس کو ثابت و ہر قرار رکھتا ہے تاکہ مرید ناقص نقص سے کمال تک آ جائے اور صفات رذیلہ کو چھوڑ کر صفات حمیدہ کو اختیار کرے اور پچھ کمون و بروز در میان نہ ہو۔ ذلیک فضل الله یُوٹینیه مَن یَشَناءُ وَاللّٰهُ دُو الْفَصْلِ الْعَظِیْم۔ یہ اللہ تعالیٰ کا فضل ہے جس کو جا ہتا ہے دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ بڑے فضل والا ہے۔

بغض لوگ نقل ارواح کے قائل ہیں اور کہتے ہیں کہ روح کو کمال کے بعد اس قتم کی قدرت حاصل ہو جاتی ہے کہ اپنے بدن کو چھوڑ کردوسر ہے بدن میں داخل ہو سکتاہے۔

نقل کرتے ہیں کہ ایک بزرگ میں یہ کمال اور قدرت تھی کہ اس کے پڑوس میں ایک جوان مر گیا۔ اس بزرگ نے اپنے بدن کو جو بڑھا ہے تک پہنچ چکا تھا چھوڑ دیا اور اس جوان کے بدن میں واخل ہو گیا۔ حتی کہ بدن اول مر دہ ہو گیا اور دو مر ابدن زندہ۔ اس بات سے تنائخ لازم آتا ہے کیو تکہ بدن ٹائی کا تعلق اس بدن کی حیات کیلئے ہے۔ ہاں اس قدر فرق ہے کہ تنائخ کے قائل لوگ نفس کے نقص کا تھم کرتے ہیں اور دہ لوگ جو نقل روح کے قائل ہیں روح کوکامل خیال کرتے ہیں اور کامل خیال کرتے ہیں اور کامل خیال کرتے ہیں اور کامل خیال کرتے ہیں اور کمال روح کے بعد نقل کو ثابت کرتے ہیں۔

فقیر کے زدیک نقل روح کا قول تناسخ کے قول ہے بھی گیا گزراہے کیونکہ تناسخ کانفس کی سخیل کے لئے اعتبار کرتے ہیں آگرچہ یہ اعتبار باطل ہے اور نقل روح کمال کے حاصل ہونے کے بعد خیال کرتے ہیں حالا نکہ کچھ کمال نہیں۔ جب بدنوں کا تبدل کمالات کے حاصل ہونے کے لئے مقرر کیا ہو۔ تو پھر کمال حاصل ہونے کے بعد دوسرے بدن میں نقل کرناکس لئے ہے۔ اہل کمال تماشائی نہیں ہیں ان کا مقصود کمال کے حاصل ہونے کے بعد بدنوں ہے الگ ہونا ہے نہ کہ بدنوں کے ساتھ تعلق اختیار کرناکیونکہ بدنوں کے ساتھ تعلق اختیار کرناکیونکہ بدنوں کے تعلق ہوئے کے بعد بدنوں سے الگ ہونا ہوچکا ہے۔

نیز نقل روح میں بدن اول کامار نااور دوسر بدن کازندہ کرناہے۔ پس بدن اول کو احکام برزخ کے حاصل ہونے سے چارہ نہیں اور قبر کے عذاب و ثواب سے خلاصی نہیں اور دوسر بے بدن کے لئے جب دوسری حیات ثابت کرتے ہیں اس کے لئے گویاد نیامیں حشر ثابت ہو گیا۔ یاشاید نقل روح کا قائل

قبر کے عذاب و ثواب کا قائل نہیں اور حشر و نشر کامعتقد نہیں۔افسوس صدافسوس۔اس قتم کے مکار اور جھوٹے لوگ یٹنی کی مند پر بیٹھے ہیں اور الل اسلام کے مقتداہے ہوئے ہیں۔ صَلَّوٰ ا فَاصَلُوٰ ا بیہ لوگ خود بھی گمراہ ہیں اوروں کو بھی گمراہ کررہے ہیں۔

رَبَّنَا لَا تُوْغُ قُلُوبُنَا بَعْدَ إِذْهَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا هِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ (ياالله تو ہرایت دے کر پھر ہمارے دلوں کو ٹیڑھانہ کراور اپنے پاس سے ہم پر حمت نازل فرما تو سب کچھ بہت زیادہ بخشے والا ہے) بِحُرْمَةِ سَیِّدِ الْمُرْسَلِیْنَ عَلَیْهِ وَعَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالتَّسْلِیْمَاتُ۔

تذبيل

بعض ان علوم ومعارف كے بيان ميں جوعالم مثال سے تعلق ركھتے ہيں

واضح ہو کہ عالم مثال تمام عالموں سے زیادہ فراخ ہے جو کچھ تمام عالموں میں ہے اس کی صورت عالم مثال میں ہے۔ معقولات ومعانی سب وہاں صورت رکھتے ہیں بزرگوں نے کہاہے کہ حق تعالیٰ کے لئے مثل نہیں لیکن مثال ہے۔ وَ لِلْهِ الْمَشَلُ الْاَعْلَىٰ الله تعالیٰ کے لئے ہے۔

اس فقر نے اپنے متوبات میں لکھاہے کہ تنزیہ محض کے مرتبہ میں جس طرح مثل نہیں مثال بھی نہیں۔ فکلا تضویہ الله الامفال (اللہ تعالی کے لئے کوئی مثال نہ بیان کرو) عالم صغیر میں عالم مثال کانمونہ خیال ہے۔ کیونکہ تمام اشیاء کی صورت خیال میں متصور ہے۔ خیال ہی سالک کے احوال و مقامات کی کیفیات کو مختلف صور توں میں سالک کے سامنے ظاہر کر تاہے اور صاحب علم بنادیتا ہے اور اگر خیال نہ ہویا جس جگہ خیال بی نی نہ سکتا ہو وہاں جہل لازم ہے یہی وجہ ہے کہ مر تبہ ظلال کے اوپر جہل و چیرت ہویا جس جگہ خیال بی نی نہ سکتا ہو وہاں جہل لازم ہے یہی وجہ ہے کہ مر تبہ ظلال کے اوپر جہل و چیرت ہے کیونکہ خیال کی کھی وہاں گھڑائش نہیں۔ جہاں ظل نہیں۔ خیال کی بھی وہاں گھڑائش نہیں۔ صورت تنزیبی عالم مثال میں نہیں آسکتی جیسے کہ گررچکا ہے تو خیال میں جو مثال کا پر تو ہے جہاں ورچہاں علم مثال میں نہیں وہاں گفتگو بھی نہیں۔ مَنْ عَرَفَ اللّه کُلُ لِسَانُه وَ اللّه کُلُ لِسَانُه وَ اللّه طَالَ لِسَانُه وَ ہِ اللّه طَالَ لِسَانُه وَ اللّه طَالَ لِسَانُه وَ ہوں نہیں اللّه طَالَ لِسَانُه وَ ہی اللّه طَالَ لِسَانُه وَ ہوں ہو گئی مراتب ظلال سے اوپر ہوتی ہے۔ خواہ فعل ہویا صفت رنبان کی درازی ظلال ہوتی ہے اور زبان کی گئی مراتب ظلال سے اوپر ہوتی ہے۔ خواہ فعل ہویا صفت رنبان کی درازی طلال ہوتی ہے اور زبان کی گئی مراتب ظلال سے اوپر ہوتی ہے۔ خواہ فعل ہویا صفت اسم ہویا میں۔

پس جو کچھ خیالات کااپنابنایا ہواہے چو نکہ وہ ظلال سے ہے اس لئے وہ معلول اور جعلی طور سے بنایا ہواہے لیکن چو نکہ مطلوب کے علامات و آثار سے ہے اس لئے علم الیقین کا فائدہ دیتا ہے اس سے زیادہ

کچھ فائدہ نہیں دیتا۔ عین الیقین اور حق الیقین ظلال و خیال سے وراء الوراء ہیں۔ خیال کی لخت یعنی تراش سے تب نجات ملتی ہے جب کہ سیر انفسی کو بھی سیر آفاقی کی طرح پیچھے چھوڑ دیں اور آفاق وانفس سے آ گے جولان کریں یہ بات اکثر اولیاء اللہ کوم نے کے بعد حاصل ہوتی ہے۔ جب تک زندہ رہتے ہیں خیال ان کادامن گیر رہتاہے اور بزر گواران اولیاء میں سے بہت کم لوگوں کو یہ دولت اس جہان میں بھی میسر ہوجاتی ہے اور باوجودونیاوی حیات کے خیال کے تصرف سے نکل جاتے ہیں اور مطلوب کو خیال کی تراش اورا بجاد کے بغیریا لیتے ہیں اس وقت عجل ذاتی برتی ان بزر گواروں کے حق میں دائمی ہو جاتی ہے اور وصل عریانی پر توڈالناہے۔شعر

هَنِينًا لِأَرْبَابِ النَّعِيْمِ نَعِيْمُهَا وَ لِلْعَاشِقِ الْمِسْكِيْنِ مَا يَتَجَرُّعُ

ترجمه شعر: مبارك معمول كواين نعمت مبارك عاشقول كودردو كلفت سوال: بعض لوگ واقعات و منامات میں اور مثال و خیال میں دیکھتے ہیں کہ ہم باد شاہ بن گئے ہیں اور

ا بن نو کروں چا کروں کو دیکھتے ہیں اور نیزیہ بھی دیکھتے ہیں کہ ہم قطب بن گئے ہیں اور تمام جہان ہماری طرف متوجہ ہے اور بیدار کاور افاقہ کے وقت میں جو عالم شہادت ہے ان کمالات کا کچھ ظہور نہیں ہوتا

بەروپت سچى ہے ياجھوئی۔

جواب: بیر رویت کھے نہ کھے صدق رکھتی ہے اس کابیان سے کہ بادشاہ اور قطب بننے کے معنی اور استعداد ان لوگوں میں پائی جاتی ہے لیکن ضعیف ہے اس لائق نہیں کہ عالم شہادت میں ظہور پائے بعد ازاں یہ امر دوحال سے خالی نہیں۔ اگریہ معنی اللہ تعالی کی قدرت سے قوت یاجائیں تواس بات کے لاکق ہو جائیں گے کہ عالم شہادت میں ظہور پیدا کریں اور اللہ تعالیٰ کی عنایت سے باد شاہ اور قطب وقت بن جائیں۔اگراس معنی نے اس قدر قوت نہ پائی کہ عالم شہادت میں ظاہر ہوں تو وہی مثالی ظہور جو تمام ظہورات میں سے کمزوراور ضعیف ہے کفایت کر تا ہےاور قوت کے بموجب ظہوریا تاہے۔

اس قتم کے ہیں وہ واقعات جواس راہ کے طالب ویکھتے ہیں اور اپنے آپ کو مقامات عالیہ میں پاتے میں اور اپنے آپ کوارباب ولایت کے مرتبول سے سر فراز ہوایاتے ہیں اگر بیہ معنی عالم شہادت میں ظہور پیدا کریں تو بڑی اعلیٰ دولت ہے اور اگر ظہور مثالی پر ہی کفایت کریں تو لا حاصل ہے اور جائے مصیبت ہے۔ ہر جلاہااور حجام خواب میں اپنے آپ کو بادشاہ دیکھتا ہے لیکن کچھ حاصل نہیں اور سوائے خمارہ کے ان کے ہاتھ میں کچھ نہیں آتا۔ پس واقعات پر اعتبار نہ کرنا چاہئے عالم شہادت میں جو کچھ حاصل موجائے اس کواپنا سمجھنا جائے۔بیت

چو غلام آفآیم ہمہ ز آفن بگویم نشیم نہ شب پرتم کہ حدیث خواب گویم ترجمہ: بیاں سورج کا کر تاہوں کہ ہوں میں بس غلام اس کا نہیں بندہ میں شب کا تاکر وں خوابوں کا پچھ چرچا

یہی وجہ ہے کہ مشاک نقشبند یہ قدس سر ہم واقعات کااعتبار نہیں کرتے اور طالبوں کے واقعات کی تعبیر کی طرف توجہ نہیں کرتے کہ اس میں کچھ فائدہ نہیں۔ معتبر وہی ہے جو افاقہ اور بیداری میں حاصل ہو۔اس واسطے دوام شہود کااعتبار کرتے ہیں اور دائی حضور کو اعلیٰ دولت سیجھتے ہیں۔وہ حضور جس کے پیچھے غیبت ہوان بزرگواروں کے نزدیک معتبر نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ نسیان ماسواان کے حق میں دائی ہے اور کی وقت بھی ان کے دل پر غیر کا گزر نہیں ہوتا۔ ہاں جس شخص کی بدایت میں نہایت مندرج ہو۔اس سے ان کمالات کا ظہور بعید اور عجیب نہیں ہے۔ رَبَّنَا اغفِوْلُنَا ذُنُوْبَنَا وَ اِسْرَافَنَا فِیْ اَلْمَوْمِ الْکَافِرِیْنَ۔یارب ہمارے گناہوں کو اور کا موں میں ہماری زیاد تی کو بخش اور ہمارے قد موں کو خابت رکھ اور کا فروں پر ہمیں مددوے۔والسلام

### مكتوب ٥٩

اس بیان میں کہ معقول و مشہود و موہوم و مکثوف سب ماسوامیں داخل ہیں پیر زادہ خواجہ عبداللہ سلمہ اللہ تعالیٰ کی طرف صادر فرمایا ہے:-

اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَ سَلام على عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى -الله تعالى كيليَ حمه اوراس كر بر كزيده بندول يرسلام بو-

www.maktabah.org

مرحاصل كرنے اور وہاں تك چيني ميں وشوار ، إلا مَنْ يَسَّرَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ۔ مرجس كے لئے الله

تعالیٰ آسان کرے۔

وہ کاروبار جو حقیقت سے تعلق رکھتا ہے آگے ہے اور نفی بلکہ انتقاء سے گزر کر آگے مقام اثبات

ہاور علم کے آگے عین ہے۔

جاننا جائے کہ حقیقت کے مقابلہ میں طریقت کی گنتی میں نہیں اور نفی کا اثبات کے مقابلہ میں کھے اعتبار نہیں۔ کیونکہ نفی کا متعلق ممکنات ہیں اور اثبات کا متعلق واجب تعالی لفی اثبات کے مقابلہ میں الی ہے جیسے قطرہ دریا کے مقابلہ میں۔اس تفی واثبات کے حاصل ہونے سے ولایت خاصہ تک پہنچ جاتے ہیں اور ولایت خاصہ کے حاصل ہونے کے بعد یاعروج ہے یا نزول۔ اِگرچہ اس عروج کیلئے بھی خاصہ کے حاصل ہونے کے بعدیاع وج ہے یازول۔اگرچہ اس عروج کے لئے بھی نزول لازم ہے۔

رَبَّنَا أَتْمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَنِي قَدِيْرِ"-ياالله توهار عنور كوتمام كراور جم

كو بخش توہر شے ير قادر ب

وَالسَّكَامُ عَلَيْكُمْ وَ عَلَى سَاتِرٍ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَاى وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ الصَّلواةُ وَالسَّكَامُ مِلام ہو آپ پراوران لوگوں پر جنہوں نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد علیہ کی متابعت كولازم پكڑار

## مکتوب ۲۰

اس بیان میں کہ فضولیات سے عنان پھیر کر ضروریات دین میں مشغول ہونا حاج ۔ محد تقی کی طرف اس کے خط کے جواب میں لکھاہے:

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَكَامٌ عَلَى عَبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفى -الله تعالى كيلي حمي اوراس كر رريه

بندول يرسلام مو-

آپ کے صحیفہ شریفہ کے مطالعہ سے مشرف ہوا۔ حضرت صدیق اکبررضی اللہ عنہ کی خلافت کی حقیقت میں جو صدراول لیعنی خیر القرون کے معتبر اجماع سے ثابت ہے اور خلفائے راشدین رضی اللہ عنهم كى افضِليت كے بارہ ميں جوان كى خلافت كى ترتيب ير مترتب ہے اور حضرت خير البشر عليه الصلوة والسلام کے اصحاب کی لڑائی جھڑوں میں خاموشی اختیار کرنے کے باب میں جوجود لائل آپ نے لکھے ہیں۔ان کو پڑھ کر بہت ہی خوشی ہوئی بحث امامت میں یہی اعتقاد کافی ہے اور اہل سنت و جماعت شکر اللہ سعیم کے موافق ہے۔

اے شفقت کے نشان والے مخدوم امامت کی بحث دین کے فروغ میں سے بنہ شریعت کے اصول ہے۔ ضروریات دینی اور ہیں جو اعتقاد وعمل کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں جن کامتکفل علم کلام اور

علم فقہ ہے۔ ضروریات کو چپوڑ کر فضولیات میں مشغول ہُوناا پنی عمر کو بیہودہ باتوں میں صرف کرنا ہے اور اعراض کی علامت میں آیاہے کہ عَلامَهُ اِعْرَاضِهِ تَعَالٰی مِنَ الْعَبَدِ اِشْتِعَالُهُ بِمَا لَا يَعْنِيْهِ بندہ کا بیہودہ باتوں میں مشغول ہونابندہ کی طرف سے حق تعالٰی کے منہ چھیرنے کی علامت ہے۔

اگر امامت کی بحث دین کی ضروریات اور شریعت کے اصول ہے ہوتی جیسے کہ شیعہ نے گمان کیا ہے تو چاہئے تھا کہ اللہ تعالیٰ اپنی کتاب مجید میں استخلاف کا تعین فرما کر خلیفہ کی تشخیص فرما تا اور حضرت بیغیر علیہ الصلوٰ قوالسلام بھی کسی ایک کی خلافت کا امر فرماجاتے اور تنصیص اور تصریح کے طور پر ایک کو خلیفہ کرتے جب کتاب و سنت میں اس امر کا اجتمام مفہوم نہیں ہوتا۔ تو معلوم ہوا کہ امامت کی بحث دین کے اصول ہے۔وہ مخفی فضول ہی ہوگا جواس قتم کی فضول باتوں میں مشغول ہوگا۔دین کی ضروریات اس قدر در پیش ہیں کہ فضول تک نوبت ہی نہیں پہنچتی۔

اول اس اعتقاد کادر ست کرنا ضروری ہے۔جوحق تعالیٰ کی ذات و صفات وافعال سے تعلق رکھتا ہے اور پھر اعتقاد کرنا چاہئے کہ جو کچھ پیغیبر علیہ الصلوٰۃ والسلام حق تعالیٰ کی طرف سے لائے ہیں اور ضرورت و تواتر کے طور پر دین سے معلوم ہواہے بینی حشر و نشرو آخرت کادائی عذاب و ثواب اور سب سی سائی باتیں حق ہیں۔ان میں خلاف کااخمال نہیں۔اگریہ اعتقاد نہ ہوگا نجات بھی نہ ہوگی۔

دوسرے احکام فقہید لینی فرض وواجب و سنت و مستحب وغیرہ کا بجالانا ضروری ہے۔ شرعی حل و حرمت کو اچھی طرح مد نظر رکھنا چاہئے اور حدود شرعی میں بڑی احتیاط کرنی چاہئے تاکہ آخرت کے عذاب سے نجات و فلاح حاصل ہو سکے۔ جب بید اعتقاد و عمل در ست ہو جا کیں پھر طریق صوفیاء کی نوبت آتی ہے اور کمالات ولایت کے امید وار ہو جائے ہیں۔ امامت کی بحث ضروریات دین کے مقابلہ میں کالمطر وح فی الطریق لینی راستہ میں چھینکے ہوئے کوڑے کرکٹ کی طرح ہے۔ چونکہ مخالفوں نے اس بارہ میں بڑاغلو و مبالغہ کیا ہوا ہے اور حضرت خیر البشر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اصحاب پر زبان طعن دراز کی ہے اس لئے ان کے رد میں طول طویل مقدمات لکھے جاتے ہیں کیونکہ دین مشین سے فساد کور فع کرنا بھی دین کی ضروریات سے ہے۔ والسلام

#### مكتوب ١١

مولانااحد برکی مرحوم کی ماتم پرسی میں اور باروں کو تھیجت کرنے اور مولانا حسن کو ان کاسر حلقہ بنانے کے بیان میں بعض دوستوں کی طرف صادر فرمایا ہے: بیسم الله الوصل الوسیم

حمد وصلوة اور تبلیغ دعوات کے بعد عرض کرتاہے اور مغفرت پناہ مولانا احمد علیہ الرحمت کی ماتم

پری بجالاتا ہے۔ مولانا کا وجود شریف اس وقت کے مسلمانوں کے لئے اللہ تعالیٰ کی آیات میں سے ایک آیت اور اس کی رحمتوں میں سے ایک رحمت تھا۔ اَللْهُمَّ لَا تُحَوِّمْنَا اَجْرَهُ وَلَا تَفْتِنَّا بَعْدَهُ (یااللہ تو اس کے اجر سے ہم کو محروم نہ کر اور اس کے بعد ہم کو فتنہ میں نہ ڈال)۔

اس کے بعد دوستوں اور یاروں سے التجاہے کہ گزشتہ لوگوں کی امداد و اعانت کریں اور مولانا مرحوم کے فرزندوں اور متعلقین کی خدمت اور دلجوئی محبوں اور مخلصوں پر لازم ہے۔

فاص کر اس امر میں بہت کو شش کریں کہ مولانا مرحوم کے فرزندوں کو پڑھائیں اور علوم شرعیہ سے آراستہ کریں اور مولانامرحوم کے احسان کا بدلہ ان کے بیٹوں پراحسان کر کے اداکریں۔ ھَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَان اللّٰ الْإِحْسَانُ احسان کا بدلہ احسان ہیںہے۔

مولانام حوم کے اوضاع واطوار اور احوال و مقامات کومد نظر رکھیں اور طریقہ ذکر اور حلقہ مشغولی میں کسی فتم کا قصور واقع نہ ہواور سب یار جمع ہو کر بیٹھیں اور ایک دوسرے بیس فانی ہوں تاکہ صحبت کا اثر ظاہر ہو۔

اس فقیر نے اس سے پہلے اتفاق کے طور پر لکھا تھا کہ اگر مولاناسفر اختیار کریں توان کوچاہئے کہ شخ حسن کوا بنی جگہ پر مقرر کریں شاید بہی سفر مراد ہو گااب بھی جو بار بار ملاحظہ کر تا ہوں تو شخ حسن کواس امر پر متعین اور مقرر پاتا ہوں یہ بات کی کونا گوار معلوم نہ ہو کیونکہ ہمار ااور تمہار ااختیار نہیں۔ بہر صورت انقیاد اور فرما نبر داری لازم ہے۔ شخ حسن کا طریق مولانا کے طریق کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے اور مولانا نے آخر میں جو نسبت اس طرف سے حاصل کی تھی شخ حسن سے نسبت میں شریک ہواور دومر سے یا راس مطلب سے بے بہرہ ہیں۔ اگر چہ کشف و شہود حاصل کر لیں اور تو حید واتحاد سے متحد ہو جائیں لیکن بید دولت اور ہے اور میہ کار دبار الگ ہے۔ کشوف کو یہاں جو کے برابر بھی نہیں لیت اور اس تو حید واتحاد سے دراس توحید واتحاد سے متحد ہو جائیں لیکن بید دولت اور ہے اور میہ کار دبار الگ ہے۔ کشوف کو یہاں جو کے برابر بھی نہیں لیت اور اس توحید واتحاد شے بنا ما نگتے ہیں۔

غرض یاروں کو لازم ہے کہ شخ کی نقذ بھم ہیں تو قف نہ کریں اور اس کو سر حلقہ بناکر اپنے کام ہیں مشغول ہو جائیں برادرم خواجہ اولیں یہ بات یاروں کو سمجھا کر حلقہ مشغول کی طرف رہنمائی کرے اور شخ حسن ترغیب و تربیت فرمائے۔ حسن کو بھی چاہئے کہ پیر بھائیوں کے دل کی محافظت کرے اور برادری کے حقوق بجالائے اور فقہ کی کتابوں کا مطالعہ نہ چھوڑے۔ احکام شریعت کو پھیلائے اور سنت سنیہ کی متابعت کی ترغیب دے اور بدعت سے ڈرائے اور ہٹائے اور ہمیشہ التجاو تضرع وزاری کر تاریب سنیہ کی متابعت کی ترغیب دے اور بدعت سے ڈرائے اور ہٹائے اور ہمیشہ التجاو تضرع وزاری کر تاریب ایسانہ ہو کہ نفس امارہ دوستوں پر پیشوائی اور ریاست حاصل ہونے کے باعث ہلاکت میں ڈال دے اور ٹراب وابتر کر دے۔ ہر دفت اپنے آپ کو قاصر ونا قص جان کر کمال کا طالب رہے نفس و شیطان

دوبڑے زبردست دستمن گھات میں گے رہتے ہیں ایبانہ ہو کہ راستہ سے بہکادیں اور محروم و ناامید کر دیں۔ بیت

> ہمداندرز من بتواین است کہ توطفل وخاندر نگین است ترجمہ بیت: نصیحت میری تجھ سے ہے بس یہی کہ رنگین ہے گھر تو ابھی طفل ہی

ہندوستان تم سے دور ہے دوسال میں ایک قافلہ آتا ہے اور خبر لاتا ہے اور لے جاتا ہے احوال کو لکھتے رہا کر واگر تم نہیں پہنچ سخت تو حال لکھنے میں غفلت نہ کرنی چاہئے۔ میاں شخ یوسف ہمارے نزدیک ہدت تک یہاں رہااور اس نے بہت سے فائدے حاصل کئے اور حقیقت فٹا پر اطلاع پالی۔ اب واپس آنے کا وعدہ کر کے گھر کو گیا ہے۔ مستعداور صادق الاخلاص آدی ہے۔ وَ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُوفِقُ (اللّٰه تفالی توفیق دین مبالغہ کیا جاتا ہے اور ریاست کو اپنی بلاء تعالی توفیق دیے والا ہے) چو تکہ تم دور ہو۔ اس لئے تھیجت میں مبالغہ کیا جاتا ہے اور ریاست کو اپنی بلاء جان کر ڈرتے اور کا بیٹے رہو۔ ایسٹانہ ہو کہ اس ریاست میں لذت پیدا ہو جائے اور ہلا کت ابدی اور داکی موت تک لیجائے۔

رَبَّنَا اغْفِرْلَنَا ذُنُوْبَنَا وَاسْرَافَنَا فِي آمْرِنَا وَ ثَبِّتْ اَقْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَفِرِيْنَ - سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ وَسَلَام عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ مِا سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ مَا اللهِ وَبِ الْعَالَمِيْنَ مِن اللهِ وَلِي الْعَالَمِيْنَ مِن اللهِ وَلِي الْعَالْمِيْنَ مِن اللهِ وَلِي الللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلَمُ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلَا اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي الللهِ وَلَوْلُ وَلَا وَلَا اللهُ وَلِي اللهِ وَلَا اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلَا اللهِ وَلِي اللهِ وَلَا اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلَا اللهِ وَلِي اللهِ وَاللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللْهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلِي اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّه

## مكتوب ٢٢

اس بیان میں کہ انسان مدنی الطبع پیدا کیا گیا ہے اور تدن اور گزارہ میں اپنے بی نوع کا محتاج ہے اور اس کے بی نوع کا محتاج ہے اور اس احتیاج بیں انسان کی خوبی ہے۔ خانخاناں کی طرف صادر فرمایا ہے: -اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَ سَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى ۔ الله تعالی کیلئے حمہ ہے اور اس کے برگزیدہ بندوں پر سلام ہو۔

فقير دعاكر تا ب كه الله تعالى آپ كو ظاہرى باطنى ترقياں عطافرمائے كيونكه آپ كى خيريت و بہترى مسلمانوں كى جمعيت اور آرام ب اور آپ كے لئے دعاكر ناگويا تمام مسلمانوں كے على الله مِنَ كرنا ہے۔ سَلَم کُمُ اللهُ تَعَالَى عَمَّا لَا يَلِيْقُ بِجَنَادِكُمْ بِحُوْمَةِ سَيِّدِ الْمُوْسَلِيْنَ عَلَيهِ وَ عَلَى اللهِ مِنَ السَّمْلُهُ اللهِ مِنَ السَّمْلُهُ اللهِ مِنَ السَّمْلُهُ اللهُ تَعَالَى مَنْ السَّمْلُهُ اللهِ مِنَ السَّمْلُهُ اللهُ الل

لائق نہیں سلامت رکھے۔ بحرمت سیدالرسلین علیہ۔

فقیر کو چونکہ معلوم ہے کہ آپ کی محبت وارادت واخلاص کی نبست سلسلہ عالیہ نقشبندیہ کے برز گواروں کے ساتھ کامل اور پورے طور پرہے۔اس لئے تکلیف دیتاہے۔

میرے مخدوم و مرم - اس سلسلہ عالیہ کے لوگ اس ملک میں بہت غریب ہیں اور اس ملک کے رہے والوں کو بدعتوں کے بچھلنے کے باعث ان بزرگواروں کے طریقہ کے ساتھ جس میں سنت کا التزام ہے - بہت کم مناسبت ہے ۔ بہی سبب ہے کہ اس سلسلہ والے گوں میں سے بعض نے قصور نظر کے باعث اس طریقہ عالیہ میں بھی بدعتیں جاری کی ہیں اور اس عمل کو اپنے خیال میں اس طریقہ عالیہ کی شخیل گمان کرتے ہیں ۔ حاشاو کلا ۔ بلکہ یہ لوگ اس طریقہ کے خراب و برباد کرنے میں کو مشش کر رہے ہیں ۔ ان کو اس طریقہ کا اصل معاملہ معلوم ہی نہیں ۔ هَدَاهُمُ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ وَالٰی سَوَاءِ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ وَالٰی سَوَاءِ اللّٰہ سُبْحَانَهُ وَالٰی سَوَاءِ اللّٰہ سَبْحَانَهُ وَالٰی سَوَاءِ اللّٰہ سَبْحَانَهُ وَالٰی سَوَاءِ اللّٰہ سَبْحَانَهُ وَالٰی سَوَاءِ اللّٰہ سَبْحَانَهُ وَالْہُ سَبْحَانَهُ وَالٰی سَوَاءِ اللّٰہ سَبْحَانَهُ وَالٰی سَوَاءِ اللّٰہ سَبْحَانَهُ وَالْہُ مُورِاتِ کی ہوایت دے۔

چونکہ اس ملک میں اس سلسلہ عالیہ کے لوگ عزیز الوجود اور کم یاب ہیں۔ اس لئے اس سلسلہ کے بررگوں اور طالبوں کی امداد واعانت کریں کھے تکہ آدی مدنی الطبع پیدا کیا گیا ہے اور تدن اور بود دوباش میں اپنے بی نوع کا محتاج ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے۔ یا بی اللہ و مین النہ و مین النہ و مین النہ و مین اللہ و مین اللہ و مین النہ و مین اللہ و مین کیا میں اس میں اس میں اس میں اللہ و میں کیا میں اللہ و مین کیا میں اللہ و میں کیا میں اللہ و میں اللہ و میں کہ اور ذات و بندگی اس احتیاج سے پیدا ہوتی ہے کیونکہ اگر بالفر ض انسان سے احتیاج میں انسان کی خوبی ہے اور ذات و بندگی اس احتیاج سے پیدا ہوتی ہے کیونکہ اگر بالفر ض انسان سے احتیاج نزائل ہو جائے اور استعنا پیدا ہوجائے۔ تو سوائے طغیان و سرکشی اور عصیان و نافر مانی کے اس سے بچھ صاور نہ ہوگا۔ اللہ تعالی فرما تا ہے۔ اِن الونسان کی طغی اَن رَاهُ استغنی ۔ انسان جب اس سے بچھ صاور نہ ہوگا۔ اللہ تعالی فرما تا ہے۔ اِن الونسان کی طغی اَن رَاهُ استغنی ۔ انسان جب ایس ستعنایا تا ہے تونافر مانی کرتا ہے۔

حاصل کلام ہے کہ وہ فقر اجو ماموی کی گرفتاری ہے آزاد ہیں اپنے اسباب کی احتیاج کو مسبب الاسباب کے حوالہ کرتے ہیں اور عام پھیلی ہوئی دولت کواس کی نعتوں کے دستر خوانوں سے جانتے ہیں اور معطی (دینے والا) اور مانع (نہ دینے والا) در حقیقت حق تعالیٰ ہی کو تصور کرتے ہیں لیکن چو نکہ حکمتوں اور مصلحتوں کے لئے اسباب کو پیدا کیا گیا ہے اور خوبی اور برائی اسباب ہی کی طرف منسوب کی گئی ہے اس لئے ہی برز گوار بھی شکر و شکایت کو اسباب کی طرف راجع کرتے ہیں اور نیک و بد کو بظاہر انہی سے اس لئے ہی برز گوار بھی شکر و شکایت کو اسباب کی طرف راجع کرتے ہیں اور نیک و بد کو بظاہر انہی سے

جانة بين كيونكه الراسباب كود خل نددي توكارخانه عظيم باطل موجاتا بربَّنا مَا حَلَفْتَ هلدًا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ بارب توني بيرسب كي ماطل نهين بنايا توپاك ب-

سیادت پناہ حقائق و معارف آگاہ برادر عزیز میر مجمد نعمان کا وجود شریف ان اطراف میں غنیمت ہان کی دعاہ توجہ اکسیر کاکام دیت ہے۔ میر اخیال ہے کہ آپ کی دولت کا قوام و قیام انہی کے فیض اور توجہ کی برکت ہے۔ میں حضور وغیبت میں ان کو آپ کا ممد و معاون یا تا ہوں۔ ایک سال سے زیادہ عرصہ گزراہے کہ انہوں نے آپ کی خوبیاں غائبانہ اس فقیر کی طرف لکھی تھیں اور آپ کا محبت و اخلاص جو فقراء کے ساتھ ہے وہ بھی لکھا تھا اور ظاہر کیا تھا کہ یہاں کی صوبہ داری کمی اور کے حوالہ کی ہے اب توجہ اور دسکیری کا وقت ہے۔

فقیر کواس خط کے مطالعہ کے وقت توجہ حاصل ہوئی اور آپ کواس وقت رفیع القدر اور بلند مرتبہ معلوم کیا۔ ظاہر اُسی وقت ایک شخص جانے والا تھا۔اس کے جواب میں سیہ عبارت تکھنی تھی کہ خانخاناں رفیع القدر نظر آتا ہے۔وَ الْاَمْوُ عِنْدَ اللّٰهِ مُسْبِحَانَهٔ سب کام اللّٰہ تعالیٰ ہی کے اختیار میں ہیں۔والسلام

#### مكتوب ٦٣

ایک استفسار کے جواب میں جس میں پوچھا گیا تھا کہ اپنے پیر کے زندہ اور موجود ہونے کے باوجود اگر کوئی طالب دوسرے شخص کے پاس جاکر حق تعالیٰ کی طلب کرے تو جائز ہے یا نہیں۔نور محمد انبالوی کی طرف صادر فرمایا ہے:-

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

حمد وصلوٰۃ اور تبلیخ دعوات کے بعد گزارش ہے کہ آپ کا خط و مراسلہ پہنچا۔ جس میں آپ نے ککھا تھا کہ اپنے پیر کے زندہ اور موجود ہونے کے باوجود اگر کوئی طالب دوسرے شخ کے پاس جائے اور طلب حق کرے توجائزہے یانہیں۔

جاننا چاہئے کہ مقصود حق تعالی ہے اور پیر حق تعالیٰ کی جناب تک چہنچنے کاوسیلہ ہے۔اگر طالب رشیدا ہے آپ کو کسی اور شیخ کے پاس لیجائے اور اس کی صحبت میں اپنے دل کو جمع پائے تو جائز ہے کہ پیر کی زندگی میں پیر کے اذن کے بغیر طالب اس شیخ کے پاس جائے اور اس سے رشد وہدایت طلب کرے لیکن چاہئے کہ پیر اول کا انکار نہ کرے اور نیکی کے ساتھ اس کو یاد رکھے۔ خاص کر اس وقت کی پیری مریدی جو محض رسم وعادت کے طور پر ہے جب اس وقت کے پیروں کو اپنی خبر نہیں اور کفر وائیان کا پیت نہیں تو پھر خدا تعالیٰ کی کیا خبر بتلا کیں گے اور مریدوں کو کو نسار استدد کھلا کیں گے۔ بیت اس میں جنین میں کے خبر دارد از چناں و چنین

ترجمه بیت: جنین کوجب که خبر اپنی کچھ بھی نہیں کیا بتائے گا پھر وہ چناں و چنیں

ایے مرید پر ہزار افسوس ہے کہ اس طرح کے پیر پر اعتقاد کر کے بیٹے رہے اور دوسرے کی طرف رجوع نہ کرے اور خدات ہیں جو پیر ناقص کی زندگی طرف رجوع نہ کرے اور خدات ہیں جو پیر ناقص کی زندگی کے باعث طالب کو حق تعالی سے ہٹار کھتے ہیں۔ جہاں دل کی جمعیت اور ہدایت ہو بے تو قف اد هر رجوع کرنا چاہئے اور شیطانی وسوسہ سے پناہ ما کگئی چاہئے۔

### مكتوب ١٤

اس بیان میں کہ احوال کے تغیر و تبدل اور دنیا کمینی کی امیدوں کے حاصل نہ ہونے سے دل تک نہ ہونا ہے اس کے حاصل نہ ہونے سے دل تک نہ ہونا چاہئے۔ حصل نہ ہونا چاہئے۔ اس میں میں اللہ الرا حملن الرا حیاہ ہے۔

سَلَّمَكُمُ اللَّهُ تَعَالَى عَمَّالًا يَلِيْقُ بَجَنَابِكُمْ - (الله تعالَىٰ آپ كوان باتوں سے سلامت ركے جو آپ كى جناب كے لائق نہيں ہيں) الدُّنْيَا سِجْنُ الْمُؤْمِنِ دنيا مومن كا قيد خانہ ہے اور قيد خانه كے مناسب حال ور دواندوه و مصيبت ورخ ہو تا ہے۔ احوال كے تغير و تبدل سے دل تنگ اور اميدوں كَ وَاصل نہ ہونے سے دلير نہ ہونا چاہئے۔ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا الله مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا الله مَعَ الْعُسْرِ عُرِد تَى الله عَلَى كَ ساتھ دو فرافى كو ملاديا ہے۔ شايداس سے دنيا اور آخرت كى فرافى مراد ہو۔ ع

با کریماں کار با دشوار نیست ترجمہ ع کریموں پر نہیں مشکل کوئی کام

باقی احوال کوسیادت مآب توفیق آثار میر سید عبدالباقی روبروبیان کردینگے میر صاحب موصوف آپ کی شفقتوں اور حقوق کومد نظرر کھ کر آپ کی ملاقات گرامی کیلئے عاضر ہوتے ہیں۔وَ السَّلامَ۔

### مكتوب ١٥

بیہودہ کاموں سے بیخ کے بارہ میں مولانا محد ہاشم خادم کی طرف صادر فرمایا ہے: -بیسم الله الرَّحْمٰنِ الرَّحِمْنِ الرَّحِمْنِ

حمد وصلوٰۃ اور وعاکے بعد واضح ہو کہ آپ نے اتن مدت سے اپنے باطنی احوال کی پختہ خبر کوئی نہیں لکھی۔ تاکہ خوشی کا باعث ہوتی۔ دنیا و مانیھا بیغا کدہ اور بیہودہ امور ہیں۔ اس لا نُق نہیں ہیں کہ انسان آخرت کے احوال کا تذکرہ چھوڑ کر اپنے بیہودہ کاروباروں میں مشغول رہے۔ اگرچہ آپ کی نیت نیک ہوگی۔ مگر آپ نے سابی ہوگا کہ حَسنَاتُ الْاَبُواْدِ سَیّنَاتُ الْمُقَرَّبِیْنَ (ابرار کی نیکیال مقربول کے گناہ ہیں) بہر صورت اپنے احوال کی طرف متوجہ ہونا چاہئے اور طفیلی کو ضروری نہ جاننا چاہئے۔ اَلطَّدُوْدَ وَ اُتُقَدَّرُ بِقَدْدِ هَا۔ (ضرورت بقدرضرورت ہونی چاہئے)۔

اللہ تعالیٰ کی حمد اور اس کا احسان ہے کہ یہاں کے فقر اُءاگر چہ رزق فراخ نہیں رکھتے۔ لیکن سعی و کوشش کے بغیر فراغت ووسعت ہے گزارہ کررہے ہیں۔ قدر کفاف یعنی کفایت سے زیادہ رزق پہنچ رہا ہے۔ ہر روز نئی روزی آجاتی ہے اس طرف کے باقی احوال حمد کے لائق ہیں۔ پچھلے چند مہینوں میں پھر وباکا غلبہ ہو گیا تھا۔ جس جس کی اجل آچکی تھی۔ مرگئے اب وبادور ہو گئی ہے ہر حال میں اللہ تعالیٰ کی تعمقوں پراس کا شکراوراحیان ہے۔ وَ السَّلامُ۔

## مكتوب ٢٦

توبه وانابت و ورع و تقوى كے بيان ميں خانخانان كى طرف صادر فرمايا ہے:-بِسْمِ اللهِ الرَّحْمانِ الرَّحِيْمِ اللهِ

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَام على عِبَادِهِ اللّذِينَ اصْطَفى الله تعالى كيليّ حمر إوراس كر بركزيده بندول يرسلام مو-

چونکہ تمام عمر معصیت اور لغزش اور تقصیر اور بیہودہ کارروائیوں میں گزر گئی ہے اس لئے مناسب ہے کہ توبہ وانابت کی نسبت کلام کی جائے اور ورع و تقویٰ کابیان کیاجائے۔

الله تعالى فرما تا ب- تُوْبُوا إلى اللهِ جَمِيْعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ وال مومنوسب

کے سب اللہ کی طرف تو بہ کرو۔ تاکہ تم نجات یا جاؤ۔

اور فرماتا ہے۔ یائیھا الَّذِیْنَ امَنُوْا تُوبُوْا اِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوْحًا - عَسٰى رَبُّكُمْ اَنْ يُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيُدُخِلَكُمْ جَنَّتِ تَجُرِىٰ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ اے ایمان والو۔ الله تعالیٰ کی طرف خالص توبہ کرو۔ امید ہے کہ الله تعالیٰ تمہاری برائیوں کو دور کر کے تمہیں ان جنتوں میں واخل کرے گا۔ جن میں نہریں بہتی میں۔

اور فرماتا ب-و ذَرُوا ظاهِرَ الْإِنْمِ وَبَاطِنَهُ فالمرى اور باطني كنابول كوچيوروو

گناہوں سے توبہ کرناہر شخص کیلئے واجب اور فرض عین ہے۔ کوئی بشر اس سے مستغنی نہیں ہو سکتا۔ جب انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام توبہ سے مستغنی نہیں ہیں۔ تو پھر اور وں کا کیاذ کرہے۔ حضرت سید المرسلین خاتم الرسل علیہ الصلوٰۃ والسلام فرماتے ہیں۔ إِنَّهُ لَیْغَانْ (1) عَلَی قَلْبِیْ وَالِنِی لَاَسْتَغْفِرُ اللّٰهَ فِی الْیَوْمِ وَاللَّیْلَةِ سَبْعِیْنَ مَوَّقًد میرے دل پر پرده آجاتا ہے۔ اس لئے رات دن میں سر باراللہ تعالیٰ سے بخشش مانگناموں۔

پی اگر گذاہ اس قتم کے ہیں کہ جن کا تعلق اللہ تعالیٰ کے حقوق کے ساتھ ہے جیسے کہ زنااور شراب کا پینااور سر وداور ملاہی کا سننااور غیر محرم کی طرف بنظر شہوت دیکھنااور بغیر وضو کے قرآن مجید کوہاتھ لگانااور بدعت پراعتقادر کھناو غیرہ وغیرہ ۔ توان کی توبہ ندامت اور استغفار اور حسرت وافسوس کوہاتھ لگانااور بدعت پراعتقادر کھناو غیرہ وغیرہ ۔ توان کی توبہ ندامت اور استغفار اور حقوق ہے اور اگر گناہ اس قتم کے ہیں جو بندوں کے مظالم اور حقوق ہے تعلق رکھتے ہیں توان ہے توبہ کا طریق ہیہ ہے کہ بندوں کے حقوق اور مظالم ادا کئے جا کیں اور ان ہے معافی ما تکیں اور ان ہے معافی ما تکیں اور ان ہو تو معالم میں اور اس کی مال اور اس کے وار ثوں اور اولاد کو دیدیں اور اگر اس کا دار شد معلوم نہ ہو تو مال کین پر مال و جنایت کے برابر صاحب مال اور اس محقم کی نیت کر سے جس کو ناحق ایڈادی ہو فقراء و مساکین پر مال و جنایت کے درات کر دس۔

حفرت على كرم الله وجهه فرماتے ہيں كه ميں نے حضرت ابو بكر صديق رضى الله عنه سے جو صادق ہيں سناكه رسول الله عنها فرماتے ہيں كه ميں نے حفرت ابو بكر صديق رضى الله عنه و اسْتَغْفَرَ الله عَنْهِ الله عَنْهِ الله عَنْهُ وَ مِنْهُ وَ مِنْ وَ مِنْ وَ مِنْ وَ مِنْ وَ مِنْ وَ الله وَ الله عَنْهُ وَ وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ

الله تعالى فرماتا ہے۔ وَمَنْ يَعْمَلُ سُوْءً ا اَوْيَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللّهَ يَجِدِ اللّهَ عَفُورًا رَّجِيْمًا (جو شخص برائي كرے يا پن جان پر ظلم كرے پھر الله تعالى سے بخشش مائكے توالله تعالى كو غفور ورجيميائے گا)۔

ر سول الله عَلَيْهِ فَهُوَ كَفَّارَةً لَّهُ جَو الله عَلَيْهِ فَهُوَ كَفَّارَةً لَهُ جَو اللهُ عَلَيْهِ فَهُوَ كَفَّارَةً لَهُ جَو اللهُ عَلَيْهِ فَهُوَ كَفَّارَةً لَهُ جَو اللهُ عَلَيْهِ فَهُو كَفَّارَةً لَهُ جَو اللهُ عَلَيْهِ فَهُو كَفَّارَةً لَهُ جَو اللهُ عَلَيْهِ فَهُو كَفَارَةً لَهُ جَو اللهُ عَلَيْهِ فَلْهُ وَاللهُ عَلَيْهِ فَلْهُو كَفَارَةً لَلهُ عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلْهُو كَفَارَةً لَلهُ عَلَيْهِ فَلْهُو كَاللهُ عَلَيْهِ فَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ فَلْ عَلَيْهِ فَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ فَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ فَلْ عَلَيْهِ فَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ فَلْ عَلْمُ عَلَيْهِ فَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ فَلْ عَلَيْهِ فَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ فَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ فَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ فَلْ عَلَيْهِ فَلَا مَا عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهُ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهُ فَاللّهُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهُ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهُ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهُ فَاللّهُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ فَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ فَاللّهُ عَلَيْهِ فَاللّهُ عَلَ

اور حدیث میں ہے۔ إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا قَالَ اَسْتَغُفِرُكَ وَاَتُوْبَ اِلَيْكَ ثُمَّ عَادَ ثُمَّ قَالَهَا ثُمَّ عَادَقَاتَ مَوَّاتٍ كُتِبَ فِي الرَّابِعَةِ مِنَ الْكِبَائِرِ۔كه جب آدمی نے كہا میں بخشش مائگا ہوں اور تیری طرف رجوع كرتا ہوں پھر اس نے گناہ كيا پھر اس طرح كہا پھر گناہ كيا تين بارچو تھی باركبيرہ گناہ لکھا جائےگا۔

ايك اور حديث مين رسول خدا علي في فرمايا علك (1) المُسَوِقُونَ آج كل كرف وال

۱۰ تبویف (کل پرؤالا) ۱۷ www.maktabah برویف (کل پرؤالا) ۲۰

ہلاک ہوگئے۔

لقمان علیم نے اپ بیٹے کو نصیحت کے طور پر فرمایا کہ اے بیٹا توبہ میں کل تک تاخیر نہ کر کیو تکہ موت ناگاہ آ جاتی ہے۔ حضرت مجاہد فرماتے ہیں کہ جو مخف صبح شام توبہ نہ کرے وہ ظالم ہے۔ عبداللہ بن مبارک رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ حرام کے ایک پیسے کا پھیر دینا سو پیسوں کے صدقہ کرنے سے افضل ہے۔ بعض بزرگوں نے یہ بھی کہاہے کہ ایک رتی چاندی کا پھیر دینا اللہ تعالیٰ کے نزدیک چھ سوچ تبول سے افضل ہے۔ رَبَّنَا ظَلَمُنَا ٱنْفُسَنَا وَإِنَّ لَهُم تَغْفِرُ لَنَا وَ وَرُ حَمْنَا لَنَکُونَنَ مِنَ الْحَاسِوِيْنَ بِالله ہم نے اپنی جانوں پر ظلم کیا اگر تونے ہم پر بخش اور رحمت نہ کی توہم زیاں کار ہو نگے۔

نی عَلَیْ الله عَدْ الله تعالی فرماتا ہے۔ عَدْدِی اَدِّمَا افْتَرَضْتُ عَلَیْكَ تَكُنْ مِنْ اَعْبُدِ
النَّاسِ وَانْتَهِ عَمَّا نَهَیْتُكَ عَنْهُ تَكُنْ مِنْ اَوْرَعِ النَّاسِ وَافْنَعْ بِمَا رَزَفْنَاكَ تَكُنْ اَغْنَی النَّاسِ میرے
النَّاسِ وَانْتَهِ عَمَّا نَهَیْتُكَ عَنْهُ تَكُنْ مِنْ اَوْرَعِ النَّاسِ وَافْنَعْ بِمَا رَزَفْنَاكَ تَكُنْ اَغْنَی النَّاسِ میرے
بندے جو پہر میں نے تجھے من تجھ پر فرض کیا ہے اداکر۔ تو سب لوگوں میں سے زیاہ عابد ہو جائے گاور جو بھے میں نے تجھے رزق دیا ہے۔
سے میں نے تجھے منع کیا ہے ہٹ جاتو سب سے پر ہیز گار ہو جائے گاور جو پھی میں نے تجھے رزق دیا ہے۔
اس پر قناعت کر تو سب سے غنی بن جائے گا۔

رسول الله عَلَيْ فَ حضرت الوجريه وضى الله عنه كو فرماياكه كُنْ وَرِعًا تَكُنْ اَعْبَدَ النَّاسِ تَوْ يَرِيعُ اللهُ عَنْ وَرِعًا تَكُنْ اَعْبَدَ النَّاسِ تَوْ يَرِيعِ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللّهُ الل

حضرت حسن بھری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک مثقال ورع ہزار مثقال نماز روزہ سے بہتر ہے۔

حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ قیامت کو پر ہیز گار اور زاہد اللہ تعالیٰ کے ہمنشین ہو نگے۔

اللہ تعالیٰ نے حضرت مویٰ کی طرف وحی کی کہ میرا تقرب حاصل کرنے کیلئے جتنا ورع (پر ہیزگاری)کام دیتاہے۔ویسے کوئی اور شے نہیں۔

بعض علماءربانی فرماتے ہیں کہ جب تک انسان ان دس چیزوں کواپنے اوپر فرض نہ کرلے تب تک کامل ورع حاصل نہیں ہوتی۔

(۱) زبان کو غیبت سے بچائے، (۲) بد ظنی سے بچے، (۳) منخرہ پن یعنی ہنسی تھٹھے سے پرہیز کرے، (۴) حرام سے آنکھ بندر کھے، (۵) بچ بولے، (۲) ہر حال میں اللہ تعالیٰ ہی کا احسان جانے، تاکہ اس کا نفس مغرور نہ ہو، (۷) اپنا مال راہ حق میں خرچ کرے اور راہ باطل میں خرچ کرنے سے بچے، (۸) اپنے نفس کیلئے بلندی اور بڑائی طلب نہ کرے، (۹) نمازکی محافظت کرے، (۱۰) سنت و جماعت پر

استقامت اختیار کرے۔

رَبَّنَا ٱتْمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْر" بِالله تُومار عليَّ نور كوكالل كراور

ہم کو بخش تو تمام باتوں پر قادرہ۔

اے میرے مخدوم و مکرم اور اے شفقت و مکر مت کے نشان والے۔ اگر تمام گناہوں ہے تو بہ میسر ہو جائے اور تمام محرمات اور مشتبہات سے ورع و تقویٰ حاصل ہو جائے تو بڑی اعلیٰ دولت اور نعمت ہے۔ ورنہ بعض گناہوں سے تو بہ کرنا اور بعض محرمات سے بچنا بھی غنیمت ہے۔ شائد ان بعض کی برکات وانوار بعض دوسر وں میں بھی اثر کر جائیں اور تمام گناہوں سے تو بہ وورع کی توفیق نصیب ہو جائے۔ ما لا یُدر کے مُحلّهٔ لا یُتُر کُ مُحلّهُ بوچیز ساری حاصل نہ ہواس کو بالکل ہی ترک نہ کرنا چاہئے۔

اللهُمَّ وَقِفْنَا لِمَرْضَاتِكَ وَثَبِّتُنَا عَلَى دِيْنِكَ وَعَلَى طَاعَتِكَ بِصَدَقَةِ سَيِّدِ الْمُرْسَلِيْنَ وَقَائِدِ الْعُوِّ الْمُحَجَّلِيْنَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ وَعَلَى الِ كُلِّ مِنَ الصَّلواتِ اَفْضَلُهَا وَمِنَ التَّسْلِيْمَاتِ اَكْمَلُهَا يَا الله توجم كوا پي رضامندي كي توفق د اورا پي دين اور طاعت پر ثابت ركھ - بحرمة سير الرسلين عَلَيْنَ -

### مكتوب ١٧

اہل سنت و جماعت کے عقائد اور اسلام کے پانچ ارکان اور اس امر پرتر غیب دیے کے بیان میں کہ کلمہ حق یعنی کلمہ اسلام کو بادشاہ وفت کے کانوں تک پہنچادیں۔خان جہاں کی طرف صادر فرمایا ہے:-

بسم اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ على عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفى الله تَعالَى كيليَّ حدب اوراس ك بركزيده

بندول يرسلام مو-

بدوں پر سے اروں استہ ہوازروئے کرم والنفات کے فقراء نامراد کے نام پر لکھاتھا، پہنچا۔اللہ تعالیٰ کی حجر ہے کہ اس شبہ واشتباہ سے بھرے ہوئے زمانہ میں سعاد تمند غنیا ہے حسن خلق کے باعث باوجود بے مناسبتی کے فقراء دور از کار کے ساتھ بجز و نیاز سے پیش آتے ہیں اور اس طا گفہ کے ساتھ ایمان و تقد بی رکھتے ہیں ہے کس قدر اعلیٰ دولت ہے کہ مختلف تعلقات اس دولت کے مانع نہ ہوں اور پراگندہ تو جہات ان کی محبت سے ہٹانہ رکھیں۔اس نعمت عظمیٰ کا شکر بجالانا چاہئے اور امید وارر ہنا چاہئے کہ اَلْمَوْءُ مَعْ مَنْ اَحَبُّ (آدمی ای کے ساتھ ہوگا جس کے ساتھ اس کی محبت ہوگی احدیث نبوی علیات ہے۔ مناف والے ، آدمی کیلئے ضروری ہے کہ اپنے عقائد کو فرقہ ناجیہ اہل سے سعادت و نجابت کے نثان والے ، آدمی کیلئے ضروری ہے کہ اپنے عقائد کے موافق درست سنت و جماعت (جو سوادا عظم اور جم غفیر ہیں یعنی بڑا بھاری گروہ ہیں) کے عقائد کے موافق درست

کرے تاکہ آخرت کی نجات اور خلاصی متصور ہو سکے۔ خبث اعتقاد لینی بداعتقادی جو اہل سنت و جماعت کے خالف ہے۔ زہر قاتل ہے جو دائمی موت اور ہمیشہ کے عذاب وعماب تک پہنچادی ہے۔ عمل کی سستی اور غفلت پر مغفرت کی امید ہے لیکن اعتقادی سستی میں مغفرت کی گنجائش نہیں۔ اِنَّا اللّٰهَ لَا يَغْفِوُ اَنْ يُشْوَكَ بِهِ وَيَغْفِورُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَّشَآءُ (الله تعالی شرک کو نہیں بخشا اور شرک کے سوااور سب کچھ بخش دیتا ہے جس کیلئے چاہتا ہے)۔

اہل سنت وجماعت کے معتقدات مختفر طور پر بیان کئے جاتے ہیں۔ان کے موافق اپنے اعتقاد کو در ست کر لیس اور بوی عاجزی اور زاری سے بارگاہ الٰہی میں دعاما تگنی چاہئے کہ اس دولت پر استقامت عطافر مائے۔

واضح ہو کہ اللہ تعالیٰ اپنی قدیم ذات کے ساتھ موجود ہے اور تمام اشیاء ای کی ایجاد سے موجود ہوئی ہیں اور ای کے پیدا کرنے سے عدم سے وجود میں آئی ہیں۔ حق تعالیٰ قدیم وازلی ہے اور تمام اشیاء حادث اور نوپدید ہیں اور جو قدیم وازلی ہے وہ باتی ابدی ہے اور جو حادث اور نوپدید ہے وہ فانی اور نیست و نابود ہے اور زاکل ہونے والا ہے۔

حق تعالی ایک ہے اس کا کوئی شریک نہیں۔ نہ وجوب وجود میں اور نہ عبادت کے استحقاق میں، وجوب وجود اس کے سواکسی اور کیلئے مناسب نہیں اور اس کے سواعبادت کا مستحق کوئی نہیں۔

حق تعالی کی صفات کاملہ ہیں۔ جن میں سے حیات وعلم وقدرت وارادت و سمح وبصر و کلام و تکوین ہیں جو قدم وازلیت کے ساتھ متصف ہیں اور حق تعالی کی ذات کے ساتھ قائم ہیں۔ حوادث کا تعلق صفات کے قدم میں خلل نہیں ڈالٹا اور متعلق کا حدوث ان کے ازلیت کا مانع نہیں ہوتا فلاسفہ اپنی ہوقو فی کے باعث اور معز لہ نابینائی کے سبب متعلق کے حدوث سے متعلق کے حدوث کے قائل ہیں اور صفات کا ملہ کی نفی کرتے ہیں اور حق تعالی کو جزئیات کا عالم نہیں جانے۔ جس سے تغیر لازم آتا ہے۔ جو حدوث کا نشان ہے یہ نہیں جانے کہ صفات از لی ہیں اور صفات کے وہ تعلقات جو اپنے حادث متعلقات کے ساتھ ہیں حادث ہیں۔

تمام ناقص صفیں حق تعالیٰ کی بارگاہ ہے مسلوب ہیں۔ حق تعالیٰ جواہر واجسام واعراض کے صفات ولوازم سے منز ہومبرہ ہے اس کی درگاہ میں مکان وزمان وجہت کی گنجائش نہیں۔ یہ سب اس کے مخلوق ہیں اور یہ بھی مناسب نہیں کہ حق تعالیٰ کوعرش کے اوپر جانیں اور فوق کی طرف ثابت کریں۔ کیونکہ عرش اور اس کے ماسواسب کچھ حادث اور اس کا پیدا کیا ہوا ہے۔ مخلوق وحادث کی کیا مجال ہے کہ خالق قدیم کا مکان اور جائے قرار بن سکے۔ البتہ اس قدر ہے کہ عرش اس کی تمام مخلوق ات سے اشرف خالق قدیم کا مکان اور جائے قرار بن سکے۔ البتہ اس قدر ہے کہ عرش اس کی تمام مخلوق ات سے اشرف

ہادر تمام ممکنات سے بڑھ کراس میں صفاونورانیت ہے۔اس لئے آئینہ بننے کا حکم رکھتاہے جس سے حق تعالیٰ کی عظمت و کبریا کا ظہور ظاہر ہو تا ہے۔اس ظہور کے علاقہ کے باعث اس کو عرش الہی کہتے ہیں۔ورنہ عرش وغیرہ سب اشیاءاس کی مخلوق ہونے میں برابر ہیں لیکن عرش میں ظہور کی قابلیت ہے جو دوسروں میں نہیں۔ آئینہ جو شخص کی صورت کو ظاہر کر تاہے نہیں کہہ سکتے کہ وہ شخص آئینہ میں ہے بلکہ شخص کی نسبت آئینے اور تمام اشیاء متقابلہ کے ساتھ برابرہے۔تفاوت قابل کی طرف سے ہے آئینہ صورت شخص کو قبول کر تاہے اور دوسروں میں قابلیت نہیں۔

حق تعالی نہ جم ہے نہ جسمانی نہ جو ہر نہ عرض نہ محد دونہ متنائی نہ طویل نہ عریض نہ درازنہ کو تاہ نہ فراخ نہ تنگ ہے۔ بلکہ واسع ہے نہ اس وسعت کے ساتھ جو ہمارے فہم میں آسکے اور محیط ہے نہ اس اصافہ سے جو ہمارے ادراک میں آسکے اور قریب ہے نہ اس قرب سے جو ہماری عقل میں آسکے اور وہ ہمارے ساتھ ہے نہ اس معیت ہے جو مشہور و معروف ہے ہم ایمان لاتے ہیں کہ حق تعالی واسع اور محیط اور قریب اور ہمارے ساتھ ہے لیکن ان صفات کی کیفیت ہم نہیں جانے کہ کیا ہے اور جو کچھ ہم جانے ہیں، جانے ہیں کہ فر ہب مجمہ میں قدم رکھتا ہے۔

حق تعالی کسی چیز کے ساتھ متحد نہیں ہو تااور نہ کوئی چیز اس کے ساتھ متحد ہوتی ہے اور نہ کوئی چیز اس میں حلول کرتی ہے نہ وہ کسی شے میں حلول کر تا ہے۔ تبعض و تجزی یعنی بعض بعض اور جزجز ہونا اس کی بارگاہ میں محال ہے اور ترکیب وتحلیل اس کی جناب سے دور ہے۔

حق تعالیٰ کا کوئی مثل اور برابر نہیں، نہ اس کی عورت ہے نہ کوئی بیٹا، حق تعالیٰ کی ذات و صفات پیچوں و بچگون اور ہے شبہ و ہے مائند ہیں۔ اس قدر ہم جانتے ہیں کہ حق تعالیٰ ہے اور اپنی صفات کا ملہ کے سماتھ جن سے اس نے اپنی تعریف کی ہے۔ متصف ہے لیکن جو پچھ ہمارے فہم وادر اک و عقل و تصور میں آسکے حق تعالیٰ اس سے منز واور بر ترہے۔۔

وور بینال بارگاہ الت جزدریں پے نبر دہ اند کہ ہست ترجمہ: بارگاہ الست کے دانا کچھ نہیں جانتے ہیں ہست سوا یا۔ بارگاہ الست کے محرم ہست سے آگے لے گئے نہ قدم

جانناچاہئے کہ حق تعالی کے اساء توقیقی ہیں یعنی صاحب شرع سے سننے پر موقوف ہیں۔شرع میں حق تعالیٰ کی ذات پر جس اسم کا اطلاق آیا ہے۔ اس اسم کا اطلاق کرناجا کڑے اور جس اسم کا اطلاق کہیں آیا اس کا اطلاق نہیں کرناچاہئے اگرچہ اس اسم میں کمال کے معنی پائے جاتے ہوں۔ مثلاً جواد کا اطلاق کرناچاہئے کہ اس اسم کا اطلاق شرع میں آیا ہے اور تخی نہیں کہناچاہئے کیونکہ اس اسم کا اطلاق شرع میں آیاہے اور تخی نہیں کہناچاہئے کیونکہ اس اسم کا اطلاق شرع میں آیاہے اور تخی نہیں کہناچاہئے کیونکہ اس اسم کا اطلاق شرع میں نہیں آیا۔

قرآن۔ حق تعالیٰ کا کلام ہے جس کو حرف اور آواز کا لباس دے کر ہمارے پیغیر علیہ الصلاۃ والسلام پر نازل فرمایاہ اور بندوں کواس کے ساتھ امر و نہی کا تھم کیاہے جس طرح ہم اپنے نفسی کلام کو اس کام و زبان کے ذریعے حرف و آواز کے لباس میں لاکر ظاہر کرتے ہیں اور اپنے پوشیدہ مقصد وں اور مطلبوں کوعرصہ ظہور میں لاتے ہیں۔ ای طرح حق تعالیٰ نے اپنے نفسی کلام کوکام و زبان کے وسیلہ کے بغیر اپنی قدرت کا ملہ سے حرف و آواز کا لباس عطا فرما کر اپنے بندوں پر بھیجا ہے اور اپنے پوشیدہ امر و نواہی کو حرف و آواز کے ضمن میں لاکر ظہور کے میدان میں جلوہ گر کیا ہے۔ پس کلام کی دونوں قسمیں یعنی نفسی اور لفظی حق تعالیٰ کے کلام ہیں اور دونوں قسموں پر کلام کا اطلاق کرنا حقیقت کے طور پر ہمارے کلام ہیں نہ پر ہے جس طرح کہ ہمارے کلام ہیں نوگ و تو تک میواز کی نفی جائز ہے کلام لفطی کی نفی کرنا اور اس کو کلام ہیں نفسی اول حقیقت کے طور پر ہمارے کلام ہیں نفسی اول حقیقت کے طور پر ہمارے کلام ہیں نفسی اول حقیقت کے طور پر ہمارے کلام ہیں نوگلام خوالہ کہنا کفرے۔ اس حق تعالیٰ کے کلام ہیں اور جو کچھ قر آن اور ان کتابوں اور صحیفوں میں ورج ہے۔ سب حق تعالیٰ سب حق تعالیٰ کے کلام ہیں اور جو کچھ قر آن اور ان کتابوں اور صحیفوں میں ورج ہے۔ سب حق تعالیٰ کے کلام ہیں اور جو بہم قر آن اور ان کتابوں اور صحیفوں میں ورج ہے۔ سب حق تعالیٰ کے کلام ہیں اور جو بہم قر آن اور ان کتابوں اور صحیف فرمائی ہیں جن کے ساتھ اپنے بندوں کو وقت کے موافق تکیف فرمائی ہے۔

مومنوں کاحق تعالی کو بہشت میں ہے جہت و بے مقابلہ و بے کیفیت و بے اعاطہ دیکھنا حق ہے۔
اس آخرت کی رویت اور دیدار پر ہماراایمان ہے اور اس کی کیفیت ہم نہیں جانتے کیونکہ حق تعالیٰ کی
رویت بیچون ہے اور اس جہان میں اس کی حقیقت ارباب چون پر ظاہر نہیں ہوتی۔ اس پر ایمان لانے
کے سواان کے نصیب اور کچھ نہیں۔ فلا سفہ اور معتز لہ اور تمام بدعتی گروہوں پر افسوس ہے جو حرمان اور
کوری سے دیدار آخرت کا انکار کرتے ہیں اور غائب کا قیاس حاضر پر کرتے ہیں اور اس پر ایمان لانے کی
دولت سے بھی مشرف نہیں ہوتے۔

حق تعالی جس طرح بندوں کا خالق ہے اس طرح ان کے افعال کا بھی خالق ہے۔ وہ افعال خیر ہوں یا شرسب اس کی تقدیر سے بیں لیکن خیر سے راضی ہے اور شرسے راضی نہیں اگرچہ دونوں اس کے ادادہ اور مشیت سے بیں لیکن جانا چاہئے کہ صرف تنہا شرکو اوب کے باعث حق تعالیٰ کی طرف منسوب نہ کرنا چاہئے اور خالق شرنہ کہنا چاہئے بلکہ خالق خیر وشر کہنا مناسب ہے۔ اس طرح علماء نے کہا ہے کہ حق تعالیٰ کو خالِق مُحلِ شَیْء کہنا چاہئے۔ خالِق الْقَاذُورَ اَتِ وَ الْحَنَا ذِیْونہ کہنا چاہئے کہ اس میں حق تعالیٰ کی پاک جناب کی ہادبی ہے۔ معزلہ قُنوییت نعیٰ دوئی اور بیگا تکی کے باعث بندہ کو افعال کا علی جانب کی ہا دبی ہے۔ معزلہ قُنوییت کرتے ہیں۔ شرع وعقل ان کی تکذیب خالق جان جان علی کے باعث بندہ میں خابت کی باعث بندہ میں خابت کی اس کرتے ہیں۔ شرع وعقل ان کی تکذیب خالق جان ہے۔ اس علماء حق نے بندہ کی قدرت کو اس کے فعل میں داخل کیا ہے اور اس کا کسب بندہ میں خابت

کیا ہے۔ کیونکہ حرکت مر تعش لیعنی ہے اختیاری حرکت اور حرکت مختار میں فرق واضح ہے۔ حرکت ارتعاش لیعن ہے اختیاری حرکت اعتباری میں ارتعاش لیعن ہے اختیاری حرکت اختیاری میں دخل ہے۔ ای قدر فرق مواخذہ کا باعث ہو جاتا ہے اور ثواب وعقاب کو ثابت کرتا ہے اکثر لوگ بندہ کی قدرت واختیار میں ترود رکھتے ہیں اور بندہ کو پیچارہ اور عاجز جانتے ہیں۔ انہوں نے علماءی مراد کو نہیں سمجھا۔ بندہ میں قدرت واختیار کا ثابت کرنا اس معنے کے لحاظ ہے نہیں ہے کہ جو بندہ جو پھے چاہے کر لے اور جونہ چاہے نہ کرے یہ بات بندگ ہے وور ہے۔ بلکہ اس معنی کے اعتبار ہے کہ بندہ جس بات کے مام اور جونہ چاہے کہ ساتھ مکلف ہے اس لیے عہدہ بر آ ہو سکتا ہے۔ مثلاً نماز بیج و تنی ادا کر سکتا ہے۔ چالیسواں حصہ زکوۃ موسواری کے ساتھ مکلف ہے اس لیے عہدہ بر آ ہو سکتا ہے۔ مثلاً نماز بیج و تنی ادا کر سکتا ہے۔ چالیسواں حصہ زکوۃ ہوتے ایک بار جج کر سکتا ہے۔ ای طرح باتی احکام شرعی ہیں جن میں اللہ تعالی نے کمال مہر بانی ہے بندہ کی ضعف و ناطاقتی کو دیچہ کر سہولت و آسانی کو مد نظر رکھا ہے۔ اللہ تعالی فرماتا ہے۔ یُویدُ اللّٰهُ بِحُمُ الْعُسْرَ وَ اللهُ بِحُمُ الْعُسْرَ وَ اللهُ تعالی عَمْر بر تا ہے۔ ایس نے عُریدُ اللّٰهُ بِحُمْ الْعُسْرَ وَ اللهُ بِحُمْ الْعُسْرَ وَ اللهُ تعالی عَمْر بر آسانی چاہتا ہے اور انہان ضعف پیدا انگو سُکٹم و خولِق الْإِنْسَانُ صَعِفْ اللهُ تعالی تم بر ناچاہتا ہے اور انبان ضعف پیدا انگو سُکھ کے انسان ضعف شہوات سے صر نہیں کر سکتا اور تحقیف کر داشت نہیں کر سکتا۔ کیا گیا ہے) انسان ضعف شہوات سے صر نہیں کر سکتا اور حقت نکلیف کو بر داشت نہیں کر سکتا۔

ی یہ ہے ہاں کی طرف بلائیں انبیاء علیم الصلوۃ والسلام حق تعالیٰ کے بھیجے ہوئے ہیں۔ تاکہ خلق کو حق تعالیٰ کی طرف بلائیں اور گر ابی سے سیدھے راستہ پر چلائیں جو شخص ان کی دعوت کو قبول کرلے اس کیلئے جنت کی خوشخبری ہے اور جو کوئی انکار کرے اس کیلئے دوزخ کے عذاب کی وعیدہ اور جو پچھے انبیاء علیم الصلوۃ والسلام نے حق تعالیٰ کی طرف سے پہنچایااور بتلایا ہے سب چاور برحق ہے اس میں کسی قتم کاخلاف نہیں۔

تمام انبیاء علیهم الصلوٰۃ والسلام کے خاتم حضرت محمد رسول اللہ عظیۃ ہیں اور آپ کادین تمام گزشتہ دین کام گزشتہ دینوں کاناسخ ہے اور آپ کی تماب تمام گزشتہ کتابوں ہے بہتر ہے آپ کی شریعت منسوخ نہ ہوگی۔ بلکہ قیامت تک باقی رہے گی۔ حضرت عیسیٰ علی عبیناو علیہ الصلوٰۃ والسلام نزول فرماکر آپ کی شریعت پر عمل کریں گے اور آپ کے امتی ہو کر رہیں گے۔

جو کچھ رسول اللہ علیہ نے آخرت کے احوال کی نبیت خبر دی ہے سب حق اور پج ہے۔ لینی قبر کا عذاب اور اس کی تنگی۔ منکر تکمیر کا سوال، جہان کا فنا ہونا، آسانوں کا بھٹ جانا، ستاروں کا پراگندہ ہونا، زمین و پہاڑوں کار بزہ ریزہ ہونا اور مرنے کے بعد جی اٹھنا، روح کا جسم میں واپس ڈالنا، قیامت کاز لزلہ اور خوف، عملوں کے حساب کئے ہوئے اعمال پر اعضا کی شہادت، نیک و بدا عمالنامہ کادائیں بائیں ہاتھ میں اڑکر آنا اور برے بھلے اعمال کے تولئے کیلئے میز ان کار کھنا اور اس کے ذریعے برائیوں بھلائیوں کی کی

بیشی معلوم کرنا،اگر نیکیوں کابلیہ بھاری ہوا تو نجات کی علامت ہے اور اگر ہلکا ہوا تو خسارہ کا نشان ہے۔اس میز ان کا بھاری یا ہلکا ہوناد نیا کی میز ان کے بھاری ہلکا ہونے کے برخلاف ہے۔ وہاں جو پلیہ او پر کو جائیگاوہ بھاری ہوگااور جو نساینچے ہوگاخفیف اور ہلکا ہوگاسب کچھ پچ اور راست ہے۔

انبیاء علیم الصلوة والسلام و صالحین کی شفاعت حق ہے۔ یعنی الله تعالیٰ کے اون سے اول پیغیبر گنامگار مومنوں کی شفاعت کرینگے، پھر صالحین، رسول الله علیہ نے فرمایا ہے۔ شَفَاعَتِی لِاَهْلِ الْحَبَائِدِ مِنْ أُمَّتِیْ (میری شفاعت میری امت میں سے کبیرہ گناہ کرنے والوں کیلئے ہوگی)۔

م پُل صراط حق ہے۔اس کو دوزخ کی پشت پر رکھیں گے۔ مومن اس بِل کو عبور کر کے بہشت میں جانمینگے اور کافر پھسل کچسل کر دوزخ میں گریں گے۔

بہشت جو مومنوں کے آرام کیلئے ہے اور دوزخ جو کا فروں کے عذاب کیلئے تیار کیا گیا ہے۔ دونوں مخلوق ہیں اور ہمیشہ باتی رہیں گے، فانی نہ ہو نگے، حساب و کتاب کے بعد جب مومن بہشت میں جا کینئے وہاں ہمیشہ کیلئے آرام سے رہیں گے اور بھی باہر نہ نکالے جائیں گے ایسے ہی جب کا فردوزخ میں جا کینئے تو ہمیشہ تک عذاب میں رہیں گے اور ان کے عذاب میں بھی تخفیف نہ ہوگ۔اللہ تعالی فرما تا ہے۔وَ لا یُخفَفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَ لَا هُمْ یُنْظُرُونَ فَا (نہ ان کاعذاب ہلکا ہوگا۔نہ ان کو مہلت ملے گی)۔

جس کے دل میں ذرہ ایمان ہو گا۔اس کو دوزخ سے نکال لیں گے۔ یعنی گناہوں کی زیادتی کے باعث اس کو دوزخ سے اس کو نکال لیس گے اعث اس کو دوزخ میں ڈالیس گے اور اس کے ایمان کی برکت سے کفار کی طرح اس کے منہ کوسیاہ نہ کریں گے اور طوق وزنجیر اس کونہ ڈالیس گے۔ ڈالیس گے۔

فرشے خدا تعالیٰ کے مرم بندے ہیں۔ حق تعالیٰ کے امرکی نافرمانی ان کے حق میں جائز نہیں۔
جس کاان کو حکم ہے اس کو بجالاتے ہیں۔ عورت مرد ہونے سے پاک ہیں۔ توالد و تناسل ان کے حق
میں مفقود ہے۔ لیعنی ان کو حق تعالیٰ نے رسالت کے لئے برگزیدہ کیا ہے اور وحی کی تبلیغ سے مشرف
فرمایا ہے۔ پیغمبروں کی کتابوں اور صحفول کے پہنچانے والے یہی ہیں۔ جو خطاو خلل سے محفوظ ہیں اور
دشمن کے مکر و فریب سے معصوم۔ جو پھھ انہوں نے حق تعالیٰ کی طرف سے پہنچایا ہے۔ سب صدق
وصواب ہے۔ اس میں کسی قتم کا احتمال واشتہاہ نہیں۔ یہ بزرگوار حق تعالیٰ کی عظمت و جلال سے ڈرتے
اور اس کے امر بجالانے کے سوا کچھ کام نہیں کرتے۔

ایمان تقدیق قلبی اورا قرار زبانی ہے۔ان احکام کے ساتھ جودین سے تواتر و ضرورت کے ساتھ مجمل و مفصل طور پر ہم تک پہنچے ہیں۔اعصا کے اعمال نفس ایمان سے خارج ہیں۔لیکن ایمان میں کمال

كوبوهات اورخوني كوبيداكرت بيل-

المام اعظم کو فی علیہ الرحمة فراتے ہیں۔ کہ ایمان کم وہیش نہیں ہو تا۔ کیونکہ تصدیق قلبی قلب کے یقین اور مان لینے ہے حاصل ہوتی ہے۔ جس میں کی وزیادتی کی گئیائش نہیں۔ جس چیز میں تفاوت پایا جائے۔ دائرہ ظن وہ ہم میں داخل ہے۔ ایمان میں کی بیٹی باعتبار طاعات و حسنات کے ہے۔ جس قدر پایا جائے ہے۔ ایمان میں کی بیٹی باعتبار طاعات و حسنات کے ہے۔ جس قدر طاعت زیادہ ہوگا۔ ایمان دیا ہوگا۔ کی عام موموں کا ایمان انبیاء علیہم الصلوة والسلام کے ایمان جیسانہ ہوگا۔ کیونکہ وہ ایمان طاعات کے باعث کمال کے بلند درجہ تک پہنچا ہوا ہو تاہے۔ جہاں تک عام موموں کا ایمان انبیاء علیہم الصلوة والسلام جہاں تک عام موموں کا ایمان نہیں ہی جہاں تاہ ہوگا۔ گرچہ بید دونوں ایمان نفس ایمان میں مشترک ہیں۔ لیکن جہاں تک عام موموں کا ایمان نہیں ہی جہاں تک عام موموں کا ایمان نہیں ہی ہی بیٹ کہ فرد نہیں اور ایمان کو گر می مما ثلث اور مشارکت نہیں۔ عام انسان آگرچہ نفس انسان ایمان کو درجہ فرن ہیں انسان میں ہیں انسان کو درجہ میں انسان کر جہاں کو درجہ میں انسان کو درجہ میں انسان کی ہی جہاں اور ایک الگ حقیقت خابت کر لی ہے۔ کویا حقیقت مشترکہ سے عالی کمالات نے ان کو درجہ اللہ وہ ہیں۔ امام اعظم علیہ الرحمة فرماتے ہیں۔ الله وہ ہی ہیں۔ انسان کی میش انسان اگر ہی تو ہیں۔ انسان کا حکم میں۔ امام اعظم علیہ الرحمة فرماتے ہیں۔ انک مورمین وران انسان الی ہوں اور اہام شافعی علیہ الرحمة فرماتے ہیں۔ انک مورمین وران انساء اللہ تعالی کین بہر صورت رہیں کہا تھا اور باعتبار خاتمہ اور انجام کے انک مورمین وران انساء اللہ تعالی کیاں بہر صورت ہیں کہ انکا مُومِن حکیات کیاں کیاں کا کہا کہا گر کہا جائے اللہ نہ کہانا چاہے۔

مومن گناہ کرنے ہے اگرچہ کبیرہ ہوں۔ ایمان ہے خارج نہیں ہو تا اور دائرہ کفرییں داخل نہیں ہو تا اور دائرہ کفرییں داخل نہیں ہو تا۔ منقول ہے کہ ایک دن امام اعظم علیہ الرحمۃ علماء کی ایک جماعت کے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے۔ کہ ایک شخص نے آگر پوچھا۔ کہ اس مومن فاسق کے لئے کیا تھم ہے۔ جوابے باپ کو ناحق مار ڈالے اور اس کے سر کو تن سے جدا کر کے اس کے کاسہ سر میں شر اب ڈال کر پے اور شر اب پی کرا پی مال کے ساتھ زناکر لے۔ آیا مومن ہے یا کافر۔ ہر ایک عالم اس مسئلہ میں غلطی پر رہااور دور تک معاملہ میں خلطی پر رہااور دور تک معاملہ

امام اعظم علیه الرحمة نے اس اثنامیں فرمایا کہ وہ مومن ہے۔ اس قدر گناہ کمیرہ کرنے کے باوجود سے اس کا ایمان دور نہیں ہوا۔ امام اعظم کی بیہ بات علماء کو بہت ناگوار گزری اور ان کے حق میں طعن و تشنیع کی زبان دراز کی۔ آخر جب امام علیہ الرحمة کی بات برحق تھی۔ سب نے مان لی۔ اگر مومن عاصی کو غرغرہ لین وقت نزع سے پہلے تو بہ کی توفیق حاصل ہو جائے تو نجات کی بڑی امید ہے۔ کیونکہ اس

وقت تک توبہ کے قبول ہونے کا وعدہ ہے اور اگر توبہ وانا بت سے مشرف نہ ہوا۔ تواس کا معاملہ خدا تعالیٰ کے حوالہ ہے۔ چاہے معاف کرے اور بہشت میں بھیج دے۔ خواہ گناہ کے موافق عذاب کرے اور دوز خیں ڈالے۔ لیکن آخر کاراس کے لئے نجات ہے اور اس کا انجام بہشت ہے۔ کیونکہ آخرت میں رحمت خداوندی سے محروم ہوناکا فرول کے ساتھ مخصوص ہے اور جو کوئی ذرہ بھر ایمان رکھتا ہے۔ میں رحمت خداوندی سے محروم ہوناکا فرول کے ساتھ مخصوص ہے اور جو کوئی ذرہ بھر ایمان رکھتا ہے۔ رحمت کا امیدوار ہے۔ اگر گناہ کے باعث ابتدا میں رحمت نہ پنچے۔ تو انتہا میں اللہ تعالیٰ کی عنایت سے میسر ہوجائے گی۔ ربّا اللہ تو ہدایت دے کر ہمارے دلول کی ٹیڑھانہ کراور اپنیاس سے ہم پر رحمت نازل فرما۔ تو اللہ خشنے والا ہے)

خلافت وامامت کی بحث الل سنت وجماعت کے نزدیک اگرچہ دین کے اصول میں سے نہیں ہے اور نہ ہی اعتقاد کے ساتھ کچھ تعلق رکھتی ہے۔ لیکن چو تکد شیعہ نے اس بارہ میں بوی زیادتی اور افراط و تفریط کی ہے۔ اس لئے علماء حق نے اس بحث کو علم کلام سے متعلق کیا ہے اور حقیقت حال کو بیان فرمایا ہے۔

ترتیب پرہے۔
حضرات شیخین رضی اللہ عنہ کی افضلیت صحابہ و تابعین کے اجماع سے ثابت ہو پچک ہے۔ چنانچہ
اس کو ائمہ بزرگوار ان کی ایک بڑی جماعت نے نقل کیا ہے۔ جن میں سے ایک امام شافعی علیہ الرحمة
ہیں۔ شیخ ابوالحس اشعری جو اہل سنت کارکیس ہے۔ فرما تاہے کہ شیخین کی افضلیت باقی امت پر قطعی
ہے۔ سوائے جائل یا متعصب کے اس کا کوئی انکار نہیں کر تا۔ حضرت امیر کرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں۔ کہ
جو کوئی مجھ کو حضرت ابو بکر اور عمر رضی اللہ تعالی عنہما پر فضیلت دے۔ وہ مفتری ہے۔ میں اس کو اسی
طرح کو ڈالگاؤں گا۔ جس طرح مفتری کو لگاتے ہیں۔

حضرت عبدالقادر گیلانی رحمة الله علیه اپنی کتاب عنیة الطالبین میں فرماتے ہیں اور ایک حدیث نقل کرتے ہیں کہ رسول الله علیقی نے فرمایا کہ مجھے عروج واقع ہوا۔ میں نے اپنے رب سے سوال کیا کہ میرے بعد میر اخلیفہ علی ہو۔ فرشتوں نے کہا کہ اے مجمد علیقی جو کچھ خدا جاہے وہی ہوگا۔ تیرے بعد خلیفہ حضرت ابو بکررضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے۔

نیز جھڑت شیخ رحمۃ اللہ علیہ غنیۃ الطالبین میں فرماتے ہیں۔ کہ حضرت امیر رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہے کہ پنجیبر خدا علیہ فنیا ہے بہر نہیں گئے۔ جب تک میرے ساتھ سے عہد نہ کرلیا کہ میرے مرنے کے بعد ابور منی اللہ عنہ اور کے بعد ازاں عمر رضی اللہ عنہ اور بعد ازاں عمر رضی اللہ عنہ اور بعد ازاں قراراں تو خلیفہ ہوگا۔

حضرت امام حسن رضى الله تعالى عند حضرت امام حسين رضى الله عند سے افضل ميں-

علاء الله سنت و جماعت حضرت عائشہ صدیقہ رضی الله عنہا کو علم واجتہاد ہیں حضرت فاطمہ رضی الله عنہا پر فضیلت دیتے ہیں۔ جوانقطاع ہیں مبالغہ کاصیغہ ہاور حضرت فی عنہ عنہا کو بتول کہتے ہیں۔ جوانقطاع ہیں مبالغہ کاصیغہ ہاور حضرت فی عبرت شیخ عبد القادر جیلانی قد س سرہ کتاب غذیۃ الطالبین میں حضرت فاطمہ کو مقدم سمجھتے ہیں۔ لیکن جو کھی فقیر کااعتقاد ہے وہ یہ ہے۔ کہ حضرت عائشہ علم واجتہاد میں پیش قدم ہیں اور حضرت فاطمہ زہدو انقطاع میں بڑھ کر ہیں۔ ای واسطے حضرت فاطمہ کو بتول کہتے تھے۔ جو انقطاع میں صیغہ مبالغہ ہے اور حضرت عائشہ اصحاب کے فناوے کامر جع تھیں۔ پنجمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اصحاب کرام کوجو مشکل علم میں پیش آتی تھی۔ حضرت عائشہ کی خدمت میں اس کا حل طلب کرتے تھے۔

وہ لڑائی جھڑے جو اصحاب کرام کے در میان واقع ہوئے ہیں۔ جیسے کہ جمل اور صفین کی لڑائی جھڑا۔ ان کو نیک وجہ پر محمول کرنا چاہئے اور ہوا و تعصب سے دور سمجھنا چاہئے۔ کیو نکہ ان ہزر گواروں کے نفوس حضرت خیر البشر علیہ الصلاۃ والسلام کی صحبت میں ہوا وہوس سے پاک اور حرص و کینہ سے صاف ہو چکے تھے۔ اگر ان میں صلح تھی۔ تو حق کے لئے تھی اور اگر لڑائی جھڑا تھا تو حق کے لئے تھا۔ ہم ایک گروہ نے اپنے اجتہاد کے موافق عمل کیا ہے اور مخالف کورنے و تعصب کے بغیرا پنے سے دفع کیا ہے۔ جوابے اجتہاد کے موافق عمل کیا ہے اور خالف کورنے و تعصب کے بغیرا ہے سے دفع کیا ہے۔ جوابے اجتہاد میں مصیب ہے۔ اس کو دور رجہ بلکہ ایک قول کے موافق و س درجہ کا تو اب ہو تھی صاصل ہے۔ پس تخطی مصیب کی طرح ملامت سے دور ہو بلکہ ورجہ تو اب کی امید رکھتا ہے۔ علماء نے فرمایا ہے۔ کہ ان لڑائیوں میں حق بیان ورجات تو اب میں سے ایک درجہ ثو اب کی امید رکھتا ہے۔ علماء نے فرمایا ہے۔ کہ ان لڑائیوں میں حق بجانب حضر بامیر رضی اللہ عنہ تھے اور مخالفوں کا اجتہاد صواب سے دور تھا۔ مگر طعن کے لاکق نہیں اور ملامت کی کوئی مخبائش نہیں۔ چہ جائے کہ ان کوفت یا گفر کی طرف منسوب کیا جائے۔ حضرت امیر کرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں۔ کہ ہمارے بھائیوں نے ہم پر بعناوت کی۔ بینہ کافر ہیں نہ فاس کے۔ کوئلہ ان کے نزد یک تاویل ہے۔ جو کفر وفت سے منع کرتی ہے۔

حضرت پیغیبر علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا ہے اِیّا کُنم وَ مَا شَجَوَ بَیْنَ اَصْحَابِی (جواختلاف میرے اصحاب کے در میان ہواہے تم اس سے بچو) پس پیغیبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے تمام اصحاب کو بزرگ جاننا چاہئے اور سب کو نیکی سے یاد کرنا چاہئے اور ان میں سے کسی کے حق میں بد گمان نہ ہونا چاہئے اور ان میں سے کسی کے حق میں بد گمان نہ ہونا چاہئے اور ان کے لڑائی جھڑوں کو دوسر وں کی صلح سے بہتر جاننا چاہئے۔ فلاح و نجات کا طریق بہی ہے۔ کیونکہ اصحاب کرام کی دوستی پی غیبر علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کی دوستی کے باعث ہے۔ کوئی بزرگ فرماتا ہے۔ ما اَمَنَ بِرَسُوْلِ اللهِ مَنْ لَمْ يُوَقِّرْ اَصْحَابَهُ (اس شخص کارسول الله علیہ پر ایمان ہی نہیں۔ جس نے آپ کے اصحاب کی عزت نہ کی)

قیامت کی علامتیں جن کی نبیت مخرصادتی علیہ الصلاۃ والسلام نے خبر دی ہے سب حق ہیں۔ان ہیں کسی قتم کاخلاف نہیں۔ یعنی آ فیاب عادت کے برخلاف مغرب کی طرف سے طلوع کریگا۔ حضرت مہدی علیہ الرضوان ظاہر ہو نگے اور حضرت عیسیٰ علیہ الصلاۃ والسلام نزول فرمائیں گے، دجال نکل مہدی علیہ الرضوان خاہر ہو نگے۔ولیۃ الارض نکلے گااور دھواں جو آسمان سے پیداہو گااور تمام لوگوں کو گھر لے گااور در دناک عذاب دیگااور لوگ بیقرار ہو کر کہیں گے اے ہمارے پروردگار۔اس عذاب سے ہم کو دور کر،ہم ایمان لائے اورا خیر کی علامت وہ آگ ہے جو عدن سے نکلے گی۔ بعض نادان گمان کرتے ہیں کہ جس شخص نے اہل ہند میں سے مہدی ہونے کادعوی کیا تھاوہ ہی مہدی موعود ہوا ہے بس ان کے گمان میں مہدی گرز چکا ہے اور اس کی قبر کا بہادیۃ ہیں کہ فرامیں ہے۔احادیث صححہ جو علامتیں حضرت مبدی رضی اللہ عنہ کیلئے فرمائی ہیں۔ان لوگوں کے معتقد شخص کے حق میں مفقود جو علامتیں حضرت مبدی رضی اللہ عنہ کیلئے فرمائی ہیں۔ان لوگوں کے معتقد شخص کے حق میں مفقود ہیں۔اداور یش کی ان کے سر پر ابر ہوگا،اس ابر میں ایک فرشتہ ہیں۔اداور یش کے ان کے سر پر ابر ہوگا،اس ابر میں ایک فرشتہ ہیں۔اداور کے کا کہ یہ شخص مہدی ہے اس کی متابعت کرد۔

نیزرسول اللہ عظیمہ نے فرمایا ہے کہ تمام زمین کے مالک چار دخص ہوئے ہیں۔ جن میں دو مو من ہیں دو کا فر۔ ذوالقر نین اور سلیمان مومنوں میں سے ہیں اور نمر ود و بخت نصر کا فروں میں سے۔اس زمین کایانچواں مالک میری الل بیت سے ایک شخص ہو گالیعنی مہدی علیہ الرضوان۔

نیزرسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ دنیا فنانہ ہوگی جب تک اللہ تعالیٰ میری اہل بیت میں سے ایک شخص کو مبعوث نہ فرمائیں گے۔اس کانام میرے نام کے موافق اور اس کے باپ کانام میرے باپ کے نام کے موافق ہوگا۔زمین کوجوروظلم کی بجائے عدل وانصاف سے پر کردے گا۔

اور حدیث میں آیا ہے کہ اصحاب کہف حضرت مہدی کے مددگار ہو نگے اور حضرت عیسی ان کے زبانہ میں نزول فرمائیں گے اور د جال کے قبل کرنے میں ان کے ساتھ موافقت کریں گے اور ان کی سلطنت کے زبانہ میں زبانہ کی عادت اور نجومیوں کے حساب کے بر خلاف ماہر مضان کی چود ہویں تاریخ

کو سورج گربن اور اول ماہ میں جاند گربن گئے گا۔ نظر انصاف سے دیکھنا چاہئے کہ یہ علامتیں اس مردہ شخص میں موجود تھیں یا نہیں اور بھی بہت سی علامتیں ہیں جو مخبر صادق علیہ الصلاق والسلام نے فرمائی ہیں۔ شخ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ نے مہدی منتظر کی علامات میں ایک رسالہ لکھا ہے۔ جس میں دوسو تک علامتیں لکھی ہیں۔

بوى نادانى اور جہالت كى بات ہے كہ مهدى موعود كاحال واضح ہونے كے باوجود لوگ كراہ ہو رہے ہيں۔ هَذَا هُمُ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ إلى السَّواَء الصِّراطِ (الله تعالى ان كوسيد صراست كى ہدايت دے)۔

پیغیم علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا ہے کہ بنی اسر ائیل اکہتر فرقے ہو گئے تھے ایک کے سواسب
کے سب دوزخ میں ہیں اور عنقریب میری امت کے لوگ تہتر فرقے ہو جا کینگے جن میں سے ایک
فرقہ ناجیہ ہے اور باقی سب دوزخ میں ۔ پوچھا گیا کہ وہ فرقہ ناجیہ کو نسا ہے ۔ فرمایا کہ فرقہ ناجیہ وہ لوگ
ہیں جو اس بات پر ہیں جس میں ہوں اور میر سے اصحاب ۔ اور وہ ایک فرقہ ناجیہ اہل سنت و جماعت ہیں
جنہوں نے آنخضرت علی اور اصحاب کرام رضی اللہ تعالی عنہم کی متابعت کو لازم پکڑا ہے۔

اللهُمَّ ثَبِّتُنَا عَلَى مُعْتَقَدَاتِ اَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ وَاَمِنْنَا فِي زُمْرَتِهِمُ وَاحْشُرْنَا مَعَهُمْ (يا الله توجم كوائل سنت وجماعت كے اعتقاد پر ثابت قدم ركه اور ان كے گروه ميں مار اور انبى كے ساتھ اٹھا) رَبَّنَا لَا تُوغُ قُلُوبُنَا بَعْدَ اِذْهَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَكُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ اَنْتَ الْوَهَابُ (يا الله تو بدايت دے كر پھر جمارے دلوں كو ٹير هانه كراور اپنى بارگاه ہے جم پر رحمت نازل فرما۔ تو برا بخشے والا ہے)۔

عقائد کے درست ہونے کے بعد شرع کے اوامر کا بجالا نااور نواہی سے ہے جانا ہو عمل سے تعلق رکھتا ہے۔ نہایت ضروری ہے۔ پنجو قتی نماز کو بلا فتور تعدیل ارکان اور جماعت کے ساتھ اواکر ناچاہے۔
کیونکہ کفر اور اسلام کے در میان فرق نماز ہی کا ہے جب نماز بطریق مسنون اوا ہو جائے اسلام کی مضبوط رسی ہاتھ آ جاتی ہے کیونکہ نماز اسلام کے بخبگانہ اصول میں سے دوسر ااصل ہے۔ پہلا اصل خدا اور رسول پر ایمان لانا ہے ، اصل دوم نماز ہے ، اصل سوم زکو ہ کا اواکر نا، چو تھا اصل ماہ رمضان کے روزے،
رسول پر ایمان لانا ہے ، اصل دوم نماز ہے ، اصل سوم زکو ہ کا اواکر نا، چو تھا اصل ماہ رمضان کے روزے،
پانچواں اصل بیت اللہ کا جج۔ پہلا اصل ایمان سے تعلق رکھتا ہے باتی چار اعمال سے تعلق رکھتے ہیں۔
تمام عباد توں کی جامع اور سب سے فاضل تر نماز ہے۔ قیامت کے دن پہلے نماز کا حساب ہوگا۔ اگر نماز کا محاب در ست ہوگیا تو باتی محاسبہ در ست ہوگیا تو باتی محاسبہ اور حق تعالی کی نامر ضیات کو زہر قاتل سمجھنا چاہئے اور اپنے قصوروں کو ہر وقت نظر میں رکھنا چاہئے اور اپنی کار گزاریوں پر نادم اور شر مندہ ہونا چاہئے اور اپنے قصوروں کو ہر وقت نظر میں رکھنا چاہئے اور اپنی کار گزاریوں پر نادم اور شر مندہ ہونا چاہئے اور ندامت و حسر ساٹھائی

عاہئے۔بندگی کاطریق یہی ہے۔ وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ الْمُوفِقُ (الله تعالى توفيق دينے والاہے)اور جو صخص بے تحاشاا پنے مولی کی نامر ضی اور نافرمانی کا مرتکب ہو اور اس فعل سے اس کو ذرا بھی ندامت و شر مندگی نہ ہووہ مخف سخت سر کش ہے۔عجب نہیں کہ بیاصرار وسر کشی اس کو اسلام ہے باہر نکال وے اور وشمنوں میں داخل کر وے۔ رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَكُنْكَ رَحْمَةً وَهِيٍّ لَنَا مِنْ أَمْوِنَا وَشَدًا (ياالله تو اپنیاس سے ہم کور حت بخش اور ہمارے کا موں میں ہمیں بھلائی نصیب کر)وہ دولت جس کے ساتھ حق تعالی نے آپ کوممتاز فرمایا ہے اور لوگ اس سے غافل بیں اور شائد آپ کو بھی یاد ہویانہ ہو۔ یہ ہے کہ باد شاہ وقت سات پشت ہے مسلمان چلا آتا ہے اور اہل سنت و جماعت میں سے ہے اور حنفی نہ ہب پر ہے۔ چند سال ہوئے ہیں کہ اس زمانہ میں جو قرب قیامت اور عہد نبوت کے بعد کا زمانہ ہے۔ بعض طالب علموں نے اپنی طمع کی کم بختی ہے جو باطن کی پلیدی ہے پیدا ہو ئی ہے امیر وں اور باد شاہوں کے ساتھ تقرب حاصل کیاہے اور خوشامد کر کے دین متین میں تشکیکات اور اعتراض کئے ہیں اور شہیے نکالے ہیں اور سادہ لوح اور بیو قو فول کو برکارہ ہیں۔ جب ایسا عظیم الشان بادشاہ آپ کی با توں کو اچھی طرح من سکتااور قبول کر سکتاہے۔ توبیہ کس قدر بھاری دولت ہے۔ کہ آپ تصر تح یااشارہ کے طور پر کلمہ حق یعنی کلمہ اسلام کوجواہل سنت وجماعت کے معتقدات کے موافق ہو۔اس کے گوش گزار کردیں اور جہاں تک گنجائش ہو سکے۔اہل حق کی باتوں کو پیش کریں۔بلکہ ہمیشہ امید وار اور منتظر رہیں۔ کہ کوئی الياموقع مل جائے۔جس ميں مذہب وملت كى نسبت گفتگو شروع ہو جائے۔ تاكہ اسلام كى حقيقت ظاہر کی جائے اور کفر و کا فری کا بطلان کیا جائے۔ کفر خو د ظاہر البطلان ہے۔ کوئی عقلمند اس کو پیند نہیں کر تا۔ بے تحاشااس کے بطلان کو ظاہر کرنا چاہئے اور بلا تو قف ان کے جھوٹے خداؤں کی نفی کرنی چاہئے اور معبود برحق بلاتردد وشبہ آسان وزمین کے پیدا کرنے والے کو ثابت کرناچاہے۔ کیا بھی ساہے۔ کہ ان کے سب باطل خداؤں نے ایک مچھر کو بھی پیدا کیا ہو۔اگر مچھر ان کو ڈنگ مارے یا تکلیف دے۔اپنے آپ کو بچانہیں سکتے ہیں۔ کافر گویااس امرکی برائی کو ملاحظہ کرکے کہتے ہیں۔ کہ یہ معبود حق تعالیٰ کے نزدیک ہمارے شفیع ہوں گے اور ہم کو خدا کے نزدیک کر دیں گے۔ان بے عقلوں نے کہاں سے جانا ہے۔ کہ ان جمادات کو شفاعت کی مجال ہو گی اور حق تعالیٰ اپنے شریکوں کی شفاعت کوجو در حقیقت اس کے دسمن ہیں۔اپنے دسمن بندوں کے حق میں قبول کرلے گا۔ان کی مثال بعینہ ایسی ہے جیسے کہ باغی بادشاہ پر حملہ کریں اور چند ہے و قوف ان باغیوں کی مدد کریں اس خیال فاسد ہے کہ تنگ وقت میں ہیہ باغی باد شاہ کے نزدیک ہماری سفارش کریں گے اور ان کے ذریعے ہم پاد شاہ کا تقرب حاصل کریں گے۔ یہ عجب بے و قوف ہیں۔ کہ باغیوں کی خدمت کریں اور باغیوں کی شفاعت ہے باد شاہ ہے معافی مانکیں اور اس کا قرب حاصل کریں۔ یہ لوگ سلطان برحق کی کیوں نہیں خدمت کرتے اور باغیوں کو کیوں نہیں خدمت کرتے اور باغیوں کو کیوں نہیں فکست دیے۔ تاکہ اہل حق میں سے ہوں۔ یہ بے عقل لوگ پھر کولے کراپنے ہاتھ سے تراشتے ہیں اور کئی سال اس کی پرستش کرتے ہیں اور اس سے بردی بردی امیدیں طلب کرتے ہیں۔ غرض کا فروں کا دین ظاہر البطلان ہے اور مسلمانوں سے جو شخص راہ حق اور طریق متنقیم سے دور جا پڑا ہے۔ وہ اہل ہوا اور بدعتی ہے اور طریق متنقیم نی تیالیہ اور خلفائے راشدین رضی اللہ عنہم کا طریق میں۔

حضرت شخ عبد القادر جیلانی قدس سره کتاب غنیة الطالبین میں فرماتے ہیں۔ کہ بدعتیوں کے گرده جن کے اصول یہ نوگروہ ہیں۔ خوارج، شیعہ، معتزلہ، مرجیہ، هبه، جمیه، ضراریه، نجاریه، کلابیہ آنخضرت علیہ اور حضرت ابو بکر وعمروعثان وعلی رضی الله عنہم اجمعین کی خلافت کے زمانہ میں نہ تھے۔ یہ گروہ صحابہ اور تابعین اور فقہائے سبعہ رضی الله تعالی عنہم کے انقال فرمانے سے کئی سال بعد پیدا ہوئے ہیں۔ آنخضرت علیہ نے فرمایا ہے۔ کہ جو کوئی میرے بعد زندہ رہے گا بہت اختلاف دیکھے گا۔ پس تم میری سنت اور خلفاء راشدین کی سنت کو دانتوں کے ساتھ مضوط پکڑے رکھنا اور نے نے امور پس تم میری سنت اور خلفاء راشدین کی سنت کو دانتوں کے ساتھ مضوط پکڑے رکھنا اور نے نے امور سے این ہم میری بیدا ہوگا۔ دور دے اور میں سنت دور ہے اور جو کچھ میرے بعد بیدا ہوگا۔ دور دے اور

پی جو ذرجب آنخضرت علیہ اور خلفاء راشدین کے زمانہ کے بعد پیدا ہوا ہے۔ اعتبار اور اعتباد

کو لاکق نہیں۔ اس دولت عظمیٰ کا شکر بجالانا چاہئے۔ کہ کمال فضل وکرم ہے ہم کو فرقہ ناجیہ لیحنی
اہل سنت و جماعت میں واخل فرمایا اور بدعتی اور ہوا پر ست فرقوں میں سے نہ بنایا اور ان کے اعتقاد
فاسد میں ہم کو مبتلانہ کیا اور ان لوگوں میں سے نہ بنایا۔ جو بندہ کو مولاکی خاص صفات میں شریک بناتے
ہیں اور بندے کو اپنے افعال کا خالق جانے ہیں اور آخرت کے دیدار سے جو دنیاو آخرت کی سعاد توں کا
سرمایہ ہے۔ انکار کرتے ہیں اور حق تعالیٰ سے صفات کا ملہ کی نفی کرتے ہیں اور نیز ان دوگر وہوں میں
سرمایہ ہے۔ انکار کرتے ہیں اور حق تعالیٰ سے صفات کا ملہ کی نفی کرتے ہیں اور نیز ان دوگر وہوں میں
بزرگان دین پر بد ظن ہیں اور ان کو ایک دوسر سے کا دشمن تصور کرتے ہیں اور باطنی بغض و کینہ ک
بزرگان دین پر بد ظن ہیں اور ان کو ایک دوسر سے کا دشمن تصور کرتے ہیں اور باطنی بغض و کینہ ک
ساتھ تہمت لگاتے ہیں۔ حق تعالی ان بزرگوں کے حق میں دَحَمَاءُ بَیْنَهُمْ (ایک دوسر سے پرمہربان
ہیں) فرماتا ہے اور یہ دونوں گروہ کلام حق کی تکذیب کرتے ہیں اور ان کے درمیان بغض و کینہ
ہیں) فرماتا ہے اور یہ دونوں گروہ کلام حق کی تکذیب کرتے ہیں اور ان کے درمیان بغض و کینہ
ہیں) فرماتا ہے اور یہ دونوں گروہ کلام حق کی تکذیب کرتے ہیں اور ان کے درمیان بغض و کینہ
ہیں۔ ایک مراط متنقیم کودیکھ لیں۔

اور اس گروہ میں سے بھی نہ بنایا جو حق تعالیٰ کے لئے جہت ومکان ثابت کرتے ہیں اور جم وجسمانی خیال کرتے ہیں اور حدوث وامکان کے نثان واجب قدیم جل شانہ میں ثابت کرتے ہیں۔ اب ہم اصل بات کو بیان کرتے ہیں اور کہتے ہیں۔ کہ آپ کو معلوم ہے۔ کہ باد شاہ روح کی مانند ہواور تمام انسان جدیعتی جسم کی طرح۔ اگر روح درست ہے۔ توبدن بھی درست ہے اور اگر روح کی سال گر جائے۔ توبدن بھی بڑ جاتا ہے۔ پس باد شاہ کی بہتری میں کو شش کرنا گویا تمام بنی آوم کی اصلاح میں کو شش کرنا گویا تمام بنی آوم کی اصلاح میں ہے۔ کہ بلی ظاوقت جس طرح ہو سکے۔ کلمہ اسلام کا اظہار کیا جائے کلمہ اسلام کے بعد اہل سنت وجماعت کے معتقد ات بھی بھی بھی بوشاہ کے کانوں تک پہنچاد سے چاہئیں اور فد ہب مخالف کی تردید کرنی چاہئے۔ اگرید دولت میسر ہو جائے تو گویا انبیاء علیم الصلوۃ والسلام کی وراثت عظمیٰ ہاتھ آگئے۔ آپ کوید دولت مفت حاصل ہے۔ اس کی قدر جانی خدر خان کہ جس قدر زیادہ مبالغہ کیا جائے۔ اس کی قدر بہتر ہے۔ وَاللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُوفَقُقُ (اللّٰہ تعالیٰ توفیق دینے والا ہے)۔

#### مكتوب ١٨

نورانی ستون اور دم دارستارہ کے بیان میں جو مشرق کی جانب سے طلوع ہوئے تھے اور قیامت کی علامتوں کے بیان میں خواجہ شرف الدین حسین کی طرف صادر فرمایا ہے:-بیسم اللهِ الرَّحْمانِ الرَّحِیْمِ ط

الْحَمْدُ لِلْهِ الَّذِیْ هَدَانَا لِهِلَاً وَمَّا کُنَّا لِنَهْتَدِیْ لُوْلَا أَنْ هَدَانَا اللّٰهُ لَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ (الله تعالی کیلئے حمہ جس نے ہم کوہدایت دی اور اگروہ ہم کوہدایت ند دیتا تو ہم بھی ہدایت نہ یا تھ است کے ساتھ آئے ہیں)۔

۔ صحیفہ شریفہ جو فرزند عزیز نے مولاناابوالحن کے ہمراہ روانہ کیا تھا پہنچا پڑھ کر بوی خوشی ہوئی۔تم نے ستون کی نسبت جومشرق کی طرف سے پیداہوا تھا۔ دوبارہ دریافت کیاہے۔

 فرمایا ہو کہ اس سینگ کے دونوں طرف دانتوں کی طرح باریک ہوگئے تھے۔ان دونوں طرفوں کو دوسر ا اعتبار کیا ہے۔ جیسے کہ نیزہ کے دونوں طرف باریک ہوں اور ان کو دوسر ااعتبار کریں۔

برادرم شخ محمہ طاہر بدختی جو نپورے آیا ہے اور کہتاہے کہ اس ستون کے اوپر کی طرف دانتوں کی طرح دوسر تھے۔ جن میں تھوڑا سافاصلہ تھا جنگل میں اس بات کو تشخیص کیا تھا اور لوگوں نے بھی اس طرح خبر دی ہے۔

یہ طلوع اس طلوع سے الگ ہے۔ جو حضرت امام مہدی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے آنے کے وقت پیدا ہوگا۔ کیونکہ حضرت مہدی رضی اللہ عنہ صدی کے بعد آئیں گے اور ابھی سومیں سے اٹھائیس سال گزرے ہیں۔

نیز حدیث میں حضرت امام مہدی رضی اللہ عنہ کی علامتوں میں آیا ہے کہ مشرق کی طرف سے
ایک ستارہ طلوع ہوگا جس کادم نورانی ہوگا۔ یہ ستارہ جو طلوع ہوا ہے شاید وہی ہے یااس کی مثال ہے اور
اس ستارہ کو دیدار اس واسطے کہتے ہیں کہ حکماء نے تکھاہے کہ ثوابت ستاروں کاسیر مغرب سے مشرق کی
طرف ہے۔ یس اس ستارہ کارخ اپنی سیر میں مشرق کی طرف ہے اور پیٹے مغرب کی طرف ہیں وہ لمبی
سفیدی جو اس کے پیچھے ہے دم کے مناسب ہے اور مشرق سے جو مغرب کی طرف ہر روز بلند ہو تاجاتا
ہے یہ اس کاسیر قسر ی ہے جو فلک اعظم کے سیر سے وابستہ ہے۔ وَ اللّٰهُ شُبْحَانَهُ اَعْلَمُ بِحَقِيْقَةِ الْحَالِ
(اللّٰہ تعالیٰ حقیقت حال کو بخو بی جانت ہے)

غرض امام مہدی علیہ الر ضوان کے ظہور کاوقت نزدیک ہے دیکھیں صدی تک جواس کے ظہور کا وقت ہے کیا گیا مقدمات و مبادی ظہور میں آئینگے۔ حضرت مہدی رضی اللہ عنہ کے ظہور کے میہ مقدمات و مبادی ہمارے پنجمبر علیہ الصلوة والسلام کے ارباصات کی طرح ہیں جو حضور علیہ الصلوة والسلام کے ارباصات کی طرح ہیں جو حضور علیہ الصلوة والسلام کے نور نبوت کے ظہور سے اول ظاہر ہوئے تھے۔

چنانچہ لکھا ہے کہ جب حضرت عبداللہ کے نطفہ نے جو حضرت محمد رسول اللہ علیہ کی صورت کا مادہ تھا۔ آمنہ کے رحم میں قرار پکڑا تمام روئے زمین کے بت سر نگوں ہو گئے اور تمام شیطان اپنے سے کام بند ہو گئے۔ فرشتوں نے ابلیس کے تخت کواوندھا کر کے دریا میں ڈال دیااور چالیس دن تک عذاب کیااور آنخضرت علیہ کی ولادت کی رات کو کسری کے محل میں زلزلہ آگیااور اس کے چودہ کنگرے گرگئے اور فارس کی آگ جو ہزار سال سے روش تھی اور بھی نہ بجھتی تھی یکدم بھر گئی۔

جب حضرت مہدی رضی اللہ عنہ بڑے ہوجائیں گے اور ان کے سبب اسلام اور مسلمانوں کو بڑی تقویت حاصل ہوگا اور کا ہر و باطن میں ان کی ولایت کا تصرف عظیم ہوگا اور کئی طرح کے خوارق و

کرامات ان سے ظاہر ہو نگے اور عجیب وغریب نشان ان کے زمانہ میں پیدا ہو نگے تو ممکن ہے کہ ان کے وجود سے پہلے نبی سالیہ کے ارباصات کی طرح مختلف قتم کے خرق عادات ظاہر ہوں جوان کے ظہور کے مبادی ہوں جیسا کہ احادیث سے مفہوم ہو تاہے۔

واضح ہو کہ حدیث میں آیا ہے کہ حضرت مہدی علیہ الرضوان ظاہر نہ ہوں گے جب تک کفر غالب نہ ہو گا ہوں گے جب تک کفر غالب نہ ہو گا ایس نہ ہو گا ایس نہ ہو گا ایس نہ ہو گا ایس نہ ہو گا اور اسلام و مسلمان زبون و مغلوب اب وہی وقت ہے جس میں آنخضرت علیقے نے اہل اسلام کے غربا کو طوبی فرمایا ہے اور بشارت دی ہے اور فرمایا ہے کہ الم بیادت کرنا گویا میری طرف ہجرت کرنا ہے۔ المعبادة کی المهرج کی ہجرت کرنا ہے۔

تم کو معلوم ہے کہ سپاہی فتنہ و فساد کے وقت اگر تھوڑی ہی بھی دلیری اور بہادری دکھائیں تواس قدر اعتبار اور مقدار رکھتی ہے کہ فتنہ فروہونے کے وقت اس قتم کی ہزار ہا بہادری اور دلیری اتنااعتبار و مقدار نہیں رکھتی۔ پس کام کرنے اور قبول ہونے کا وقت بھی فتنہ و فساد کا وقت ہے۔ ہمہ تن حق تعالیٰ کی مرضیات میں مشغول ہو جاؤ اور سنت سدیہ کی متابعت کے بغیر کچھ اختیار نہ کرو۔ اگر چاہتے ہو کہ مقبولوں میں اٹھائے جاؤ اصحاب کہف ایک ہی ہجرت سے جو فتنہ کے غلبہ کے وقت ان سے ظہور میں آئی۔ بلند درجہ تک بہنچ گئے۔

تم توخود محمدی ہو (علیقہ)اور بہترین امت میں داخل ہوا پنے دفت کو کھیل کو دمیں ضائع نہ کر داور بچوں کی طرح جوز دمویز پر فریفتہ نہ ہو۔ بیت

دادیم تراز گنج مقصود نشاں مااگر نرسیدیم توشاید بری ترجمہ: کھیے گنج مقصود بتلایا ہمنے ملاگر نہیں ہم کوشاید تویالے

نورانی ستون جواس در دارستارہ کے ظہور سے پہلے طلوع ہوا تھا۔ اس میں کوئی ظلمت و کدورت مفہوم نہ ہوتی تھی اور سوائے خیر وبرکت کے اس میں کچھ نظرنہ آتا تھا۔ لیکن ستارہ م دار میں کدورت کی آمیزش تھی۔ اَؤ بِل النَّافِعُ وَالصَّارُ هُوَ اللَّهُ (نہیں بلکہ نفع دینے والا اور ضرر پہنچانے والا اللہ تعالی ہے ) کس ستارہ کے متعلق کس شخص کی موت یازندگی نہیں ہے جو کچھ قرآن مجید سے مفہوم ہو تا ہے۔ تین غرضیں ستاروں سے متعلق ہیں۔ اللہ تعالی فرما تا ہے و بالنَّجْمِ هُمْ یَهْتَدُوْنَ (یعنی بری اور بحری سفر میں ستاروں کے ذریعے راستہ معلوم کر لیتے ہیں)

دوسری جگہ اللہ تعالی فرماتا ہے۔ وَلَقَدْ زَیْنَا السَّمَآءَ الدُّنْیَا بِمَصَابِیْحَ وَ جَعَلْنَاهَا رُجُومًا لِلَشَّیَاطِیْنِ۔ یعنی دنیا کے آسان کوہم نے ستاروں سے آراستہ کیا تیسری غرض شیطانوں کارجیم یعنی سنگارى ان پروابسة ہے تاكہ باتوں كونہ چرائيں۔ ان تين غرضوں كے سواجو كچھ كہتے ہيں اس كا پچھ شوت نہيں۔ سب وہم وخيال ميں داخل ہے۔ إِنَّ الظُنَّ لَا يُغْنِيٰ مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا۔ (ظن سے كوئى حق بات ثابت نہيں ہوتى) بلكہ ہم كہتے ہيں كہ إِنَّ بَغْضَ الطَّنِّ إِثْمٌ (بعض ظن گناه ہوتاہے)

. عزیزا۔ بار بار لکھاجاتا ہے کہ اب توجہ وانا بت اور تُبتل وانقطاع لینی خلق سے الگ ہونے کاوقت ہے۔ جو فتنوں کے وار دہونے کازمانہ ہے اور نزدیک ہے کہ فتنے ابر بہاری کی طرح برسیں اور جہان کو گھر لیں۔

مخبر صادق علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا ہے کہ قیامت آنے سے پہلے سیاہ رات کی طرح فتنے برپا ہو نگے۔اس وقت آدمی اگر صبح کو مومن ہوگا توشام کو کافر ہو گااور اگر شام کو مومن ہوگا توضیح کو کافر ہو گا۔اس وقت بیٹھنے والا کھڑے ہونیوالے سے اور چلنے والا دوڑنے والے سے اچھا ہوگا۔اس وقت تم اپنی کمانوں کو توڑڈ الواور اپنی تلواروں کو پھر وں سے کند کر دو۔اگر تم میں سے کوئی کی کے پاس جائے تواس کے پاس آدم علیہ السلام کے دونوں بیٹوں میں سے بہتر کی طرح جائے۔

اور ایک روایت میں ہے کہ صحابہ نے پوچھا کہ ہم کیا کریں۔ فرمایا س وقت تم اپنے گھروں میں بیٹھے رہواور دوسری روایت میں ہے کہ اپنے گھروں کے اندروں کولازم پکڑو۔

تم کو معلوم ہوگا کہ انہی دنوں میں دارالحرب کے کفار نے گرکوٹ کے گردونواح میں مسلمانوں اوران کے شہروں پر کیا کیا ظلم وستم کے ہیں اور کیسی اہانت کی ہے۔اللہ تعالی ان کوخوار کرے۔اللہ تعملی کے بدبودار پھول زمانہ کے آخر ہونے کے باعث بہت تھلیں گے۔ قُبَّتَنَا اللّٰهُ وَ اِیّا کُمْ وَ جَمِیْعَ الْمُوْمِنِیْنَ عَلیٰ مُتَابَعَةِ سَیّدِ الْمُوْسَلِیْنَ عَلَیْهِ وَعَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ وَعَلَی اللهِ کُلِّ وَ عَلی مَلَائِی مُتَابَعَةِ سَیّدِ الْمُوْسَلِیْنَ عَلَیْهِ وَعَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ وَعَلَی اللهِ کُلِّ وَ عَلی مَلَائِی اللهُ وَاللهِ مَلَائِق وَالسَّلَامُ وَعَلَی اللهُ وَاللهُ مَلَائِق وَالسَّلَامُ کَلِی مَلَائِق وَالسَّلَامُ کَلِی مِلْ وَاللهِ مَلِی مِلْ وَاللهِ مَلَائِق وَالسَّلَامُ کَلِی مِلْ وَاللهِ مَلَائِق وَالسَّلَامُ کَلِی مِلْ وَاللّٰمِ کَلُومِ مِنْ اللّٰهِ مَائِق وَالسَّلَامُ کَلُومِ مِنْ وَاللّٰمِ کَلُومِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰمِ کَلُومُ مِنْ وَاللّٰمِ کَلُومُ وَاللّٰمِ مَلَائِق کَو مِنْ اللّٰهِ مَائِقُومُ وَاللّٰمُ کَلُومُ مِنْ اللّٰهِ مَائِقُومُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ کُلُمُ مُنْ وَاللّٰمُ کَلُومُ وَاللّٰمِ مِنْ وَاللّٰمِ مَائِولُومُ وَاللّٰمِ مُنْ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ مَائِقُولُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُومُ وَاللّٰمُ وَالْمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَالْمُولُومُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَالْمُولُولُومُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَال

#### مكتوب ٢٩

نماز کے تعدیل ارکان اور طمانینت اور صفوں کی برابری اور اس بیان میں کہ کفار کے جہاد پر جانے کے لئے نبیت کو در ست کرنا چاہئے اور نماز تبجد کا تھم کرنے اور لقمہ میں احتیاط کرنے کے بیان میں محمد مراوید خشی کی طرف صادر فرمایا ہے۔ بیان میں محمد مراوید خشی کی طرف صادر فرمایا ہے۔ بیسم اللهِ الرَّحْمانِ الرَّحِیْم ش

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى - الله تعالى كيلي حدب اوراس ك بركزيده

صحفہ شریف جو آپ نے ارسال کیاتھا پہنچا۔ یاروں کی ثابت قدمی اور استقامت کا حال پڑھ کر بہت خوشی ہوئی۔ زَادَ کُمُ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ ثُبَاتًا وَإِسْتِقَامَةً اللّٰهِ تَعَالَى آپ کو زیادہ سے زیادہ ثابت قدمی اور استقامت عطافرمائے۔

آپ نے لکھا تھا کہ خادم جس امر کے بجالانے کے لئے مامور ہے مع ان یاروں کے جو داخل طریقہ ہیں۔ ہمیشہ بجالا تا ہے اور پی فی قتی نماز کو بچپاس ساٹھ آدمیوں کی جماعت کے ساتھ اداکر تا ہے اس بات پراللہ تعالیٰ کیلئے حمد ہے۔ یہ کس قدراعلیٰ نعت ہے کہ باطن ذکر الہٰی سے معمور ہواور ظاہر احکام شرعیہ سے آراستہ ہو چو نکہ اکثر لوگ اس زمانہ میں نماز کے اداکر نے میں سستی کرتے ہیں اور طمانیت اور تعدیل ارکان میں کوشش نہیں کرتے۔ اس لئے اس بارہ میں بڑی تاکید اور مبالغہ سے لکھا جا تا ہے غورسے سنیں۔

مخر صادق علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا ہے کہ چوروں میں سے براچور وہ ہے جو اپنی نماز میں چوری کر تا ہے۔ ماضرین نے عرض کیایار سول اللہ نماز میں طرح چراتا ہے۔ رسول اللہ علیہ فیصلہ نے فرمایا کہ نماز میں چوری ہیں چوری ہیں جوری ہیں ہوری ہیں ہے کہ رکوع و جود کواچھی طرح ادا نہیں کر تا۔ رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ اللہ علیہ کو ثابت نہیں رکھتار سول اللہ علیہ نے ایک شخص کی نماز کی طرف نہیں دیکھا کہ رکوع جود پورا نہیں کر دہا۔ تو فرمایا کہ تواللہ تعالی سے نہیں ڈرتا۔ اگر تواسی عادت پر مرگیا تو دین محمد پر تیری موت نہ ہوگی یعنی تو دین محمد کے برخلاف مرلے گا۔ رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ تم میں سے کسی کی نماز پوری نہیں ہوگی جب تک رکوع کے بعد سیدھانہ کھڑا ہو اور اپنی پیٹے کو ثابت نہ رکھے اور اس کا ہر ایک عضوا پی اپنی جگہ پر قرار نہ پکڑے۔ اس طرح رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ جو شخص دونوں سجدوں کے در میان پیٹھنے کے وقت اپنی پشت کو در سول اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ جو شخص دونوں سجدوں کے در میان پیٹھنے کے وقت اپنی پشت کو در سول اللہ علیہ کے در میان بیٹھنے کے وقت اپنی پشت کو در سول اللہ علیہ کے در میان میں کہ تا اور ثابت نہیں رکھتا اس کی نماز تمام نہیں ہوتی۔

حفزت رسالت مآب علی ایک نمازی کے پاس سے گزرے دیکھا کہ احکام وارکان و قومہ وجلسہ بخوبی ادا نہیں کر تا تو فرمایا کہ اگر تواسی عادت پر مرگیا تو قیامت کے دن تو میری امت میں ندا تھے گا۔ حضزت ابوہر برہ رضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا ہے کہ ایک شخص ساٹھ سال تک نماز پڑھتارہتا ہے اور اس کی ایک نماز بھی قبول نہیں ہوتی۔ ایساوہ شخص ہے جورکوع و سجودکو بخوبی ادا نہیں کرتا۔

لکھتے ہیں کہ زید بن وہب نے ایک شخص کودیکھا کہ نماز پڑھ رہاہے اور رکوع و بجود بخو بی ادا نہیں کر تااس مرد کو بلایا اور اس سے بوچھا کہ تو کب سے اس طرح نماز پڑھ رہاہے اس نے کہا کہ چالیس سال سے۔ فرمایا کہ اس چالیس سال کے عرصے میں تیری کوئی نماز نہیں ہوئی۔ اگر تو مرگیا تو نبی علیہ کے ک

سنت پرندم سے گا۔

منقول ہے کہ جب بندہ مومن نماز کواچھی طرح اداکر تا ہے اور اس کے رکوع و جود کو بخوبی بجا
لاتا ہے اس کی نماز بشاش اور نور انی ہوتی ہے۔ فرشتے اس نماز کو آسان پرلے جاتے ہیں۔ وہ نماز اپنے نمازی کیلئے دعاکرتی ہے اور کہتی ہے حفظک اللّه سُبْحانه 'کَمَا حَفِظتنی (اللّه تعالیٰ تیری حفاظت کی اور اگر نماز کواچھی طرح ادا نہیں کر تا۔ وہ نماز سیاہ رہتی ہے۔ فرشتوں کواس نمازے کراہت آتی ہے اور اس کو آسان پر نہیں لے جاتے۔ وہ نماز اس نمازی پر بدوعا کرتی ہے اور کہتی ہے۔ حسیقے ضائع کرے جس طرح تونے مجھے ضائع کیا)

پس نماز کو پوری طرح اداکر ناچاہئے۔ تعدیل ارکان رکوع و مجود اور قومہ وجلسہ اچھی طرح بجالانا چاہئے۔ دوسروں کو بھی فرمانا چاہئے کہ نماز کو کامل طور پر اداکریں اور طمانینت اور تعدیل ارکان میں کو شش کریں کیونکہ اکثر لوگ اس دولت ہے محروم ہیں اور ریہ عمل متر وک ہورہاہے۔اس عمل کازندہ

کرنادین کی ضروریات میں سے ہے۔

رسول الله علی فی فرمایا ہے کہ جو شخص میری کی مردہ سنت کوزندہ کرتا ہے اس کوسوشہیدوں کا تواب ماتا ہے اور جماعت کے ساتھ نمازادا کرنے کے وقت صفوں کو برابر کرنا چاہئے۔ نمازیوں میں کا تواب ماتا ہے اور جماعت کے ساتھ نمازادا کرنے کے وقت صفوں کو برابر کرنا چاہئے۔ نمازیوں میں سے کوئی شخص آگے پیچھے کھڑانہ ہو۔ کوشش کرنی چاہئے کہ سب ایک دوسرے کے برابر ہوں۔ رسول الله علی الله سب سے پہلے اول صفوں کو درست کرلیا کرتے تھے۔ پھر تحریمہ کہا کرتے تھے۔ رسول الله علی الله علی کے فرمایا ہے کہ صفوں کو درست کرنا نمازکی اقامت ہے۔ رَبَّنا ابْنا مِن لَدُنْكَ رَحْمةً وَ هَیْ لَنا مِن اَمْدِنا رَسَدُا۔ (یارب اپنی پاس سے تو ہم پر رحمت نازل فرما اور ہمارے کا موں سے ہدایت ہمارے نصیب کر)

اے سعادت کے نشان والے۔ عمل نیت کے ساتھ درست ہوتا ہے چونکہ آپ دارالحرب کے کافروں کے ساتھ جہاد کرنے جارہ ہیں اس لئے اول نیت کو درست کریں تاکہ اس پر نتیجہ متر تب ہو۔ اس جنگ وجدال سے مقصودیہ ہوناچاہئے کہ اسلام کابول بالا ہواور دین کے دشمن ذلیل ہوں کیونکہ ہم اسی امر پرمامور ہیں اور جہاد سے مقصودیہ ہے۔ غازیوں کی رسدیاو ظیفہ جو بیت المال سے مقررہ ہے۔ جہاد کے منافی نہیں اور غازیوں کے اجر ہیں چھے کی نہیں ہوتی۔ بری نیتیں عمل کو باطل کر دیتی ہیں۔ جہاد کے منافی نہیں اور غازیوں کے اجروں نیت کو درست کر کے بیت المال سے وظیفہ کھائیں اور جہاد کریں اور غازیوں اور شہیدوں کے اجروں کے امرول ہیں۔ اس کے امرول ہیں جن تعالیٰ کے ساتھ مشغول ہیں

اور طاہر میں نماز جماعت کثیرہ کے ساتھ اداکرتے ہیں۔اس کے علاوہ دارالحرب کے کافروں کے ساتھ جہاد کرنے کی دولت سے بھی مشرف ہوگئے ہیں۔جو شخص سلامت کی کر آگیاوہ غازی اور مجاہد ہے جو ہلاک ہو گیا۔وہ شہید پاک ہے۔لیکن یہ سب پچھ نیت کے درست کرنے کے بعد متصور ہے۔اگر نیت کی حقیقت ٹابت نہ ہو تو تکلف کے ساتھ اپنے آپ کواس نیت پر لانا چاہئے اور حق تعالیٰ کی بارگاہ میں بڑی التجااور زاری کرنی چاہئے تاکہ نیت کی حقیقت حاصل ہو جائے۔

رَبَّنَا أَتْمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيْو °\_(بِاالله تَوْجَارِ \_ نُور كُوكائل كراور ہم كو بخش توسب شے پر قادر ہے)

دوسری تھیجت جو بیان کے لائق ہے وہ یہ ہے کہ نماز تبجد کو لازم پکڑیں کیونکہ طریقت کی ضروریات میں سے ہے۔ پہلے بھی آپ کو تاکید کی تھی کہ اگریہ بات آپ کو مشکل معلوم ہوتی ہے اور خلاف عادت بیدار نہیں ہو سکتے تو متعلقین میں سے کسی کواس امر پر مقرر کر دیں تاکہ آپ کواس وقت جُبُوًا گرُهًا۔ جگادیا کرے اور آپ کوخواب غفلت میں نہ پڑار ہے دے جب چندروز تک اس طرح کریں گے امید ہے کہ بلا تکلف یہ دولت میسر ہوجائیگی۔

اور نفیحت بیہ کہ لقمہ میں احتیاط رکھیں بیہ اچھا نہیں کہ جو کچھ آیااور جوجس جگہ ہے آیا جھٹ کھالیااور حلال وحرام شرکی کا کچھ لحاظ نہ کیا۔ بیہ انسان خود مختار نہیں ہے کہ جو کچھ جا ہے کرے نہیں بلکہ اس کا ایک مولاہے جس نے اس کوامر و نہی پر مکلّف فرمایا ہے اور انبیاء علیہم الصلاۃ والسلام کے ذریعے اپنی رضا مندی اور نارضامندی کو بیان کر دیاہے وہ بہت ہی بد بخت انسان ہے جواپنے مالک کی مرضی کے برخلاف کرے اور مالک کی اجازت کے بغیر اس کے ملک وملک میں تصرف کرے۔

بڑی شرم کی بات ہے کہ مجازی حاکم کی رضامندی میں اس قدر کو شش کرتے ہیں کہ کوئی وقیقہ فروگزاشت نہیں کرتے اور مولائے حقیقی کی رضاجوئی کے لئے جس نے تاکید و مبالغہ کے ساتھ برے کامون سے منع کیااور جھڑکا ہے۔ کچھ الثقات نہیں کرتے۔

غور کرنا چاہئے کہ میہ اسلام ہے یا کفر ابھی کچھ نہیں بگڑا۔ ابھی گزشتہ کا تدارک ہو سکتا ہے۔ اکتائیٹ مِنَ اللَّذُنْ ِ کَمَنْ لَا ذَنْبَ لَهُ ۔ (گناہوں سے توبہ کرنے والاالیاہے کہ اس نے کوئی گناہ نہیں کیا) قصور کرنیوالوں کے لئے بشارت ہے اور اگر کوئی شخص گناہ پراصر ار کرے اور اس پرخوش رہے تو وہ منافق ہے۔ ظاہری اسلام اس کے عذاب وعقاب کو دور نہیں کر سکے گا۔ اس سے زیادہ کیا تاکید و مبالغہ کیاجائے عاقل کو ایک اشارہ کافی ہے۔

دوسرے واضح ہوکہ وشمنوں کے غلبہ اور خوف کے وقت امن وامان کے لئے سورت لائلف کا

یوهناخوب ہے۔ ہرون اور رات کو کم از کم گیارہ گیارہ بار پڑھا کریں۔

حدیث نبوی علی میں آیا ہے کہ مَنْ نَزَلَ مَنْزِلًا ثُمَّ قَالَ اَعُوْدُ بِگلِمَاتِ اللهِ التّامَاتِ كُلّهَا مِنْ مَنْزِلَهِ (جو شخص كى جَدار اور اَعُودُ بِگلِمَاتِ مِنْ شَرِمَا خَلَقَ لَا يضُونُ شَيْءٌ حَتَى إِرْ تَحَلَ مِنْ مَنْزِلِهِ (جو شخص كى جَدار اَعُودُ بِگلِمَاتِ اللّهِ الْخَرْمَانِ وَلَيْ مِنْ مَنْزِلِهِ (جو شخص كى جَدار اَعُودُ بِگلِمَاتِ اللّهِ الْخَرْمِ مِنْ مَنْزِلِهِ (جو شخص كى جَدار اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المُن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُن اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ المُن اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

. وَالسَّكَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى - سلام مواس شخص پرجس نے ہدایت كاراستدا ختیار كيا-

#### مكتوب ٧٠

کعبہ معظمہ کے اسر ارو حقائق کے بیان میں کہ جس طرح انسان میں عرش کا نمونہ ہے کعبہ کا نمونہ ہے ہے۔ مؤلانا عُبدُ الْوَاحِدُ لاہوری کی طرف صادر فرمایاہے:

انسان میں جس طرح اس کادل عرش رحمٰن کا نمونہ ہے اور اس کا ظہور قلبی ظہور عرش کا نمونہ ہے۔ای طرح انسان میں بیت اللہ کا بھی نمونہ اور نشان ہے۔جو میانہ ہے ( لیعنی فرشتے اور جاریا یہ کے ورمیان ہے بعنی حقیقت انسانی)اور دائیں بائیں (بعنی شیون واعتبارات وظلال) سے بیگانہ ہے اور حسن سبقت ( یعنی محبت خاص) میں یگانہ ہے۔اس دولت عظیم یعنی ظہور بیت اللہ کے مالک اصل میں انبیاء علیہم الصلوٰ ۃ والسلام ہیں اور امتوں میں سے وہ لوگ ہیں جن کوان بزر گواروں کی تبعیت ووراثت کے طور پراس دولت سے مشرف فرمائیں۔ صحابہ کرام کو انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی صحبت کی برکت سے بیہ دولت زیادہ حاصل تھی۔اصحاب کبار کے زمانہ کے بعد کم ہو گئی۔ بیثمار زمانوں کے بعد اگر کسی کووراثت وتبعیت کے طور پر اس دولت سے مشرف فرمائیں۔ تو غنیمت اور کبریت احمر ہے۔ ایسا مخف زمرہ اصحاب میں داخل ہے اور سابقین میں سے ہے اور اس بلند نسبت والا مرکز مطلوب کی دولت سے متمیز ہے۔اگرچہ نفس مرکز میں بھی کئی مراتب ہیں لیکن سبقت کی دولت سے مشرف ہے اس معما کواس ہے زیادہ کیا ظاہر کرے اور اس رمز کی تفصیل زیادہ کیا کرے۔ جب اللہ تعالیٰ کے فضل ہے یہ نسبت بلند ظاہر ہوتی ہے تمام نسبتیں دور ہو جاتی ہیں اور ان کانام و نشان تک نہیں رہتا۔خواہ وہ نسبت قلبی ہویاغیر قلبى - إذا جَاءَ نَهْرُ اللهِ بَطَلَ نَهْرُ عيسلى (جب الله تعالى كى نهر آيكى عيسى كى نهر باطل موجائيكى) اس مقام کا نشان ہے۔اس دولت والے لوگ سیدھے راستہ پر ہیں۔جو مطلوب تک پہنچنے کے لئے بالمقابل پڑاہے جو شخص اس راہ ہے دائیں بائیں ہے۔اس کا وصول ظلال میں ہے کسی ظل تک ہے۔ اگرچہ ظلال میں بھی مختلف مراتب ہیں۔ لیکن سب پر ظلیت کاداغ لگا ہوا ہے

فراق دوست اگراند ک است اندک نیست درون دیده اگرینم مواست بسیاراست

ترجمہ: فراق دوست تھوڑا بھی بہت ہے حق میں عاش کے WWW.Maktaban. 019

نظر آتا بہت ہے ، ہو اگرچہ نیم مو جتنا جو شخص صراط متنقیم سے ایک دانہ رائی کے برابر بھی جدا ہو گیا ہے وہ جوں جوں جائےگا دور ہو تا جائے گااور مطلوب تک پہنچنے سے زیادہ بعید ہو تاجائےگا۔ شعر

رسم نری بکعبہ اے اعرابی کایں راہ کہ تومیر وی بتر کتان است ترجمہ بیت: تواس رہے نہیں جائے گاکھیے کہ ترکتان کو جاتا ہے بیر راہ

ثَبَّتَنَا اللّٰهُ عَلَى الصِّرَاطِ الْمُسْتَقِيْمِ (الله تعالى بم كوسيد هراسته پر ثابت قدم ركه) وَالسَّكُامُ عَلَى مِنَ اتَّبَعَ الْهُداى (سلام بواس شخص پر جس في دايت كواختيار كيا)

#### مكتوب ٧١

کلمہ لا الله الا الله محمد رسول الله کے اسرار میں علوم عقلی و نقلی کے جامع مخدوم زادہ خواجہ محمد سعید سلمہ اللہ تعالی کی طرف صادر فرمایا ہے:

لا إله الله مُحمَّد ورسون مثالی میں نقط کی صورت پر مشہود ہوتا ہے۔ اس مرتبہ کے اتبات پر مشمّل ہے مرتبہ وجوب کا وہ ظہور جو صورت مثالی میں نقط کی صورت پر مشہود ہوتا ہے۔ اس مرتبہ میں نہ نقط کی نسبت جو لمبی چوڑی صورت میں ظاہر ہوتا ہے بہت ہی قریب ہے۔ اگرچہ اس مرتبہ میں نہ نقط کی مخبوات ہے نہ وائرہ کی۔ نہ وہاں طول کی مجال ہے نہ عرض و عمق کی۔ اس واسطے کشفی صورت میں کلمہ مثبت نقط کے رنگ میں و کھائی دیتا ہے اور کلمہ محمد رسول اللہ جو دعوت خلق کی خبر دیتا ہے جو اجسام و جو اہر کے ساتھ تعلق رکھتی ہے اور وہاں طول وبط کا قدم رائخ ہے۔ اس واسطے اس مقام کی صورت مثالی کشفی نظر میں لمبی چوڑی د کھائی دیتا ہے۔ اس مقام میں سالک بقیہ سکر کے باعث جو اس میں باتی رہتا ہے۔ دوسرے کلمہ کو دریا نے محیط کی طرح معلوم کر تا ہے اور پہلے کلمہ کو اس دریا کے مقابلہ میں نقطہ کی طرح خیال کر تاہے۔ دوسرے کلمہ کو دریا نے محیط کی طرح معلوم کر تا ہے اور پہلے کلمہ کو اس دریا کے مقابلہ میں نقطہ کی طرح خیال کر تا ہے۔

یمی وجہ ہے کہ اس فقیر نے بھی بقیہ سکر کے باعث تھم کیااور لکھاہے کہ دوسر اکلمہ ایسادریاہے کہ بہلاکلمہ اس کے مقابلہ میں نقطہ کی طرح ہے۔ اس مقام میں فقوحات مکیہ والے نے بھی کہاہے کہ جح محمدی جمع اللہ جا ہی جل شانہ سے اجمع ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کی عنایت سے مر تبہ وجوب کی بیجونی کی وسعت پر تو ڈالتی ہے اور اس مر تبہ مقدسہ کا ہے کیفی احاطہ ظاہر ہوجا تاہے توجہان تمام کا تمام باوجوداس قدر طول وعرض کے جزء لا بیجز کا کا تھم پیدا کر لیتا ہے اور وہ چیز جو سالک اول دریائے محیط کے مقابلے میں نقطہ کی طرح معلوم کرتا تھا اس وقت دریائے ناپیدا کنار نظر آتی ہے اور دریائے محیط کو جزء لا بیجز گاسے بہت طرح معلوم کرتا تھا اس وقت دریائے ناپیدا کنار نظر آتی ہے اور دریائے محیط کو جزء لا بیجز گاسے بہت

چھوٹاد کھتاہے۔

اس مضمون ہے کوئی ہے گمان نہ کرے کہ ولایت نبوت ہے افضل ہے کیونکہ ولایت کلمہ اول کے مناسب ہے اور نبوت دونوں کلموں کا مناسب ہے اور نبوت دوسر ہے کلمہ کے مناسب اس لئے کہ ہم کہتے ہیں کہ نبوت دونوں کلموں کا ماحصل ہے۔ نبوت کاعروج کلمہ اول ہے اور اس کانزول کلمہ دوم سے تعلق رکھتا ہے۔ پس دونوں کلموں کا مجموعہ مقام نبوت کا حاصل ہے نہ کہ صرف کلمہ دوم کا حاصل جیسے بعض نے گمان کیا ہے اور کلمہ اولی کو ولایت کے ساتھ مخصوص کیا ہے حالا نکہ ایسا بھی نہیں بلکہ دونوں کلے عروج و نزول کے اعتبار سے مقام ولایت کا بھی حاصل ہیں اور مقام نبوت کا حاصل بھی۔

حاصل کلام ہے کہ مقام ولایت مقام نبوت کا طل ہے اور ولایت کے کمالات، کمالات نبوت کے طلال ہیں۔ مقام سکر میں جو کچھ کہیں معذور ہیں۔ یہ فقیر بھی سکر کی باتوں میں ان کے ساتھ شریک ہے۔ ای واسطے اپ بعض کمتو ہوں میں اول کلمہ کو مقام ولایت کے مناسب اور کلمہ دوم کو مقام نبوت کے موافق کھا ہے۔ سکر بھی نعمت ہے۔ بشر طیکہ اس سے پھر صحو ہیں لے آئیں اور کفر طریقت سے نکال کر اسلام حقیقی میں لے جائیں۔ رَبَّنا لَا تُوْ اَخِذُنا اِنْ نَسِیناً اَوْ اَخْطَانًا بِصَدَقَةِ حَبِیبِکَ مُحَمَّدِ عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَ السَّلَامُ وَ یَوْحَمُ اللَّهُ عَبُدًا قَالَ اَمِیناً۔ (یااللہ نبی عَلِیہ کے طفیل تو ہماری بھول چوک پر مواخذہ نہ کراور اللہ تعالی اس شخص پر رحم کرے جس نے آمین کہا)

#### مكتوب ۷۲

اس بیان میں کہ بیت اللہ کامعاملہ تمام تجلیات اور ظہورات اور ظہور عرشی سے برتر ہے اور کعبہ کی حقیقت کے ساتھ ملنے اور صورت کعبہ کی طرف شوق زیارت کے بیان میں مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم کی طرف صادر فرمایاہے:

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالى كياء حمر اوراس كر بركزيده

بندول يرسلام مو-

ظہور عرشی اگرچہ تمام تجلیات و ظہورات سے برتر ہے۔ لین وہ معاملہ جو بیت اللہ مقد س کے ساتھ وابسۃ ہے۔ تمام ظہورات و تجلیات سے برتر ہے۔ وہاں ظہور و تجلی کانام لینانگ وعار ہے۔ تجلیات و ظہورات معیط دائرہ کا تھم اور شک نہیں کہ محیط دائرہ و ظہورات معیط دائرہ کا تھم اور شک نہیں کہ محیط دائرہ باوجود و سعت کے مرکز دائرہ کا ظل ہے کیونکہ اسی نقط مرکز نے اپنے ظل کو فراخ کیا ہے اور سو نقطوں کی طرح ہو کر محیط دائرہ بن گیا ہے۔ فہ کورہ بالا معاملہ کو نقطہ سے تعبیر کرناا قرب اشیاء کے ساتھ تعبیر کی طرح ہو کر محیط دائرہ بن گیا ہے۔ فہ کورہ بالا معاملہ کو نقطہ سے تعبیر کرنا اقرب اشیاء کے ساتھ تعبیر کرنے کی قتم سے بورنہ وہاں نقطہ بھی دائرہ کی طرح مفقود ہے۔ نہ وہاں ظاہر کی مجال ہے نہ مظہر کی نہ

اس مقام میں اصل کی گنجائش ہے نہ ظل کی کیونکہ اصل بھی سامیہ کی طرح اس دولت سر ائے سے پیچھے رہ گیاہے

چہ گویم باتو از مرغے نشانہ کہ باعنقا بود ہم آشیانہ
زعنقا ہست نامے پیش مردم زمرغ من بود آل نام ہم گم
ترجمہ کہوں کیا مرغ کا تجھ سے نشانہ جو عنقا سے رہے ہم آشیانہ
مگر ہے نام عنقا سب کو معلوم مرے اس مرغ کا ہے نام معدوم

انبیاء بی اسر ائیل کا کعبہ جوبیت المقدس کا پھر ہے۔ اس کے ظہورات کے کمالات آخر کاراس کعبہ معظمہ کے کمالات کی طرف راجع ہوتے ہیں اور اس کے ساتھ مل جاتے ہیں۔ کیونکہ اطراف کو اپنے مرکز کے ساتھ ملنے سے چارہ نہیں۔ راستے جب تک مرکز تک جو صراط متقیم ہے نہ پینچیں۔ تب تک مطلب کی طرف نہیں جا سکتے۔ وَاشَوْ قَاهُ إِلَى لِقَاءِ الْكُفْئَةِ الْمُعَظَّمَةِ

الله تعالی فرماتا ہے۔ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَذِی بِبَكَةَ مُبارَكًا وَهُدًی لِلْعَالَمِیْنَ فِیْهِ

ایَاتٌ ؟ بَیْنَاتُ مَّقَامُ إِبْرَاهِیْمَ وَمَنْ دَحَلَهٔ گَانَ امِنًا وَلِلْهِ عَلَی النَّاسِ حِجُّ الْبَیْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَیْهِ

سَبِیلًا وَمَنْ کَفَرَ فَاِنَّ اللّهُ عَنِیٌّ عَنِ الْعَلَمِیْنَ سب ہے اول گرجولوگوں کے لئے بنایا گیاوہ کمہ معظمہ
میں ہے۔ جوالی جہان کے لئے سر اسر برکت وہدایت ہے۔ اس میں روشن نشان ہیں۔ جن میں سے ایک مقام ابراہیم ہے۔ جواس گھر میں آگیا۔ وہ امن میں ہو گیا اور لوگوں پر فرض ہے کہ راستہ کے اخراجات مقام ابراہیم ہے۔ وقت اللہ کے لئے اس گھر کا حج کیا کریں اوجو شخص اس سے انکار کرے۔ اللہ تعالی تمام الل جہان سے غن ہے۔

اگرچہ اللہ تعالیٰ کے فضل سے کعبہ کی حقیقت کے ساتھ الحاق یعنی ملنامیسر ہو چکاہے اور اس کے بعد بیٹار ترقیاں حاصل ہو چکی ہیں۔ گر صورت کوصورت کعبہ کی ملا قات کا شوق ہے۔ جج فرض اکبر ہو چکاہے اور استہ کا امن بھی غلبہ سلامتی کے باعث ثابت ہو چکاہے اور اس فرض کے اداکرنے کا شوق بھی کامل ہے۔ لیکن دیر پر دیر ہوتی چلی آتی ہے سفر کا استخارہ بھی موافقت نہیں کر تا۔ اچھی طرح غور سے توجہ کی ہے۔ پھر بھی چلنے کار استہ نہیں کھاٹا اور کعبہ تک پہنچنا نظر نہیں آتا۔ کیا کیا جائے۔ اداء فرض کی تاخیر میں اس قتم کے عذر فائدہ مند نہیں ہیں۔ بہر حال اللہ تعالیٰ کی توفیق سے فرض جج کے اداکرنے کے ادادہ سے گارادہ سے گھرے نکلنا چاہئے اور سر اور آتھوں کے بل منزلوں کو قطع کرنا چاہئے۔ اگر پہنچ گئے۔ تو نعمت عظلیٰ ہے۔ اگر راہ تی میں رہ گئے تو بڑی بھاری امید واری ہے۔

رَبُّنَا ٱتَّمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَنِّيءٍ قَدِيْرٌ (بِاللَّهُ تَوْمار ع نور كوكا مل كراور بم

كُو بخش\_ توسب كچه كرسكتام) وَصَلَّى اللهُ عَلْى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَالِهِ وَصَحْبِهِ وَبَارَكُ وَسَلَّمَ طُ مكتوب ٧٣

انسان کامل کے ظاہر وباطن کے بیان میں مخدومزادہ مجدالدین محمد معصوم کی طرف صادر فرمایا ہے:-

الْحَمْدُ لِللهِ وَسَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ اللَّذِينَ اصْطَفَى (الله تعالى كيليَّ حمر ب اور اس ك بر كريده بندول يرسلام مو)-

انسان عالم خلق اور عالم امر کے مجموعہ سے مراد ہے۔ عالم خلق کو انسان کی صورت اور ظاہر تصور کرتے ہیں اور عالم امر کواس کا باطن اور حقیقت جانے ہیں اور اعیان ثابتہ کوجو ممکنات کے حقائق کہتے ہیں۔ اس اعتبار سے ہے کہ ممکنات ان اعیان کے ظلال ہیں اور وہ اعیان ان ظلال کے اصول ہیں۔ کو مکنات بی حقیقت وہ ہیت اعیان کے وہی ظلال ہیں۔ کہ ممکنات جن کے ساتھ ممکنات بی ہیں اور وجود ظلی پیدا کیا ہے۔ برخلاف اعیان کے کہ وہاں تعینات وجو بی ثابت کرتے ہیں اور ان کومر اتب امکان کے اوپر جانے ہیں۔ کیونکہ تعین وحدت اور تعین واحدیت کو کہ اعیان ثابتہ کا مرتبہ ہے تعین وجو بی کہتے ہیں۔ اور ان گائی علی وجوبی کوجو تعین امکانی کی حقیقت کہتے ہیں۔ تبوز کے طور پر ہے۔ کیونکہ حقیقت جانے ہیں۔ پس تعین وجوبی کوجو تعین امکانی کی حقیقت کہتے ہیں۔ تبوز کے طور پر ہے۔ کیونکہ حقیقت امکانی عالم امکان سے ہے۔نہ کہ مرتبہ وجوب سے شے کا اصل گویا شے کی حقیقت ہے۔

پس بیہ جو کہتے ہیں۔ کہ صوفی کائن بائن ہو تاہے۔ یعنی ظاہر میں خلق کے ساتھ اور باطن میں خالق کے ساتھ اور باطن میں خالق کے ساتھ اور باطن میں خالق کے ساتھ۔ تو ظاہر سے مراد عالم خلق ہے اور باطن سے مراد عالم امر اور اس مقام کوجو دونوں توجوں کاجامع ہے۔ بڑاعالی کہتے ہیں اور شکیل دار شاد کے مقام اور دعوت کامر تبہ خیال کرتے ہیں۔

اس فقیر کواس مرتبہ میں معرفت فاص حاصل ہادر وہ ہے۔ کہ ایک شخص اخص خواص میں ہے ہو۔ جس کے نزدیک عالم خلق اور عالم امر دونوں صورت و ظاہر کی طرح ہوں اور اس کی حقیقت وباطن وہ اسم ہے۔ جو اس کا مبدء نعین ہے۔ بمعہ دو سرے اساء وشیونات کے جو اس اسم کے اصل کی طرح ہیں حتی کہ اس حضرت ذات تک پہنچ جائیں۔ جو شیون واعتبار ات ہے مجر دہے۔ یہ کامل معرفت والا عارف چو نکہ تمام مر اتب امکانیہ کو طے کر کے اس اسم تک پہنچ جاتا ہے جو اس کا قیوم ہے اور مر اتب امکانیہ سے اس کی انانیت دور ہو کر اس اسم کے ساتھ منطبق ہو چکی ہے اور تر تیب وار عروج کے طور پرد مبر مر اتب فوق پرجواس اسم کے اصل کی طرح ہیں اور وہاں سے احدیت مجر دہ تک پہنچ چکتی ہے۔ پر اس کی انانیت کے منطبق ہونے کے بیہ مر اتب اس کی حقیقت ہے۔ کہ اس کا عالم امر اس کے عالم اس کی انانیت کے منطبق ہونے کے بیہ مر اتب اس کی حقیقت ہے۔ کہ اس کا عالم امر اس کے عالم

خلق کی طرح اس حقیقت کی صورت بن گئے ہے۔ یہ صورت اس حقیقت کے لئے الیمی ہے جیسے کیڑا پہننے والے شخص کے لئے کیڑا پہننے والے شخص کے لئے کپڑا دوسر وں نے چو نکہ انا کا اطلاق عالم خلق اور عالم امر ہے اور وہ اساء جو ان کے تعینات کے مبادی ہیں۔ ان کے قیوم ہیں۔ ان کے قیوم ہیں۔

سوال: -عارف خواہ کتناہی کمال معرفت حاصل کر لے۔ پھر بھی ممکنات ہی ہے ہامکان سے نکل کر وجوب کے ساتھ متصف نہیں ہو تا۔ پس وہ اسم جواس کا قیوم ہے اور مرتبہ وجوب سے ہے۔ کس طرح اس کی حقیقت اور جز ہو سکتا ہے۔

جواب: - یہ حقیقت باعتبار شہود کے ہے۔ نہ باعتبار وجود کے۔ تاکہ محظور لازم آئے جس طرح کہ بقاباللہ کہتے ہیں۔ یہ شہود صرف تخیل ہی نہیں۔ بلکہ بہت سے شمرات و نتائج اس سے حاصل ہوتے ہیں۔ فریاد حافظ ایں ہمہ آخر بہرزہ نبیت ہم قصہ غریب وحدیث عجیب است ترجمیہ نہیں ہے فائدہ حافظ کی فریاد

عجب ہے ماجرا اس کا سراس

پس ثابت ہوا کہ جو کچھ دوسر وں کی صورت وحقیقت کا مجموعہ ہے۔ وہ اس عارف کی صورت ہے۔ اس صورت کو اس کی حقیقت کے ساتھ وہ نسبت ہوتی ہے۔ جو کپڑے کو پہننے والے شخص کے ساتھ ہوتی ہے۔ چو کپڑے کو پہننے والے شخص کے ساتھ ہوتی ہے۔ پھر دوسر ہے اس کی حقیقت کو کیایا سکیس اور اپنی صور توں اور حقیقتوں کی مانند سمجھنے کے سوااور کیا تصور کریں۔ اس عارف کی معرفت حق تعالیٰ کی معرفت کو متازم ہے۔ اِذَا رَوُ وُ الْدِ کِوَ اللّٰهُ (جب لوگ ان کو دیکھتے ہیں خدایاد آتا ہے) ان کا نشان ہے۔

اللی میہ کیاہے جو تونے اپنے دوستوں کو عطا کیاہے کہ جس نے ان کو پہچپانااس نے تجھ کو پالیااور جب تک مجھے نہ پایاان کونہ پہچپانا۔

اور یہ جو فقیر نے اپنی کتابوں اور رسالوں میں لکھاہے کہ تام المعرفت عارف رجوع کے بعد کلی طور پر عالم کی طرف متوجہ ہوتا ہے اس کا بیہ مطلب نہیں کہ اس کا ظاہر خلق کی طرف ہواداس کا باطن خالق کی طرف بلکہ مراداس سے بیہ کہ عالم خلق اور عالم امر دونوں سے کلی طور پر عالم کی طرف متوجہ ہے جیسے کہ قوم کے نزدیک متعارف اور مشہور ہے بینی عالم خلق و عالم امر دونوں کی طرف دعوت کے ساتھ متوجہ ہوتا ہے۔

اور وہ حقیقت و باطن جو فقیر نے او پر لکھاہے اس سے اسم قیوم اور مافوق مر اد لیاہے اس کا حق کی طرف توجہ کرنا پچھ معنے نہیں رکھتا۔ کیونکہ وہ عالم وجو بسے ہے جیسے کہ گزر چکا بہر صورت رجوع کے

وقت عارف کامل کی توجہ کامل طور پر خلق کی طرف ہوتی ہے اور وہ شخص کہ جس کی ایک توجہ خلق کی طرف ہوتی ہے اور دوسری توجہ خالق کی طرف وہ سیر کے وسط میں ہے لیکن یہ شخص اس سالک سے بلند تر ہے جس کی توجہ کامل طور پر حق تعالیٰ کی طرف ہے کیونکہ یہ شخص بندوں کے حقوق اوا کرنے میں ناقص ہے اور وہ شخص حتی المقدور خالق کے حق بھی اور مخلوق کے حق بھی بجالا تا ہے اور خلق کو خالق کی طرف بلاتا ہے ہیں اس کی نبیت اکمل ہوگی۔

جانتا چاہئے کہ حق تعالیٰ کی طرف توجہ کر نابعد اور دوری طلب کر تاہے اور بعد ودوری اس عارف کے حق میں دوسر وں کے نصیب ہو چک ہے جو توجہ کے محتاج ہیں کیا کسی نے دیکھاہے کہ کوئی شخص اپنی طرف متوجہ ہو تو پھر اس شخص کی طرف جو اپنے آپ سے بھی زیادہ نزدیک ہے اس کی توجہ کرنے کے کیا معنے ۔ یہ عدم توجہ اس عارف کے مخصوصہ کمالات میں سے ہے۔ عجب نہیں کہ دور بین لوگ اس کو نقص خیال کریں اور توجہ کو عدم توجہ کی نسبت زیادہ کمال تصور کریں۔ حق تعالیٰ ان کو انصاف دے تاکہ اسے جہل مرکب پر حکم نہ کریں اور ہنر کو عیب نہ جانیں۔

#### مکتوب ۷٤

آیت کریمہ قَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ کی تاویل اور آید کریمہ إِنَّا عَرَضْنَا الْاَمَانَةَ کے بیان اور انسان کامل کی خلافت کے بیان میں کہ اس کا معاملہ یہاں تک پہنچ جاتا ہے کہ اس کو تمام اشیاء کا قیوم بنادیتے ہیں اور وہ ظالم لِنَفسه ہے اور مقتصد کو ندیم اور خلیل سے تعبیر کیا ہے اور سَابِقٌ بِالْحَیْرَ اَتِ کو محبّ و محبوب کے ساتھ جن کاسر حلقہ محدر سول اللہ عَلَیْتُ ہیں۔ خواجہ ہشم کی طرف صادر فرمایا ہے:-

الله تعالى فرماتا ہے۔ ثُمَّ اَوْرَ ثُنَا الْكِتَابُ الَّذِيْنَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَاد نَا فَمِنْهُمْ ظَالِم ' لِنَفْسِهِ
وَمِنْهُمْ مُّقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْحَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللّهِ (پُرجم نَ كَتَاب كاوارث اللوگول كو بنايا جن كو جم نے اپندول میں سے چن لیا۔ كوئى ان میں سے اپ نفس پر ظلم كرنے والا ہے اور كوئى اعتدال پر چلنے والا اور كوئى الله تعالى كے حكم سے خرات میں سب سے برصنے والا ہے)۔

اور فرماتا ہے۔ إِنَّا عَرضَنَا الْاَمَانَةَ عَلَى السَّمُواتِ وَالْاَرْضِ وَالْجِبَالِ فَاَبَيْنَ اَنْ يَحْمِلْنَهَا وَاَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظُلُوْ مَّا جَهُوْلًا (جم نَ اپْنِ امَانت آسانوں اور زمین اور پہاڑوں پر پیش کی۔ لیکن انہوں نے اس کے اٹھانے سے انکار کیااور اس سے ڈرگئے اور انسان نے اس کو اٹھالیا یہ براہی ظالم اور جابل ہے)۔

ان دونوں آیتوں کی مراداللہ تعالیٰ ہی جانا ہے لیکن ہم تاویل بیان کرتے ہیں جوہم پر ظاہر ہو گئ

جانا چاہے کہ اِن اللّه حَلَقَ ادَمَ عَلَی صُورَ تَه (اللّه تعالیٰ نے آدم کوا پی صورت پر پیدا کیا ہے۔)
اللّه تعالیٰ صورت سے پاک اور بر ترہے۔ پس آدم کااس کی صورت پر پیدا ہو نااس طرح پر ہو سکتا ہے کہ
اگر مر تبہ تزیبہ کی صورت عالم مثال میں فرض کی جائے تو بیشک یہ صورت جامع ہوگی جس پر بیا انسان
جامع موجود ہوا ہے۔ دوسر می صورت کو بیہ قابلیت حاصل نہیں کہ اس مر تبہ مقدسہ کی تمثال ہو سکے اور
اس کا آئینہ بن سکے یہی باعث ہے کہ انسان حق تعالیٰ کی خلافت کے لا اُن ہوا ہے کیونکہ خلیفہ جب تک
شے کی صورت پر مخلوق نہ ہواس شے کی خلافت کا مستحق نہیں ہو تا۔ اس لئے کہ شے کا خلیفہ اس کا خلفہ
اور قائم مقام ہوتا ہے۔ چونکہ انسان رحمان کا خلیفہ بن گیا۔ اس لئے بار امانت بھی اس کو اٹھانا پڑا۔ لَا یہ خیم لُ عَطَا یَا الْمَلِكِ اِلّا مَطَایَاهُ (بادشاہ کے عطوں کو اس کے اونٹ اٹھا سکتے ہیں )۔ آسان اور زمین
اور پہاڑ یہ جامعیت کہاں سے لاتے۔ کہ حق تعالیٰ کی صورت پر پیدا ہوتے اور اس کے خلافت کے لا کُق
اور پہاڑ یہ جامعیت کہاں سے لاتے۔ کہ حق تعالیٰ کی صورت پر پیدا ہوتے اور اس کے خلافت کے لا کُق

محسوس ہو تا ہے کہ بالفر ض اگر اس بار امانت کو آسانوں اور زمین اور بہاڑوں کے حوالہ بھی کرتے تو مکڑے مکرٹے ہو جاتے اور ان کا کچھ اڑباتی نہ رہتا۔ وہ امانت اس فقیر کے خیال میں نیا بت کے طور پر تمام اشیاء کی قیومیت ہے جوانسان کا مل کے ساتھ مخصوص ہے بینی انسان کا مل کا معاملہ یہاں تک پہنچ جاتا ہے کہ اس کو خلافت کے حکم ہے تمام اشیاء کا قیوم بنادیۃ ہیں اور تمام مخلوق کو تمام خاہری باطنی کمالات کا افاضہ اور بقاءای کے ذریعے پہنچاتے ہیں اگر فرشتہ ہے تو وہ بھی ای کے ساتھ متوسل ہے اور اگر جن وانس ہے تو وہ بھی ای کے ساتھ وسیلہ پکڑتا ہے۔ غرض حقیقت میں تمام اشیاء کی توجہ ای کی طرف ہوتی ہے اور میں ای کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔ خواہ وہ انسام کو جانیں یانہ جانیں۔ اِنَّه کان ظرف ہوتی ہے اور سب ای کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔ خواہ وہ انسام کو جانیں یانہ جانیں۔ اِنَّه کان خیریں چھوڑتا۔ واقعی جب تک اس طرح کا حکم نہ کرے بار امانت کے لاگن نہیں ہو سکتا۔ جھوڈلا یعنی اس قدر جائل ہے کہ اس کو اینے مطلوب کا علم وادر اک نہیں بلکہ ادر اک ہے عاجز ہونا اور علم ہے جائل ہیں سب ہے زیادہ عارف ہو تاہ وارجو سب سے زیادہ عارف ہو گاوہی بار امانت کے لاگن ہو تاہ اس مقام میں کمال معرفت ہے کیونکہ سب سے زیادہ جائل اس مقام میں سب سے زیادہ عارف ہو تاہے اور جو سب سے زیادہ عارف ہو گاوہی بار امانت کے لاگن ہو گاہے ورفوں ورکی کام اور معاملات راجح ہیں۔ انعام اگر چہ وصفیں گویابار امانت کے اٹھا لینے کا باعث ہیں بیعارف جواشیاء کی قیومیت کے مرتب سے مشرف ہو اب ورنی کام اور معاملات راجح ہیں۔ انعام اگر چہ وصفیں گویابار امانت کے اٹھا لینے کا باعث ہیں بیعارف جواشیاء کی قیومیت کے مرتب سے مشرف ہو اب بادشاہ کی طرف تاہ میں کو قات کے ضروری کام اور معاملات راجح ہیں۔ انعام اگر چ

اس دولت کے رئیس ابوالبشر حضرت آدم علیہ الصلوٰۃ والسلام ہیں ہیم تبہ اصلی طور پراولوالعزم پنجمبروں کے ساتھ مخصوص ہے باان لوگوں کے ساتھ جن کوان بزرگواروں کی وراثت و تبعیت کے طور براس دولت سے مشرف فرمائیں۔

> ع بر کریمال کار با دشوار نیست ترجمه کریمول پر نہیں مشکل کوئی کام

وار نان کتاب میں سے پہلاگر وہ جواللہ تعالیٰ کے برگزیدہ بندوں میں سے ہے یہی ظالم لنفسہ ہیں جو منصب وزارت اور قیومت سے مشرف ہیں ان برگزیدہ لوگوں میں سے دوسر اگر وہ جن کو مقتصد سے تعییر فرمایا ہے وہ لوگ ہیں جو دولت خلت سے مشرف ہیں اور صاحب سر اور اہال مشورت ہیں۔اگرچہ پادشاہی کا معاملہ اور کاروبار وزیر کے متعلق ہے لیکن خلیل یعنی دوست جمنشین اور مخوار اور انیس ہوتا ہے۔ یعنی خلیل اپنے آرام کیلئے ہے اور وزیر دوسر وں کے کاروبار کیلئے شَتَّانَ مَابَیْنَهُمَا (ان دونوں میں بہت فرق ہے)

اس مقام عالی لیعنی خلت کے سر حلقہ حضرت ابراہیم خلیل الرحمٰن علیہ الصلوۃ والسلام ہیں۔یاوہ لوگ جن کواس مقام عالی سے مشرف فرمائیں۔مقام خلت کے اوپر مقام محبت ہے۔ جس مقام اعلیٰ کے ساتھ تیسر نے گروہ کے لوگ جو سَابِق بِالْنَحَیْوَاتِ ہیں۔مشرف ہوئے ہیں۔یارو ندیم اور ہو تاہے اور محب و محبوب اور وہ اسر ارومعاملات جو محب و محبوب کے در میان گزرتے ہیں۔یارو ندیم کاوہاں پچھ دخل نہیں۔اگرچہ کمال الفت وانس کے وقت محبت کے خفیہ اور پوشیدہ اسرار کو جلیل القدر خلیل کے ساتھ بیان کر سے ہیں اور اس کو محب و محبوب کے اسرار کا محرم بنا سکتے ہیں۔

محبوں کے سرحلقہ حضرت کلیم اللہ علیہ الصلوۃ والسلام ہیں اور محبوبوں کے سرگروہ حضرت خاتم الرسل علیہ الصلوۃ والسلام ہیں۔ یاان بزرگواروں کی وراثت اور تبعیت ہے جس کسی کوان دو مقاموں سے مشرف فرمائیں اور وہ مقامات جو مقام محبت سے اعلیٰ ہیں۔اس فقیر کے کسی مکتوب ہیں مذکور ہو چکے ہیں۔ ان میں بھی صدر نشین محمد رسول اللہ علیہ ہیں۔ وہ سب مقامات سابقین کے مقام میں داخل ہیں۔جووار ٹان کتاب میں سے تیسرے گروہ کو نصیب ہیں۔

رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَ هَيِّ لَنَا مِنْ اَمْوِنَا رَشَدًا (ياالله تواچ پاس = ہم پر رحت نازل فرمااور ہمارے کاموں میں ہماری بھلائی نصیب کر) والسَّلامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدى -سلام اس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی -

### مكتوب ٧٥

اس بیان میں کہ مصبتیں اور تکلیفیں دوستوں کے لئے کفارہ ہیں اور عاجزی اور زاری سے عفووعافیت طلب کرنی جاہے۔ مرزامظفر کی طرف صادر فرمایا ہے: سَلَّمَكُمُ اللَّهُ عَمَّا لَا يَلِيْقُ بِجَنَابِكُمْ (الله تعالى آب كوان بانول سے سلامت ركھ جو آپ كى جناب کے لائق نہیں)۔

دنیا کے در دور خجاور مصبتیں اور تکیفیں دوستوں کے قصوروں کا کفارہ ہیں۔ عاجزی اور زاری اور التجاؤانكسار كے ساتھ اللہ تعالیٰ كی بار گاہ ہے عفوہ عافیت طلب كرنی جاہئے۔ حتی كه قبولیت كااثر مفہوم ہو جائے اور فتنہ کا فرو ہونا معلوم ہو جائے۔ اگرچہ دوست اور خیر خواہ سب اس کام میں لگے ہیں۔ مگر صاحب معاملہ اس کام کازیادہ مستحق ہے۔ دوا کھانااور یہ جیز کرنا بیار کاکام ہے۔ دوسر اوگ مرض کے

دور کرنے میں صرف اس کے مددگار ہیں۔

معاملہ کی حقیقت بیہے کہ محبوب حقیق کی طرف ہے جو کچھ آئے۔کشادہ پیشانی اور فراخ دلی سے احسان کے ساتھ اس کو قبول کر لینا جا ہے بلکہ اس سے لذت حاصل کرنی چاہئے وہ رسوائی اور بے ناموسی جس میں محبوب کی مراد ہو۔ محب کے نزدیک اس ننگ وناموس وعزت سے بہتر ہے جس میں محت کے اپنے نفس کی مراد ہواگر یہ بات محت کو حاصل نہیں تو محت میں ناقص بلکہ کاذب ہے۔ گر طمع خوابدز من سلطان دین خاک بر فرق قناعت بعدازیں

ترجمي جھے اگر جاہے طمع سلطان ديں

پھر قناعت کی ہمیں حاجت نہیں

جناب شریعت مآب نے جب خدمت سے واپس آگرسفر کے احوال اور مسافروں کے احوال کی تنگی بیان کیان کی خیر وعافیت کا فاتحہ اور دعا کی گئے۔

رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِنْ تَّسِيْنَا آوُ أَخْطَأْنَا رَبُّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إصرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْلَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَفِرِيْنَ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُوْنَ وَسَلَامٌ عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ وَالْحَمْدُ لِلْهِ رَبّ الْعلِمِيْنَ ياالله تو مارى مجوك چوك ير مارا مواخذه نه كراور جم يروه بوجه نه دال جو توني جم س پہلے لوگوں پر ڈالا۔ یااللہ توہم پروہ بوجھ نہ ڈال جس کوہم برداشت نہیں کر سکتے۔ہمیں معاف کراور بخش اور ہم پر رحم کر۔ تو ہمارامولاہ ہم کو کافروں پر مدددے۔ پاک ہے تیر ارب لوگوں کے وصف سے برتر اور مرسلین پرسلام ہواوراللدر بالعالمین کیلئے ہی حدب۔

### مکتوب ۲۷

عرش کی حقیقت کے بیان میں جو عالم خلق اور عالم امر کے در میان برزخ ہے اور دونوں کارنگ رکھتاہے اور زمین و آسان کی قتم سے نہیں ہے اور کرسی اور اس کی وسعت کے بیان میں مولانا فرخ حسین کی طرف صادر فرمایاہے:-

الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالى كيلي حدب اوراس كريره

بندول يرسلام مو-

عُرِش مجید حق تعالیٰ کی عجیب وغریب مصنوعات میں سے ہے اور عالم کبیر میں عالم خلق اور عالم امر کے در میان برز خ ہے اور دونوں کارنگ ر کھتا ہے اور وہ عالم خلق جو چھ روز میں پیدا ہوا ہے بعنی زمین و آسان و پہاڑ وغیرہ جو آیت کریمہ حَلَقَ الْاَرْضَ فِنی یَوْمَیْنِ الْحُ میں واقع ہے۔ عرش کا وجود ان کی

پدائش سے مقدم ہے۔

جیسے کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ ھُوالَّذِی خَلَقُ السَّماوَاتِ وَالْاَرْضَ فِی یَوْمَیْنِ وَکَانَ عَرْشُهُ عَلَی الْمَاءِ (وہ حَق تعالی جس نے آسانوں اور زمین کو دودن میں پیدا کیاور اس کاعرش پانی پر تھا) بلکہ اس آیت ہے مفہوم ہو تا ہے کہ اس عالم خلق سے پانی بھی پہلے پیدا ہوا ہے۔ پس عرش مجید جس طرح زمین کی فتم سے نہیں ہے کیونکہ عرش عالم امر کابہت حصہ رکھتا ہے اور یہ نہیں رکھتے چونکہ عرش کو زمین کی نسبت آسانوں کے ساتھ زیادہ مناسبت ہے اس لئے آسانوں میں گناجا تا ہے۔ ورنہ در حقیقت نہ وہ زمین کی قتم سے ہنہ آسان کی قتم سے ۔ زمین و آسان کے احکام و آثار جدائیں اور عرش کے جدا۔

باقی رہامعاملہ کری کا۔ آیت کریمہ و سِع کُرْسِیَّہُ السَّموَاتِ وَالْاَرْضَ ہے مفہوم ہو تاہے کہ کری بھی آسانوں سے جداہے اور ان سب نے زیادہ و سیج ہے اور شک نہیں کہ کری عالم امر سے نہیں کیونکہ اس کوعرش کے اور جب عالم خلق سے ہو کر اس کی پیدائش آسانوں سے جداہے تو معلوم ہو تاہے کہ اس کی پیدائش ان چھ دنوں کے سواہو گی اور اس میں کوئی حرج نہیں۔ کیونکہ عالم خلق سب کا سب انہی چھ دنوں میں پیدا نہیں ہوا۔ کیونکہ پائی جوعالم خلق سے ہے ان چھ دنوں کے سواپیدا ہوا ہے اور ان سے اول پیدا ہوا ہے۔ جیسے کہ گرر چکا۔ چونکہ کری کا معاملہ اچھی طرح ہم پر کشف نہیں ہوا۔ اس کے اس کی شخصیق کو دوسرے وقت پر موقوف رکھا ہے۔ معاملہ اچھی طرح ہم پر کشف نہیں ہوا۔ اس کے اس کی شخصیق کو دوسرے وقت پر موقوف رکھا ہے۔ کیونکہ اللہ تومیر اعلم زیادہ کر)۔

اس تحقیق ہے دو قوی اعتراض دفع ہو گئے۔ایک یہ کہ جب زمین و آسان نہ تھے۔ توچھ دنول کی

تعین و تشخیص کہاں ہے ہوئی اور یک شنبہ کادن دوشنبہ سے کس طرح الگ ہوااور سہ شنبہ چار شنبہ سے اور پنج شنبہ سے جعہ کیونکہ ممتاز ہوا۔ جب زمین و آسان کی پیدائش سے پہلے عرش کی پیدائش معلوم ہو گئی توزمانه کا حصول متصور ہو گیااور دنوں کا ثبوت واضح ہو گیااور اعتراض دور ہو گیا پیہ ضروری نہیں کہ د نوں کا متیاز آفتاب کے طلوع و غروب پر ہی مخصوص ہو۔ کیونکہ بہشت میں پیہ طلوع و غروب نہیں لیکن دنوں کا متیاز ابت ہے۔ جیسے کہ اخبار میں وارد ہے۔

اور دوسر ااعتراض جود فع ہوا۔اوراس فقیر کے علم پر مخصوص ہے۔وہ یہ ہے کہ حدیث قدی میں آيا ہے۔ لا يَسْعُنِي أَرْضِي وَلَاسَمَآنِي وَلكِنْ يَسْعُنِي قَلْبُ عَبْدِالْمُؤْمِنِ (مِينَ الْحِين مِن ساسكتا ہوں نہ آسان میں لیکن مومن آدمی کے دل میں ساسکتا ہوں)اس حدیث سے معلوم ہو تا ہے کہ کامل ظہور مومن آدی کے قلب کے ساتھ مخصوص ہے اور اس کے سواکسی اور کویہ دولت حاصل نہیں لیکن مکتوبات میں اس کے برخلاف لکھاہے کہ ظہور اتم عرش مجید کیلئے ہے اور ظہور قلبی ظہور عرشی کا

ایک لمعہ ہے۔ اور پہلی تحقیق سے معلوم ہواکہ عرش کے آثار واحکام زمین و آسان کے آثار واحکام سے جدائیں اور پہلی تحقیق سے معلوم ہواکہ عرش کے آثار واحکام زمین و آسان اس وسعت کی لینی زمین و آسانوں میں حق تعالی کی گنجائش نہیں اور عرش میں ہے۔ ہاں زمین و آسان اس وسعت کی قابلیت نہیں رکھتے۔ یہ وسعت مومن آدمی کے دل کو حاصل ہے جو اس دولت کیلئے مستعد ہے پس وسعت قلبی کا حصہ زمین و آسانوں کے اعتبار سے ہے ندان تمام مصنوعات کے اعتبار سے جوعرش کو بھی شامل ہیں۔ کہ حدیث قدی کے مفہوم کے برخلاف متصور ہو۔ پس بید دوسر ااعتراض بھی رفع ہو گیا۔

جاننا چاہئے کہ جب زمین و آسان و مافیہا کوعرش مجید کے مقابلہ میں ظہور تام کا محل ہے۔ ڈالٹا ہوں تو بے توقف نیست ونابود ہو جاتے ہیں اور ان کا کوئی اثر نہیں رہتا۔ ہاں قلب انسانی جوعرش کے رنگ ہے رنگا ہوا ہے۔ باقی رہتا ہے اور محض لاشے نہیں ہو جاتاای طرح وہ ظہور جو فوق کی جانب میں ماوراء عرش لیعنی صرف عالم امرے تعلق رکھتا ہے۔ عرش کواس ظہور اور اس مرتبہ سے وہی نسبت ہے۔جوزمین و آسان کوعرش کے ساتھ تھی۔فوق کواپنے ماتحت کے ساتھ ای طرح کی نسبت ہے۔ حتی کہ عالم امر ختم ہو جائے اس دائرہ کے تمام ہونے کے بعد معاملہ جیرت وجہل میں پڑتا ہے اگر معرفت ہے تو مجہول الكيفيت ہے جو حادث كے عقل و فہم سے برتر ہے اب ہم انسان اور قلب انسان کے کچھ کمالات بیان کرتے ہیں۔ع

عیب ہے جلہ بگفتی ہنرش نیز بگو عیبے سب ہو چکے کچھ توہنراس کے کہو

6.27

عرش مجیداگرچہ زیادہ وسیج اور مظہر اتم ہے لیکن اپنی اس دولت کے حاصل ہونے کاعلم نہیں رکھتا اور ان کمالات کا شعور اس کو حاصل نہیں۔ برخلاف قلب انسانی کے کہ صاحب شعور ہے اور اپنے علم و معبر دیتے معمور ہے قلب کیلئے ایک اور بھی زیادتی ہے جس کو ہم بیان کرتے ہیں۔ غور سے سین معبر دیتے میں اگرچہ عالم خلق اور عالم امر سے مرکب ہے لیکن اس کو ہیئت وحدانی حقیقی حاصل ہم جس پر آثار واحکام متر تب ہیں اور عالم کبیر کویہ ہیئت وحدانی حاصل نہیں اور اگر ہے بھی تو اعتباری ہے۔ یس وہ فیوض جو اس ہیئت وحدانی کی راہ سے انسان اور قلب انسان کو پہنچتے ہیں۔ ہے بھی تو اعتباری ہے۔ یس وہ فیوض جو اس ہیئت وحدانی کی راہ سے انسان اور قلب انسان کو پہنچتے ہیں۔ عالم کبیر اور عرش مجید جو اس عالم کبیر کے قلب کی طرح ہے۔ ان فیوض و برکات سے بے نصیب ہے۔ دوسری وجہ زیادتی قلب کی میہ ہے کہ جزو خاکی جو فی الحقیقت خلاصہ مخلو قات ہے اور باوجود دور کی کے اقرب ظہورات ہے۔ اس جزو خاکی کے کمالات نے مجموعہ عالم صغیر میں سر ایت کی ہے۔ اور عالم کبیر میں چو نکہ در حقیقت یہ مجموعہ نہیں اس لئے یہ سر ایت مفقود ہے۔ پس قلب انسانی عرش مجید کے میں جو نکہ در حقیقت یہ مجموعہ نہیں اس لئے یہ سر ایت مفقود ہے۔ پس قلب انسانی عرش مجید کے برخلاف یہ کمالات بھی رکھتا ہے۔

جانتا چاہئے کہ یہ فضائل و کمالات جو قلب میں ثابت کئے جاتے ہیں جب اچھی طرح ملاحظہ کیا جاتا ہے تو معلوم ہو تا ہے کہ فضل جزئی میں داخل ہیں اور فضل کلی ظہور عرش کیلئے معلوم ہو تا ہے۔ عرش اور قلب کی مثال اس طرح معلوم ہوتی ہے کہ گویاا یک وسیع آگ ہے جس نے دشت وصح اکو منور کر دیا ہے اور اس آگ ہے مشعل بنالیں جس میں بعض امور کے لاحق ہونے ہے اس قتم کی اور نور انہتے پیدا ہو جائے جو اس آگ میں نہیں تو کچھ شک نہیں کہ یہ زیادتی صرف فعل جزئی ہی ثابت کرتی ہے۔ وَاللّٰهُ سُنہَ عَالَمُ بِحَقَائِقِ الْاَمُوْدِ کُلِّهَا تمام امور کی حقیقت کو الله تعالیٰ ہی جانتا ہے۔

رَّبَّنَا ٱتْمِهْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَنِيءٍ قَدِيْرٌ بِاللَّهُ تَوْمارے نُور كوكامل كراور جم كو بخش توسب پچھ كرسكتاہے۔

وَصَلَى اللهُ تَعَالَى عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَّالِهِ وَاصْحَابِهِ اَجْمَعِيْنَ - وَعَلَى جَمِيْع الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُرَسَلِيْنَ وَالْمَلَيْكَةِ الْمُقَرَّبِيْنَ وَبَارَكُ وَسَلَّمَ-

### مكتوب ۷۷

ایک عربصنہ کے جواب میں جس میں کلام صوفیاء پر اعتراض کئے ہوئے تھے اور آخر مکتوب میں لکھاتھا کہ احکام شرعیہ میں سے ہرایک تھم ایک در بچے ہے۔جوشہر مقصود تک پہنچانے والا ہے اور دوسرے استفساروں کے جواب میں مولانا حسن برکی کی طرف صادر

> راياے:www.maktabah.org

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى الله تعالى كيلي حد ب اور اس كر بر كزيده بندول يرسلام مو .

برادرم حن (کہ خدااس کے حال کو اچھاکرے) کا صحیفہ شریفہ آیا تشرع واستقامت کا حال پڑھ کربہت خوشی ہوئی۔

آپ نے لکھا تھا کہ وہ سلوک جو مشہور ہے اور سالکوں کا معتقد جو ہمارا مفہوم ہے یہ ہے کہ مبتدی کو ذکر کرناچاہئے تاو قتیکہ دل گویااور ذاکر ہو جائے۔ پھریہاں تک کہ ذکر کو چھوڑ کر الہامات و تجلیات کا محل ہو جائے۔ اور سالک مقام فنا تک پہنچ جائے۔ جو ولایت کا قدم اول ہے اور صوفیہ نے کہا ہے کہ فنایہ ہے کہ سالک کی دیدودانش میں ہے کہ سالک کی دیدودانش میں کچھ ندر ہے جس کو شہود و مشاہدہ وغیرہ بھی کہتے ہیں جس سے مقصود یہ ہے کہ سالک اپنز عم میں حق تعالیٰ کو دیکھتا ہے اور دو بین کو مشرک طریقت کہتے ہیں۔

اور آپ نے لکھاہے کہ یہ معارف وغیرہ فقیر کو بیقرار کردیتے ہیں کیونکہ اگران کا مقصود یہ ہے کہ حق تعالیٰ کو دنیا ہیں بھر وبصیرت ہے دیکھا جاتا ہے تو پھر اگر اس شہود اور رویت کا شعور رکھتے ہیں۔ تو یہ بھی مشرک طریقت ہیں اور اگریہ شعور نہیں رکھتے تو پھر خبر کس کی دیتے ہیں اور کس طرح دیتے ہیں۔ اور آپ نے لکھا تھا کہ جو کچھ دیکھتے ہیں خواہ مجلی صوری ہویا معنوی خواہ نوری وغیر ہاور اس مرئی کو حق تعالیٰ کی ذات جانتے ہیں اور مسمی بالغیر کو اس کا ظہور جانتے ہیں۔ اس فقیر کے نزدیک بے حاصل اور دوراز کارہے اور آیت کریمہ کیا نیس کیمٹیلہ شینی کے برخلاف ہے۔ آیت کریمہ کو تُدُو کُهُ الْاَبْصَادُ اس مطلب برگواہ ہے۔

پس یہ لوگ کیاد مکھتے ہیں اور کیاجانتے ہیں جو کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ کے سواکسی کونہ ہم دیکھتے ہیں نہ جانتے ہیں جس کانام انہوں نے شہود و مشاہدہ رکھاہے اور یہ سب فکر واندیشہ جواہل وعیال کی تدبیر میں میں میں نہ

لرتے ہیں غیر ہے یا نہیں۔

آپ کوواضح ہوکہ یہ سب بیہودہ اعتراض اور زبان در ازبال ہیں جو آپ نے مشائخ طریقت قدی مر ہم پر کی ہیں۔ ان کا باعث یہ ہے کہ آپ نے ان بزرگواروں کی مراد کو نہیں سمجھا۔ تو حید شہودی جس کے معنے ہیں ایک دیکھنا اور جو ماسوئ کے نسیان پر وابستہ ہے ان بزرگواروں کے نزدیک طریقت کی ضرورت میں ہے ہے۔ جب تک یہ حاصل نہ ہو۔ اغیار کی گرفتاری سے خلاصی نہیں ہوتی۔ اور آپ اس دولت اور دولت والوں پر ہنی اڑاتے ہیں۔ شہودرویت جو ان بزرگواروں کی عبارات میں واقع ہے اس دولت اور دولت والوں پر ہنی اڑاتے ہیں۔ شہودرویت جو ان بزرگواروں کی عبارات میں واقع ہے اس سے مراد حضور بیچونی ہے جو مرتبہ تیزیہ سے مناسب اور عالم چون کے ادر اک سے باہر ہے اور بیر

دولت حضور دنیا پیس باطن کے ساتھ مخصوص ہے۔ ظاہر کوہر وقت دوبنی سے چارہ نہیں اس واسطے کہتے ہیں کہ جس طرح عالم کبیر بیس مشرک و موحدہ کامل بیس کہ جس طرح عالم کبیر بیس مشرک و موحدہ کامل کا باطن ہر وقت خداوند تعالیٰ کی طرف لگارہتا کا باطن ہر وقت خداوند تعالیٰ کی طرف لگارہتا ہے اور اس کا ظاہر اہل وعیال کی تذہیر بیس اس بیس کوئی ڈر نہیں سے اعتراض بے سمجھی کے باعث ہے۔

آپ کواس قتم کی باتیں نہ کرنی چا ہمیں اور حق تعالیٰ کی غیرت نے ڈرناچاہئے معلوم ہو تاہے کہ اس وقت کے مدعی آپ کواس فتنہ و فساد پر آمادہ کرتے ہیں آپ کو بزرگوں کا لحاظ کرناچاہئے اگر آپ ان مدعوں کی بنی بنائی اور من گھڑت باتوں پر اعتراض کرتے تو بجاتھا۔ لیکن وہ امر جو قوم کے نزدیک مقرر اور طریقت میں ضروری ہے اس پر اعتراض کرنانامناسب ہے۔ آپ نے فقیر کے رسالوں اور مکتوبات میں دیکھاہے کہ تو حید شہودی کی نسبت کیا کچھ لکھاہے اور اس کو طریقت کی ضروریات سے مقرر کیا ہے۔

آپ کو چاہئے تھا کہ اس کے معنے دریافت کرتے اور ادب سے سوال کرتے یہ پہلا پھول ہے جو مولانا احمد علیہ الرحمۃ کی جدائی کے بعد کھلا ہے۔ مولانا کی زندگی میں اس قتم کی باتیں آپ سے بھی ظاہر نہ ہوئی تھیں۔ خیر اچھا ہوا کہ آپ نے لکھا اور آپ کو آگاہی ہوئی۔ آئندہ بھی جو پچھ ظاہر ہو تا رہ کھتے رہا کریں اور صحت وسقم کا ملاحظہ نہ کیا کریں۔ کیونکہ اگر صحیح ہوگا توخوشی کا باعث ہے اور اگر سقم ہوگا تو تنویشی کا باعث ہوگا میں سستی نہ کیا کریں۔ سال کے بعد آپ کا خط قافلہ کے ہمراہ آتا ہے۔ سال میں ایک بار تو تھے توں کا لکھنا ضروری ہے جب تک آپ نہ لکھیں نہ پوچھیں تب تک گفتگو کا راستہ نہیں کھلا ۔

آپ نے پوچھاتھا کہ قلب ظاہر کی قتم ہے ہے یا باطن سے۔عارف کے ظاہر و باطن کا حال ایک مکتوب میں لکھا ہوا ہے۔ ملا عبدالحی کو لکھوں گا کہ اس کی نقل آپ کو بھیج دے آپ دہاں سے ملاحظہ کرلیں۔

نیز آپنے پوچھاتھا کہ وہ طریق جو تجلیات و کشفیات کے بغیر ہے اس طریق کے منتہی و متوسط کی شاخت کا طریق کیا ہے۔

آپ کوواضح ہو کہ اگریہ سالک جس کواپنے احوال کاعلم نہیں۔ شیخ کامل، مکمل، راہ دال ، راہ بیل کا خدمت میں ہے تواس کے حال پر شیخ کاعلم ہی اس کیلئے کافی ہے اس کے بتلانے سے انتہاء و توسط کو معلوم کریگا۔ نیز اگروہ شیخ اس کو خلق کے ارشاد کیلئے ایک قسم کی اجازت دیدے تو مریدوں کے احوال اس کے کمالات کے آئینے ہو نگے۔ جن میں اپنے تقص و کمال کو و کچھ لے گا۔ انتہا کے پہنچانے کیلئے دوسر انشان میں ہے کہ سالک کو حق تعالی کے سواکس سے تعلق نہیں رہتا اور اس کاسینہ تمام ماسوا کے تعلقات سے خالی و

صاف ہو جاتا ہے نہایت کے بہت سے مرتبے ایک دوسرے کے اوپر بیں مگر نہایت میں پہلا قدم یہی ہے۔ جس کاذکر ہو چکا ہے۔ وَاللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُوَقِقُ۔

نیز آپ نے لکھاتھا کہ وہ معارف جواس بے سر وسامان کو تسلی دیے ہیں۔معارف شریعہ ہیں گویا احکام شرعیہ میں سے ہر ایک حکم در یچہ ہے جو شہر مقصود تک پہنچانے والا اور اس شہر بے نشان کا پہتہ بتانے والا ہے اور بیت مد نظر ہے۔

مابسفرے رویم عزم تماشاکراست مابراوے رویم کز ہمہ عالم وراست ترجمیے ہم ہیں یہاں مسافر ویکھیں کیا تماشا

جاتے ہیں اس طرف جو عالم سے ب زالا

آپ کی مید معرفت اصلی اور بہت اعلیٰ اور بہت امید بخشنے والی ہے۔اس معرفت کے مطالعہ نے بڑا خوش کیا۔ حتی کہ مکتوب کی پہلی پر اگندگی کو بھی دور کر دیا۔ حق تعالیٰ اس راہ سے آپ کو منزل مقصود تک پہنچائے۔

نیز آپ نے پوچھاتھا کہ بعض مر داور عور تیں آ آ کر طریقہ سکھنے کی التماس کرتے ہیں لیکن اس کھانے پینے سے جو سود سے حاصل ہو۔ پر ہیز نہیں کرتے اور کہتے ہیں کہ ہم حیلہ شرعی سے اس کو در ست کر لیتے ہیں ان کو طریقت کی تعلیم دینے کی اجازت ہے یا نہیں۔ آپ ان کو طریقہ سکھا ئیں اور محرمات سے بچنے کی ترغیب دیں۔امیدہے کہ طریقہ کی برکت سے اس شبہ سے نکل آئینگے۔

نیز آپ نے ان دوسفید نشانوں کے بارہ میں پوچھاتھا جو مشرق کی طرف ایک دوسرے کے پیچھے ظاہر ہوئے تھے۔ یاروں کے استفسار کے بعد اس بارہ میں بھی ایک مکتوب لکھا ہے۔ ملا عبدالحی کو کہا جائیگا۔اس کی نقل انشاءاللہ آپ کو بھی ارسال کردے گا۔

نیز آپ نے پوچھاتھا کہ کلام اللہ ختم کرنااور نماز نفل کا پڑھنااور تشبیح و تہلیل کرنااور اس کا تواب ماں باپ یااستادیا بھائیوں کو بخشا بہتر ہے یا کسی کو نہ بخشا بہتر ہے۔ واضح ہو کہ بخشا بہتر ہے کیو نکہ اس میں اپنا بھی نفع ہے اور غیر کا بھی اور عجب نہیں کہ اس عمل کودوسر وں کے طفیل قبول کرلیں اور نہ بخشنے میں اپنائی نفع ہے۔ والسلام۔

## مکتوب ۷۸

اس طا كفه عاليه كى محبت واخلاص كے بيان ميں كه بيه محبت واخلاص فنافى الله اور بقا بالله كازينه بـ اوراس كے مناسب بيان ميں واراب خان كى طرف صادر فرمايا بـ:-الْحَمْدُ لِلهِ وَسَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالى كيلئ حمر ب اور اس كے برگزيدہ

بندول پرسلام ہو۔

یہ ایک بوی خوشگوار دولت ہے جو آپ کے خاندان میں محسوس ہوتی ہے یعنی باوجوداسباب غنا
اور استغنا کے پھر بھی آپ کو فقراء کے ساتھ نیاز مندی اور اس طبقہ کی خدمت گزاری کا خیال ہے
جس سے معلوم ہو تاہے کہ آپ کواس طاکفہ عالیہ کے ساتھ بوی محبت واخلاص ہے اور اس فرقہ ناجیہ
کے ساتھ بوی اعلیٰ دوستی ہے اس گروہ کے محبول کیلئے اَلْمَرْءُ مَعَ مَنْ اَحَبُّ کی بشارت کافی ہے۔ اور
اس طاکفہ کے جیبول کیلئے کھم قوم آلا یکشقی جَلِیسُٹھی کی خوشخری وائی ہے جب اللہ تعالیٰ کی
عنایت سے یہ محبت بہال تک غالب آجائے کہ دل سے دوسروں کی محبت اور تعلقات کو دور کر سے اور
افراز محبت لیعنی محبوب کی اطاعت اور اس کی مراد پر قائم رہنا اور اس کے اخلاق واوصاف سے مخلق
ہونا ظاہر ہوجائے تو اس وقت محبوب میں فنا خاصل ہو جاتی ہے جس کو فنافی الشخ کہتے ہیں جو اس راہ میں
ولایت حاصل ہوتی ہے غرض اگر ابتداء میں کسی کے وسیلہ کے بغیر محبوب حقیقی کا جذب و انجذاب
میسر ہوجائے تو ہوی اعلیٰ دولت ہے اس سے فناو بقاحاصل ہوتی ہے ورنہ شخ کا مل مکمل کا وسیلہ مزوری
میسر ہوجائے تو ہوی اعلیٰ دولت ہے اس سے فناو بقاحاصل ہوتی ہے ورنہ شخ کا مل مکمل کا وسیلہ مزوری
میسر ہوجائے تو ہوی اعلیٰ دولت ہے اس سے فناو بقاحاصل ہوتی ہے ورنہ شخ کا مل مکمل کا وسیلہ مزوری
میسر ہوجائے تو ہوی اعلیٰ دولت ہے اس سے فناو بقاحاصل ہوتی ہے ورنہ شخ کا مل مکمل کا وسیلہ مزوری

برشکرغلطیداے صفرائیاں ازبرائے کورئے سودائیاں ترجمیے گر پڑو شکر پہتم صفرائیو

کور سودائی ہیں سار سے بل پڑو

اس فتم كى باتيں طالبوں اور بوالہوسوں كى ترغيب اور شوق دلانے كيلئے لکھى جاتى ہیں۔ وَاللّٰهُ سُنجانَهُ الْمُهِ فَقُ

باقی مطلب سے ہے۔ کہ اس خط کا لانے والا محمد قاسم بزرگ زادہ ہے اور فقر اکی خدمت میں رہا ہے۔ چونکہ اپنے بوے بھائی کی خدمت میں بری نازو نعمت سے پرورش یافتہ ہے۔ اس لئے زمانہ کی محنتوں سے نا آشنا ہے۔ اب آپ کی ملاز مت کا شوق رکھتا ہے۔ اگر اپنی سرکار کے ملاز موں میں داخل کر کے اس کے حال پر توجہ والتقات فرمائیں۔ آپ کے کرم سے بعید نہیں۔ زیادہ لکھنا باعث تکلیف ہے۔ والسلام۔

### مكتوب ٧٩

ایک رسالہ کے جواب میں جو کفر حقیقی سے منہ پھیرنے اور اسلام حقیقی کی طرف آنے کے بارہ میں کلھاہوا تھا۔ شخ پوسف برکی کی طرف صادر فرمایا ہے:- الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالَى كيليَ حرب اور اس كى بر گزيده بندول يرسلام ہو۔

رسالہ جو آپ نے لکھ کر مولانا عبدالحی کے حوالہ کیا تھا تاکہ دکھائے اس نے اتنی مدت نہ دکھایا حتی کہ جس دن مولانا بابوروانہ ہوئے اس دن رسالہ کو لا کر حاضر کیا۔ اس کا مطالعہ کر کے بڑی خوشی ہوئی۔ کیونکہ کفر کی طرف آنے کا حال اس میں درج تھا۔ ہوئی۔ کیونکہ کفر کی طرف آنے کا حال اس میں درج تھا۔ جس طرح اسلام مجازی کفر مجازی سے بہتر ہے کفر طریقت میں سب سکر ہی سکر ہادر اسلام طریقت میں صحوبی صحو۔ جس طرح صحو مجازی سکر مجازی سے بہتر ہے۔ کفر طریقت میں سب سکر ہی سکر ہادر اسلام طریقت میں صحوبی صحو۔ جس طرح صحو مجازی سکر مجازی سے بہتر ہے۔ کفر طریقت کا تمرہ تشبیہ ہاور اسلام طریقت کا تمرہ تشبیہ ہادر تزیہہ کے در میان فرق ہے ای قدر طریقت کے کفر واسلام کے در میان فرق ہے۔ یعن اور اس کو اسلام کے در میان فرق ہے۔ بعض لوگ تشبیہ و تنزیبہ کے جمع کرنے کو اختیار کرتے ہیں اور اس کو اسلام کے در میان فرق ہے۔ ورنہ کمال جانتے ہیں۔ یہ تنزیبہ تھی تثبیہ کی قتم سے ہے جو ان کی نظر میں تنزیبہ دکھائی دیتی ہے۔ ورنہ تشبیہ کی کیا مجال ہے کہ تنزیبہ حقیق کے ساتھ جمع ہو جائے اور اس کے انوار کی شعاعوں میں نیست و ناور نہ وجائے۔

بلے ہر جابود مہر آشکارا سہاراجز نہاں بودن چہیارا ترجمیے بھلا جس جا پہ ہو سورج چکتا سہا ہر گز نہیں اس جا دمکتا حق تعالیٰ نبی علی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ محقیقی کی حقیقت سے مشرف فرمائے۔ مولانا بابو چونکہ بالکل تیار تھے اس واسطے چند کلموں پر اختصار کیا گیا۔اَکسَکلامُ عَکَیْکُمْ وَعَلَی مَنْ لَدَیْکُہْ۔

# مكتوب ٨٠

اس بیان میں کہ آپ سے پوچھا گیا تھا کہ تمہیدات عین القصات میں لکھا ہے کہ جس کو تم خدا جانتے ہو جارے نزدیک خدا ہے۔ جارے نزدیک خدا ہے۔ جانتے ہو جارے نزدیک خدا ہے۔ جانتے ہو الدین کا طرف صادر فرمایا ہے: -الْحَمْدُ لِلّٰهِ وَسَلَامٌ عَلَی عِبَادِهِ الَّذِیْنَ اصْطَفَی اللہ تعالیٰ کیلئے حمہ ہے اور اس کے برگزیدہ

بندول يرسلام مو-

. آپ کا صحیفہ شریفہ جو بڑی محبت واخلاص اور مودت واختصاص سے لکھ کر روانہ کیا تھا پہنچا، بڑی

خوشی ہوئی اللہ تعالیٰ آپ کواس دولت پراستقامت عطافرمائے کیونکہ ہر گروہ کامحب اس گروہ کے ساتھ ہے۔ اَلْمَوْءُ مَعَ مَنْ اَحَبُّ (آدمی ای کے ساتھ ہوگا۔ جس کے ساتھ اس کی محبت ہوگا) حدیث نبوی میالیہ ہے۔ میالیہ ہے۔ علیہ ہے۔

آپ نے تمہیدات عین القضات کی عبارت کے معنے پوچھے تھے کہ اس میں لکھا ہے کہ جس کو تم خداجانے ہووہ ہمارے نزدیک محمہ عظیمہ ہورجس کو تم محمہ علیہ جانے ہو وہ ہمارے نزدیک محمہ عظیمہ ہورجس کو تم محمہ علیہ جانے ہو وہ ہمارے نزدیک محمہ علیہ ہورجہ ہورجہ ہورجہ ہورجہ ہورجہ ہورجہ کی عبار تیں جو توحید واتحاد کی خبر دیتی ہیں سکر کے غلبوں میں جو مرتبہ جح ہور جس کو کفر طریقت سے تعمیر کرتے ہیں۔ مشاکح قد س سر ہم سے بہت صادر ہوتی ہیں۔ اس وقت دوئی اور تمیز ان کی نظر سے دور ہو جاتی ہو اور ممکن کو عین واجب معلوم کرتے ہیں بلکہ ممکن کو ہو بیاتے ہی نہیں اور جب واجب کے سواچھ ان کا مشہود نہیں ہو تااس صورت میں اس عبارت کے معنے سے ہو نگے کہ وہ انتیاز اور مغائرت نہیں۔ بلکہ وہ ایک خداتعالی اور محمہ علیہ کے در میان ہے۔ ہمارے نزدیک وہ انتیاز اور مغائرت نہیں۔ بلکہ وہ ایک جو ایک ہونے سے بھی منزہ ہے۔ دوسرے کا عین ہے جب تمام ممکنات سے مغائرت کی نسبت دور ہو جائے تو پھر محمد رسول اللہ جو حق تعالی کے کمالات کا مظہر انم سے ہیں۔ ان کے انتیاز کی نسبت کس طرح ثابت رہے یہ دید مرتبہ جمعے کے ساتھ ہی مخصوص ہے جب بیں۔ ان کے انتیاز کی نسبت کس طرح ثابت رہے یہ دید مرتبہ جمعے کے ساتھ ہی مخصوص ہے جب سالک اس مقام سے بلند چلا جاتا ہے اور سکر کی افراط سے آئھ کھو لیا ہے تو محمہ علیہ کی کوبندہ ہیا ہو ایک کی الرسول جانتا ہے جیسے کہ ابتداء میں جانتا تھا۔ آئیتھایّہ ہی الرَّجُو عُ اِلَی الْبِدَایةِ (نہایت ہی بدایت کی داریت کی الرسول جانتا ہے جیسے کہ ابتداء میں جانتا تھا۔ آئیتھایّہ ہی الرَّجُو عُ اِلَی الْبِدَایةِ (نہایت ہی بدایت کی داریت کی در دریت کی داریت کی در دریت کی داریت کی در دریت کی دریت

واضح ہو کہ مبتدی اور منتبی دونوں صورت میں مشترک ہیں یہی اشتر اک منتبی کیلئے پردہ ہے جس کے باعث لوگوں کی نظروں سے پوشیدہ رہتاہے۔ورنہ ع

چه نبت خاک را با عالم پاک

جب متوسط کو منتهی کے ساتھ کچھ نبیت نہیں تو مبتدی دوراز معاملہ کو اس کے ساتھ کیا نبیت ہوگی۔رَبَّنَاۤ اَتْمِمْ لَنَا نُوْرَ نَاوَاغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْىءٍ قَدِيْرٌ (ياالله تو ہمارے نور کو کامل کراور ہم کو بخش توسب کچھ کر سکتاہے) وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَعَلَى مَنْ لَدَيْكُمْ۔

#### مكتوب ٨١

پند نصیحت اور و نیا کی بیہودہ زیب وزینت ہے بیچنے کے بیان میں محمد مر اد تو بیگی کی طرف صادر فرمایا ہے:-مزیر دور بنٹر مرب کا میں میں میں کا دیس کا دیکر کی در مربط شال کیا ہے جس میں مالاس کی مرا

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى (الله تعالى كيلي حدب اوراس كر ركزيه

بندول پرسلام ہو)۔

ایسانہ ہو کہ یاران نیک انجام بچوں کی طرح دنیائے کمینی کی بیہودہ زیب وزینت اور نگمی سج دھج جو الظاہر طراوت و حلاوت رکھتی ہے پر فریفتہ ہو جائیں اور دشمن لعین کے ورغلانے سے مباح کو چھوڑ کر مشتبہ میں اور مشتبہ سے حرام میں جاپڑیں اور اپ مولا جل شاند سے خبل اور شر مندہ ہوں۔ تو بہ وانا بت میں وزیر قاتل جائے۔

میں قدم رائخ رکھناچاہے اور منہیات شریعہ کوزہر قاتل جانناچاہے۔ ہمہ اندرز من بتواین است کہ توطفلی وخانہ رنگین است

ترجمے نفیحت ہے تھے سے بی سر بر کہ لڑکا ہے تو اور رنگین ہے گہر

حق تعالی نے اپنی کمال کرم ہے آپ بندوں پر مباحات کا دائرہ وسیج کیا ہے وہ محف بہت ہی بدیخت ہے جوابی تنگدلی کے باعث اس وسعت کو تنگ خیال کر کے اس دائرہ وسیع کے باہر قدم رکھے اور حدود شرعیہ کو لازم پکڑنا چاہئے اور ان حدود سے اور حدود شرعیہ کو لازم پکڑنا چاہئے اور ان حدود سے سر مو تجاوز نہ کرنا چاہئے۔ رسم وعادت کے طور پر نماز پڑھنے والے اور روزہ رکھنے والے بہت ہیں۔ لیکن پر ہیزگار جو حدود شرعیہ کی محافظت کریں۔ بہت کم ہیں۔ وہ فارق یعنی فرق کر نیوالی شے جو حق کو باطل ہے اور جھوٹے کو سیچ سے جدا کرے۔ یہی پر ہیزگاری ہے۔ کیونکہ نماز وروزہ تو جھوٹا اور سیا باطل ہے اور جھوٹے کو سیچ سے جدا کرے۔ یہی پر ہیزگاری ہے۔ کیونکہ نماز وروزہ تو جھوٹا اور سیا باطل ہے اور سول اللہ علیہ نے فرمایا ہے۔ اُلا تعدل بالو عین اگری کے برابر اور کوئی شے نہیں) یادر اسول اللہ علیہ کھانے ہیں اور نفیس کباس پہنتے ہیں۔ لیکن لذت کا پانا اور نفع حاصل کرنا فقراکے طعام ولباس میں ہے۔ ع

آئکہ آل داد بھاہاں بگدایان ایں داد ترجمہ جودیاشاہوں کو اس نے سے گداؤں کو دیا

آں وایں میں بہت فرق ہے۔ کیونکہ آں رضائے مولی ہے دور ہے اور ایں اس کی رضائے نزدیک نیز آں کا حماب بھاری ہے اور ایس کا حماب ہلکا۔ رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَّدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيٍّ لَنَا مِنْ اَمْوِنَا رَشَدًا (یا اللہ تواپے پاس سے ہم پر رحمت نازل فرمااور ہمارے کا مول سے ہمارے نصیب ہدایت کر)۔

یر خور داری سلطان مراد نے توب وانابت کی توفیق پائی ہے اور طریقہ اخذ کیا ہے حق تعالیٰ اس کو ابت قدمی اور استقامت عطاکرے۔السَّلامُ عَلَیْکُمْ وَعَلَی سَائِدِ الْاِنْحُوانِ (آپ کواور تمام دوستوں

كوالسلام عليم)\_

### مكتوب ٨٢

دنیائے کمینی سے بچنے اور شریعت غرا پر ترغیب دینے کے بیان میں خواجہ شرف الدین حسین کی طرف صادر فرمایاہے:-

ٱللَّهُمَّ صَغِرِ الدُّنْيَا بِاَعْيُنِنَا وَكَبِّرِ الْالْحِرَةَ فِى قُلُوْبِنَا بِحُرْمَةِ حَبِيْبِكَ عَلَيْهِ وَعلَى الِهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ بِاللَّهُ تُوَاسِحْ حَبِيبِ عَلِيْتَهُ كَ طَفِيلَ دَنِيا كُوبَارِي ٱلْكُمُونِ مِينَ حَقِيرَ اور آخرت كوبراد كھا۔

اے میرے عزیزاور باتمیز فرزند! دنیای بیہودہ زیب وزینت کی طرف راغب نہ ہونااوراس فائی سے دھج پر فریفتہ نہ ہونا۔ بلکہ کو شش کرناکہ تمام حرکات و سکنات میں شریعت روشن کے موافق عمل کیا جائے اور ملت نورانی کے مطابق زندگی بسر کی جائے۔ اول اپنے اعتقاد کوائل سنت وجماعت کے عقائد کے موافق در ست کرنا چاہئے۔ پھر احکام فقہیہ کے مطابق عمل کرنا چاہئے۔ خاص کر اداء فرائض میں بوی و شش کرنی چاہئے اور حل وحر مت میں بوی احتیاط ہجا لانی چاہئے اور عبادات نافلہ کو عبادات فرائض کے مقابلہ میں راستہ میں چھیکے ہوئے کوڑے کی طرح بے اعتبار جانا چاہئے۔ اکثر اس زمانہ کے لوگ نقلوں کو رواج دیتے ہیں اور فرائض کو خراب کرتے ہیں۔ نوا فل کے اداکر نے میں بوی کوشش کرتے ہیں اور فرائض کو خوار اور بے اعتبار جانا جانے ہیں۔ نوا فل کے اداکر نے میں بوی کوشش کرتے ہیں اور فرائض کو خوار اور بے اعتبار جانے ہیں۔

روپیہ سب کاسب وقت ہے وقت مستحق اور غیر مستحق کو دیتے ہیں۔ لیکن ایک دھیلہ زکوۃ کے طور پر خرچ نہیں کر سکتے۔ یہ نہیں جانتے کہ ایک دھیلہ زکوۃ کے طور پر مصرف شرعیہ میں دیناصد ہا صدقہ نافلہ سے صدقہ نافلہ سے مہتر ہے۔ کیونکہ اداءز کوۃ میں حق تعالی کے حکم کی بجا آور کی ہے اور صدقہ 'نافلہ میں اکثر ہواء نفسانی کی تابعد ارک اسی واسطے فرض میں ریا کی گنجائش نہیں اور نفل میں ریا کا دخل ہے۔ یہی سب ہے۔ کہ زکوۃ کو ظاہر کر کے دینا بہتر ہے۔ تاکہ تہمت دور ہو جائے اور صدقہ نافلہ کوچھپا کردینا بہتر ہے۔ جو قبولیت کے لئے مناسب ہے۔

غرض جب تک احکام شرعیہ کولازم نہ پکڑیں۔ تب تک دنیا کی مضرت سے نہیں نیج سکتے۔اگر دنیا کاترک حقیق میسر نہ ہو۔ تو ترک حکمی میں کو تاہی نہ کرنی چاہئے اور وہ اقوال وافعال میں شریعت کالازم پکڑنا ہے۔ وَاللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُوَفِقُ وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدای سلام ہواس شخص پر جس نے مدایت کاراستہ اختیار کیا۔

### مكتوب ٨٣

اس طاکفہ عالیہ کی محبت میں جو سعاد توں کا سرمایہ ہے اور اس کے مناسب بیان میں میر محمود کی طرف صادر فرمایا ہے:-میر محمود کی طرف صادر فرمایا ہے:- سام میں محمود کی طرف صادر فرمایا ہے:- الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَام على عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالى كيليَ حمر ب اور اس كر بر كزيده بندول يرسلام ہو۔

ان حدود کے فقراکے اوضاع واحوال حمر کے لا کُق ہیں اور اللہ تعالیٰ سے دعاہے کہ آپ کو سلامتی اور عافیت اور شریعت پر نابت قدمی اور استقامت عطافر مائے۔

اس برادر عزیز نے جواس فقیرے طریقہ اخذ کیا تھا۔ اگر چہ صحبت (جوان بزر گواروں کے نزدیک اصل عظیم ہے) کے کم ہونے کے باعث عمدہ ثمرات وبر کات اس پر متر تب نہیں ہوئے۔ لیکن اگر تھوڑا ساحی ارتباط بھی جو طریقہ کے لوازم سے ہے۔ باتی رہاہو۔ تو یہ بھی دولت عظیم ہے۔ لِاکَ الْمَمْوٰءَ مَعَ مَنْ اَحَبَّ کیونکہ آدمی ای کے ساتھ ہوگا۔ جس کے ساتھ اس کی محبت ہوگی۔

پہلی برکت جو صحبت اول میں اس طریقہ عالیہ کے مبتدی رشید کو حاصل ہوتی ہے۔ مطلوب حقیقی کی طرف قلب کی دائی توجہ ہے۔ یہ دوام توجہ تھوڑی مدت میں نسیان ماسواتک پہنچادی ہے۔ اگر طالب بالفرض ہزار سال تک جئے۔ حق تعالیٰ کاغیر اس نسیان کے باعث جو اس کے ماسواسے حاصل ہو چکاہے۔ بھی اس کے دل میں گزرنے نہ پائے اور اگر تکلف و تعمل سے بھی اس کو یاد دلا کیں۔ تو یاد نہ کرے۔ جب یہ نبعت حاصل ہو جائے تو گویاس راہ میں پہلا قدم حاصل ہو گیا۔ دوسرے، تیسرے، چوتھے قدم کی نبیت کیا لکھا جائے۔ الْفَلِیْلُ یَدُنُ عَلَی الْکَوْنِ وَالْفَطْرَةُ تَنْبِیءُ عَنِ الْبَحْوِ الْغَدِیْوِ (تھوڑا بہت پردلالت کرتاہے اور قطرہ دریائے ناپیداکنار کی خبر دیتاہے)۔

اس سے مقصود دوستوں کی ترغیب ہے۔اللہ تعالیٰ ان کو نفع دے۔ میاں عبدالعظیم نے آپ کی محبت واخلاص کے حالات کوزبانی بیان کیاہے۔جواس گفتگو کا باعث ہوئے ہیں۔

وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَعَلَى سَائِوِ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَاى وَالْتَزَمَ مَتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ سَلَامِ مِو آپ پر اور اس شخص پر جس نے ہدایت اختیارکی اور حضرت محمد مصطفیٰ عَلِیْتَهِ کی متابعت کولازم کپڑا۔

# مکتوب ۱۸

بعض نصحتوں کے بیان میں شخ حمید بنگالی کی طرف صادر فرمایا ہے:-بِسْمِ اللهِ الوَّحْمانِ الوَّحِيْمِ ال

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى الله تعالى كيليَ حدب اور اس كر بر كريده بندول يرسلام بو-

برادر عزیزمیاں شخ حمید نے عجب گوشہ نشینی اختیار کی ہے۔ کہ سلام و پیام کی بھی گنجائش نہیں

ر ہی۔اس سنات آٹھ سال کے عرصہ میں آپ کی طرف ہے ایک یبی خط آیا ہے اور وہ بھی ناتمام اور ناسر انجام۔اس طرف ہے جو خط جاتے ہیں۔معلوم نہیں کہ آپ کو پہنچتے ہیں یا نہیں۔

برادرم شخ عبد الحی اپ وطن کو جانے والے ہیں۔ فقیر نے ان کو کہا ہے کہ ایک بار آپ تک جائیں اور آپ کے احوال پر اطلاع پائیں۔ شخ عبد الحی پانچ سال تک خدمت میں رہے ہیں۔ اکثر خدمات حضور اس کے متعلق رہے ہیں اور علوم و معارف سے سیر اب ہیں اور جذبہ وسلوک کے احوال سے واقف ہیں۔ مشار الیہ کو کہا ہے۔ کہ چندر وز آپ کی منزل میں تھہریں اور علوم و معارف جو وقت و حال کے مناسب ہوں۔ بیان کریں۔ اپنے احوال گذشتہ اور موجودہ از قتم احوال و مواجیر سب مشار الیہ کے مناسب ہوں۔ بیان کریں۔ اپنے احوال گذشتہ اور موجودہ از قتم احوال و مواجیر سب مشار الیہ کی بیان بیان کریں اور جو کچھ وہ آپ کو فقیحت کریں۔ قبول کریں۔ باتی احوال مشار الیہ آپ کی خدمت میں بیان کریں گے اختاء اللہ تعالی ۔ وَ السَّلَامُ عَلَیْکُمْ وَ عَلَی سَائِرِ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَای سلام ہو آپ پر اور اس مختص پر جس نے ہدایت اختیار کی۔

مكتوب ٨٥

شیخ عبدالحی کے بعض کمالات کے بیان میں شیخ نور محد کی طرف صادر فرمایا ہے:-اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَام " عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالیٰ کیلئے حمہ ہے اور اس کے برگزیدہ بندول برسلام ہو۔

اس طرف کے فقرا کے احوال واوضاع حمد کے لائق ہیں اور آپ کی استقامت حق تعالیٰ ہے مطابی ہے۔

مطلوب ہے۔

برادرم شخ میاں عبدالحی آپ کا ہم شہر ہے۔ آپ کے قرب وجوار میں آیا ہے علوم و معارف غریبہ کا نسخہ ہے اور اس راہ کی ضروری چیزیں اس کے پاس بہت ہیں۔ اس کی ملا قات دور افقادہ یاروں کیلئے غنیمت ہے کیونکہ نیا آیا ہے اور نئی چیزیں لایا ہے۔ فناوبقاء کا اس کے پاس نثان ہے اور جذبہ وسلوک کا اس کے پاس بیان ہے بلکہ فناوبقاء متعارف کے سوااور جذبہ وسلوک مقررہ سے آگے بھی واقف ہے۔ بلکہ وہاں اس کا گزر ہے۔ مکتوبات کے بہت سے معارف غریبہ اس نے سے ہوئے ہیں اور حتی المقدور استفسار کر کے حاصل کئے ہوئے ہیں۔ والله سُنجانَهُ الْمُوقِقُ آپ اپ ایوال کو مفصل طور پر مشار الیہ کے پاس بیان کردیں اس سے زیادہ کیا لکھا جائے۔ والسلام۔

### مكتوب ٨٦

خطے جواب میں شخ طاہر بد حتی کی طرف صادر فرمایا ہے:-اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالیٰ کیلئے حدے اور اس کے برگزیدہ

بندول پرسلام ہو۔

مغزز بھائی کا خط آیا۔ معارف مندرجہ کا احوال پڑھ کر بہت خوشی ہوئی۔ یہ کس قدر اعلیٰ دولت ہے کہ محبان مخلص سب سے ہاتھ دھو کر حق تعالیٰ کی پاک بارگاہ کی طرف متوجہ ہوں اور ماسوا پر پشت پا مار کر بالکل ای کے بور ہیں۔

اس طرف کے باقی حالات برادرم شخ عبدالحی مفصل بیان کرے گا۔ علوم و محارف زبانی اور خط مشار الیہ کے پاس بہت موجود ہیں۔ اس لئے ان کی نسبت کچھ نہیں لکھا گیا۔ نبی علیہ اور ان کی آل بزرگوارے طفیل اللہ تعالیٰ تمام کاموں کا انجام بخیر کرے۔ والسلام۔

### مكتوب ٨٧

نفیحتوں کے بارہ میں فتح خال افغان کی طرف صادر فرمایاہ:-

الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالَى كَلِيَّ حَمْ سِ اور اس كَ بر گزيده بندول يرسلام ہو۔

مسلون آپ کامکتوب شریف جو فقراک کمال محبت واخلاص پر مشتمل تھا۔ پہنچاحق تعالیٰ فقراء کی محبت پر آپ کواستقامت بخشے۔

سب سے اعلی نصیحت جودوستان سعاد تمند کے لائق ہوہ یہ ہے کہ سنت سنیہ علی صاحباالصلاة والتحیہ کی متابعت کریں اور بدعت نالبند یدہ سے بچیں۔ جو شخص سنتوں میں سے کسی سنت کوجو متروک العمل ہو چکی ہوزندہ کریگا تو اس کیلئے سو شہید کا ثواب ہے تو پھر معلوم کرناچا ہے کہ جب کوئی فرض یا واجب کوزندہ کریگا تو اس کو کس قدر ثواب ملے گا۔ نماز میں ارکان کا تعدیل کرناچو اکثر علماء حنفیہ کے دردیک واجب ہے اور امام ابو یوسف اور امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک فرض ہے بعض علماء حنفیہ کے نزدیک سنت۔ اکثر لوگوں نے اس امر کو ترک کردیا ہو اہے اس ایک عمل کازندہ اور جاری کرنا سو شہید نی نزدیک سنت۔ اکثر لوگوں نے اس امر کو ترک کردیا ہو اے اس ایک عمل کازندہ اور جاری کرنا سو شہید نی سبیل اللہ کے ثواب سے زیادہ ہو گا۔ باتی احکام شرعیہ لیخن طال و حرام و مکر وہ کا بھی یہی حال ہے۔ علماء نے فرمایا ہے کہ نیم دانگ اس شخص کو واپس دے دینا جس سے خلاف شرع ظلم سے لیا ہو۔ دو سودر ہم صدقہ کرنے سے بہتر ہے۔ علماء نے فرمایا ہے کہ اگر ایک شخص کے نیک عمل پنجبر کے نیک عملوں کی طرح ہوں اور اس پر نیم دانگ جتنا کسی کا حق باقی رہا ہو تو اس شخص کو بہشت میں نہ لیجا کیں گے جب تک اس نیم دانگ کوادانہ کرے گا۔

غرض ظاہر کواحکام شرعیہ ہے آراستہ کرکے باطن کی طرف متوجہ ہوناچاہئے۔ تاکہ غفلت کے ساتھ آلودہ نہ رہے کیونکہ باطن کی الداد کے بغیر احکام شرعی ہے آراستہ ہونا مشکل ہے۔ علماء صرف

فتویٰ دیتے ہیں اور اہل اللہ کام کرتے ہیں۔ باطن میں کو شش کرنا ظاہر کی کو شش کو متلزم ہے اور جو کوئی باطن ہی کی درستی میں لگارہے اور ظاہر کی پرواہ نہ کرے۔وہ ملحدہے اور اس کے وہ باطنی احوال استدرائح ہیں۔ باطنی حالات کے درست ہونے کی علامت ظاہر کو احکام شرعیہ سے آراستہ کرناہے۔ استقامت کا طریق یہی ہے۔وَ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُوقِقُ (اللہ تعالیٰ توفیق ویٹے والاہے)۔

### مكتوب ٨٨

قضا پر راضی ہونے اور مولی کے فعل سے لذت پانے کے بیان میں ملا بدلیج الدین کی طرف صادر فرمایا ہے:-

اَلْحَمْدُ لِلهِ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى الله تعالى كيلي حدب اور اس ك بركزيده

بندول يرسلام مو-

بندہ مقبول وہ ہے جواپے مولی کے فعل پرراضی ہواور جوشخص اپنی رضاکا تا بع ہے وہ اپنابندہ ہے۔
اگر مولی بندہ کی گردن پر چھری چلادے۔ توبندہ کو چاہئے۔ کہ اس وقت شادال و خندال ہواور اس بیس اپنے مولی کی رضامندی سمجھے۔ بلکہ اس فعل سے لذت حاصل کرے اور اگر نعوذ باللہ اس فعل سے اس کو کر اہت آئے اور اس کادل نگ ہو۔ تو دائرہ بندگی سے دور اور قرب مولی سے مجور ہے۔ جب طاعون حق تعالیٰ کی مر اد ہے۔ تو چاہئے کہ اس کو اپنی مراد جان کر خوش و خرم ہوں اور طاعون کے غلبہ سے بے صبر ودل نگ نہ ہوں۔ بلکہ اس خیال سے کہ محبوب کا فعل ہے۔ اس سے متلذ ذہو ناچاہئے۔ جب ہراکی شخص کے لئے اجل مقرر ہے۔ جس میں کی بیشی کا اختال نہیں۔ تو پھر اضطراب و بیقراری کیوں ہو۔ البت بلاؤں سے عافیت طلب کرنی چاہئے اور اللہ تعالیٰ کے غضب ونارا ضگی سے بناہ ما نگئی چاہئے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کی وعاوسوال سے راضی ہو تا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے۔ اُدعُونِیٰ اَسْتَجِبْ لَکُمْ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کی وعاوسوال سے راضی ہو تا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے۔ اُدعُونِیٰ اَسْتَجِبْ لَکُمْ (مَّ جَھے یکار و میں تمہاری پکار کوسنوں گا)۔

مولانا عبد الرشيد في آكر وہاں كا حال بيان كيا۔ الله تمام ظاہرى باطنى آفات وبليات سے محفوظ ركھے۔والسلام۔

# مكتوب ٨٩

نفیحت کے بیان یں سیادت پناہ میر محتِ الله کی طرف صادر فرمایا ہے:-

 الله تعالی کیلئے حمہ ہے اور اس کا اصان ہے۔ کہ اس جگہ کے فقر اکے احوال واوضاع حمد کے لاکق میں اور آپ کی صحت وعافیت اور اثبات واستقامت حق تعالیٰ سے مطلوب ہے۔

میر ۔ ۔ مشفق و مخدوم و مکر م ۔ وقت گزر تا چلاجارہا ہے اور جول جول گزر جا ہے جرکم ہوتی جاتی ہے اور موت نزدیک آتی جاتی ہے۔ اگر آپ نے آج فکر نہ کیا۔ تو کل ندامت و جہر ت اٹھانی پڑیگ ۔ کوشش کرنی چاہئے۔ کہ یہ چندروزہ زندگی شریعت غراکے موافق اسر ہو جائے۔ تاکہ نجات کی امید ہو۔ اب علم کا وقت ہے۔ ییش و آرام کا وقت ابھی آگے ہے۔ جب اس عمل کا پھل ملے گا۔ عمل کے وقت آرام کرنا گویاا پی کھیتی کو کچا کھا جانا اور اس کے پھل سے محروم رہنا ہے۔ زیادہ لکھنا موجب تکلیف ہے۔ طاہری باطنی دولت آپ کے نصیب ہو۔

### مكتوب ٩٠

سفارش میں مرزاعرب خال کی طرف صادر فرمایا ہے:-

اللہ تعالیٰ آپ کو آفاتی اور انفسی دشمنوں پر فتح دے اور ظاہری وباطنی آفات وبلیات سے بچائے۔
رسول اللہ علیہ اللہ علیہ نے فرمایا ہے۔ اَلْمَحَلَقُ عِبَالُ اللّٰهِ وَاَحَبُّ الْمَحْلَقِ اِلَى اللّٰهِ مَنْ اَحْسَنَ اِللّٰی عِبَالِهِ خَلْق ،الله تعالیٰ کی عیال ہے اور مخلو قات میں سب سے زیادہ پیار االلہ تعالیٰ کے نزد یک وہ شخص ہواس کے عیال کے ساتھ اصان کرے۔ حق تعالیٰ بندوں کے رزق کا متکفل ہے اور مخلو قات اس کے عیال کی طرح ہے جو شخص کی کے عیال کے ساتھ عمخواری کرے اور اس کے بوچھ کو اٹھائے تو وہ شخص عیال کی طرح ہے جو شخص کی نزدیک بہت محبوب ہوگا۔ کیونکہ اس نے اس کو سبسار کر دیا ہے اور اس کا بار موئن اپنے دی جانے اس کو سبسار کر دیا ہے اور اس کا بار موئن اپنے ذکے سے گیا ہے ای سبب سے آپ کو تکلیف دی جاتی ہے کہ حافظ حامد مر دصائے اور قر آن مجید کا قاری ہے۔ کشرت عیالداری کے باعث جران و پریشان ہے کیونکہ ان کے حقوق سے عہدہ بر آ مہیں ہو سکتا۔ آپ کے کرم اور بخشش سے امید ہے کہ آپ اس کی مدو واعانت فرمائیں گے۔ کر یموں کو بخشش کیلئے ایک بہانہ کافی ہے۔ والسلام۔

### مكتوب ٩١

ایک استفسار کے جواب میں جس میں قاب قوسین آؤ آدنی کے اسر ار دریافت کے گئے تھے۔ مخدوم زادہ خواجہ محرسعید کی طرف صادر فرمایا:-اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَی عِبَادِهِ الَّذِیْنَ اصْطَفٰی الله تعالی کیلئے حمد ہے اور اس کے برگزیدہ بندول پرسلام ہو۔

مقام قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْني مِن سرعظيم بيب-كه جب انسان كامل سير الى الله ك تمام مونے

کے بعد سیر فی اللہ کے ساتھ متحقق ہو جاتا ہے۔ تو اخلاق الہی ہے متحلق ہو جاتا ہے اور جب مجمل طور پر اس سیر کو بھی تمام کرلیتاہے اور اساءو صفات کے عکسوں کے ظہور کا دائرہ جوسیر فی اللہ کے ساتھ وابستہ ہے۔ تمام کر لیتا ہے۔ تواس امر کے لائق ہوجاتا ہے۔ کہ محبوب ظلیت کی آمیزش اور حالیت ومحلیت کے وہم کے بغیر اصالت کے طور پر اس میں ظہور فرمائے۔چو نکد محبوب کی صفات ذاتیہ اس کی ذات ے الگ نہیں ہیں۔اس لئے عاشق کی نظروں میں ذات کے ظہور کے ساتھ صفات کا ظہور بھی ہو گااور دو قوسین بعنی قوس ذات اور قوس صفات حاصل ہو جائیگگی۔ بیہ مقام اعلے قاب قوسین ہے۔جر ظہور اصلی کے متعلق ہے۔جس میں ظلیت کی آمیزش نہیں۔اگر الله تعالیٰ کی عنایت سے عاشق صادق کا تعلق وگر فناری معثوق کی ذات کے ساتھ یہاں تک ہو جائے۔ کہ اسم وصفت سے گزر جائے۔ تواس وقت اسم وصفت بالکل اس کی نظرے دور ہو جاتے ہیں اور ذات کے سوااس کو کچھ ملحوظ و مشہود نہیں ہو تا۔ اگر چہ صفات موجود ہوں۔ لیکن اس کو مشہود نہیں ہوتے۔ تب اواد نے کاسٹر ظاہر ہو تاہے اور قوسین کا کچھ اثر نہیں رہتا۔ اس مقام اعلیٰ ہے جب ہبوط واقع ہو۔ تو قدم اول عالم خلق میں بلکہ عضر خاک میں آپڑتاہے جو باوجود دوری اور مجوری کے تمام موجودات کی نبیت عالم قدس سے زیادہ قریب ہے۔ عجب معاملہ ہے۔ کہ اگر عروج وصعود کا عتبار کریں۔ تو عالم امر کو بلکہ عالم امر کے انھی کو تمام موجودات کی نبت عالم قدس سے زیادہ قریب معلوم کرتے ہیں اور جب نزول وہبوط کی طرف نظر كرتے ہيں۔ تو قرب كى دولت عالم خلق بلكہ عضر خاك كے نصيب جانتے ہيں۔ ہاں جب عروج كى جانب میں دائرہ کے نقطہ اول کو ملاحظہ کریں۔ توجانب عروج میں اس نقطہ سے زیادہ قریب اس دائرہ کا دوسر انقطه ہے اور جب ہبوط کی جانب میں ملاحظہ کیاجا تا ہے۔ تواس نقطہ اول ہے زیادہ قریب دائرہ کااخیر نقطہ معلوم ہو تا ہے۔اس قدر فرق ہے کہ نقطہ ٹانی عروج میں نقطہ اول سے مُعرض یعنی روگرداں ہے اور یہ نقطہ اخیر نقطہ اول کی طرف مقبل لینی متوجہ ہے اور معرض اور مقبل میں بہت فرق ہے۔ کیونکہ نقطہ ثانیہ نقطہ ادنے کے ظہورات کی خواہش رکھتاہے اور نقطہ اخیر ظہورات کی طرف پشت کر کے ظاہر ک ذات کاخواہاں ہے۔ چھر دونوں کس طرح آپس میں برابر ہو سکتے ہیں۔

رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَكُنْكَ رَحَمَةً وَهَيَ ءُ لَنَا مِنْ اَمُونَا رَشَدً (اےرب توجم پراپنیاس سے رحمت نازل فرمااور ہمارے کام سے ہماری بھلائی نھیب کر) والسَّلامُ عَلی مِنَ اتَّبَعَ الْهُدای (سلام ہواس فخص پر جس نے ہدایت اختیار کی)۔

# مكتوب ٩٢

اس بیان میں کہ ولایت قرب الی ہے مر ادہے اور خوارق و کرامات ولایت کی شرط WWW. Maktaban. 019

نہیں اور اس بیان میں کہ بادشاہوں کے لئے سجدہ تحیت کا کیا تھم ہے۔ میر محمد نعمان کی طرف صادر فرمایاہے:-

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تَعَالَى كَيْلَةَ حَبْبُ اور اس ك بركزيده

بندول يرسلام ہو۔

برادرم عزیزسیادت پناه میر محمد نعمان خوشحال رہیں۔ آپ کو داضح ہو کر خوارق و کرامات کا ظاہر ہوناولایت کی شرط نہیں۔ جس طرح علماء خوارق کے حاصل کرنے کے مکلف نہیں ہیں۔ای طرح ادلیاء خوارق کے ظہور پر مکلف نہیں ہیں۔ کیونکہ ولایت قرب الہی سے مراد ہے جو ماسوائے کے نسیان کے بعداللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو عطاء فرما تاہے۔ بعض کو یہ قرب عطا فرماتے ہیں۔ کیکن غائبانہ حالات پر اطلاع نہیں بخشے اور بعض کو یہ قرب بھی دیتے ہیں اور غائبانہ اشیاء کی اطلاع بھی بخشے ہیں اور بعض کو قرب کھے نہیں دیتے۔ لیکن غائبانہ حالات پر اطلاع دیدیتے ہیں۔ یہ تیسری فتم کے لوگ اہل استدارج ہیں۔ نفس کی صفائی نے ان کو غائبانہ کشف میں مبتلا کر کے گمراہی میں ڈالا ہے۔ یَحْسَبُوْنَ أَنَّهُمْ عَلیٰ شَيْءٍ آلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُوْنَ ۞ اِسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطانُ فَٱنْسُهُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولَٰئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ اللَّ إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَاسِرُونَ (مَّمَان كَتْ بِي كَه بَم رَجَه بيل خردار یہ لوگ جھوٹے ہیں۔ان پر شیطان نے غلبہ پاکران کو اللہ تعالیٰ کی یاد سے غافل کر دیا ہے۔ یہی لوگ شیطان کاگروہ ہیں۔ خبر داریہ شیطان کا گروہ گھاٹااٹھانے والاہے)ان لو گوں کا نشان حال ہے۔ پہلی اور دوسری قتم کے لوگ جو دولت قرب سے مشرف ہیں۔ادلیاءاللہ ہیں۔نہ غائبانہ امور کا کشف ان کی ولایت کو بڑھاتا ہے۔ نہ عدم کشف ان کی ولایت کو گھٹاتا ہے۔ ان کے درمیان درجات قرب کے اعتبارے فرق ہے۔ بسااو قات ایسا بھی ہو تاہے۔ کہ عدم کشف والا بباعث زیادہ قرب کے جواس کو ماصل ہو تاہے کشف والے شخص سے افضل و پیش قدم ہو تاہے۔ صاحب عوارف جو ﷺ الثيوخ ہے اور تمام گروہوں میں مقبول ہے۔ اپنی کتاب عوارف میں اس امرکی تقریح کرتا ہے۔ اگر کسی کو میری بات کالفین نہ ہو تواس کتاب میں دیکھ لے۔وہاں کرامات وخوارق کے ذکر کے بعد لکھاہے۔ کہ کرامات وخوارق الله تعالی کی بخشش ہے۔ مجھی ایہا ہو تا ہے۔ کہ بعض کو کشف وکرامات کے ساتھ مشرف فرماتے ہیں اور بید دولت عطا فرماتے ہیں اور تبھی ایسا ہو تا ہے۔ کہ ان میں سے ایک شخص زیادہ اعظے رتبہ ر کھتا ہے۔ لیکن خوارق و کرامات اس کو کچھ حاصل نہیں ہوتے۔ کیونکہ کرامات یقین کی زیادہ تقویت کے لئے عطافرماتے ہیں اور جب کی کو خالص یقین حاصل ہوچکا ہو تواس کو کرامات کی کیاحاجت ہے۔ یہ سب کرامت ذکر ذات اور اس میں قلب کے فانی ہونے کے ماسوامیں۔جواویر ذکر ہوچگاہے۔انتہی

كلام، شيخ اور اس كروه كے امام خواجہ عبدالله انصارى نے جو شخ الاسلام كے لقب ے ملقب ہے۔ اپنى كتاب منازل السائرين مين فرمايا ب- كه فراست كي دوقتمين بين -ايك الل معرفت كي فراست دوسري اہل جوع دریاضت کی فراست۔اہل معرفت کی فراست طالبوں کی استعداد اور ان اولیاء اللہ کے پیچانے سے تعلق رکھتی ہے۔ جو حضرت جمع کے ساتھ واصل ہو چکے ہیں اور اہل ریاضت واہل جوع کی فراست غائبانہ صور توں اور احوال کے کشف پر مخصوص ہے جو مخلو قات سے تعلق رکھتے ہیں۔ چو نکہ اکثر لوگ جو حق تعالی کی بارگاہ سے جدا ہوتے ہیں اور دنیا کے ساتھ اشتغال رکھتے ہیں اور جن کے دل صور تول کے کشف اور مخلو قات کی خائبانہ خبروں کی طرف ماکل ہوتے ہیں۔ان کے نزدیک بدامر برا بھاری معلوم ہو تاہے اور گمان کرتے ہیں کہ یہی لوگ اہل اللہ اور حق تعالیٰ کے خاص بندے ہیں اور اہل حقیقت کے کشف سے انکار کرتے ہیں اور اہل حقیقت کو ان احوال میں جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے بیان كرتے ہيں۔ تہت لگاتے اور كہتے ہيں كه اگريدلوگ الل حق ہوتے۔ جيسے كه لوگوں كا كمان ہے۔ توبيد لوگ بھی ہمارے اور تمام مخلوق کے غیبی احوال بتلاتے۔ جب ان کو کشف احوال پر قدرت نہیں ہے۔ تو ان امور کے کشف پرجو مخلو قات کے احوال سے اعلے ہیں کس طرح قدرت رکھیں گے اور اہل معرفت کی فراست کوجوحق تعالی کی ذات وصفات وافعال سے تعلق رکھتی ہے۔ایے ای قیاس فاسد سے جھوٹا جانتے ہیں اور ان بزرگوں کے علوم ومعارف صححہ سے محروم رہ جاتے ہیں اور نہیں جانتے کہ حق تعالیٰ نے ان لوگوں کو خلق کے ملاحظہ سے محفوظ رکھاہے اور ان کو اپنی جناب پاک کے ساتھ ہی مخصوص کر لیا ہے اور ان کی حمایت وغیرت کے باعث ان کو مخلو قات کی طرف سے ہٹار کھاہے۔اگریہ لوگ خلق ك احوال كے دريے ہوتے۔ توبار گاہ البى كے حضوركى صلاحيت ان ميں ندر ہتى۔انتهى كلام۔

اس فتم کی اور بھی بہت می باتیں فرمائی ہیں اور میں نے اپنے خواجہ قد س سرہ سے سناہے کہ فرمایا کرتے تھے کہ شخ محی الدین ابن عربی نے لکھاہے۔ کہ بعض اولیا جن سے خوارق و کرامات ظاہر ہوئے ہیں۔ آخر وم میں ان کرامات کے ظہور سے نادم ہوئے ہیں اور بیہ خواہش کرتے رہے ہیں۔ کہ کاش ہم سے بیہ خوارق و کرامات ظاہر نہ ہوتے۔ اگر فضیات خوارق کے بکثرت ظاہر ہونے کے باعث ہوتی۔ تواس طرح ندامت کیوں کرتے۔

سوال: - جب خوارق کا ظاہر ہوناولایت میں شرط نہیں تو پھر ولی غیر ولی سے کس طرح متمیز ہو سکتاہے اور سچا جھوٹے سے کس طرح جدا ہو سکتاہے۔

جواب: - گومتمز نہ ہواور جھوٹا سے کے ساتھ ملارہے۔ کیونکہ حق کا باطل کے ساتھ ملار ہنااس جہان کے لوازم میں ہے۔ولی کواپنی ولایت کاعلم ہوناضر ورکی نہیں۔ بہت سے اولیاء اللہ ایسے ہیں کہ اپنی

ولایت کاعلم نہیں رکھتے۔ تو پھر دوسروں کوان کوولایت کاعلم کس طرح ہو گاہاں نبی عظی کے لئے خوارق کا ہونا ضروری ہے۔ تاکہ نبی اور غیر نبی میں تمیز ہو سکے۔ کیونکہ نبی کیلئے اپنی نبوت کاعلم ہونا ضروری ہے اور ولی چو تکہ اپنے نبی کی شریعت کے موافق وعوت کرتاہے اس لئے نبی کامعجزہ اس کے لئے کافی ہے اور اگر ولی اپنے پیغیر کی شریعت کے سواد عوت کر تا تواس کے لئے خوارق کا ہونا ضروری تھا۔ لیکن جب اس کی وعوت اپنے نبی کی شریعت پر مخصوص ہے تو پھر اس کے لئے خوارق کی حاجت نہیں۔علماء صرف ظاہر شریعت کے موافق دعوت کرتے ہیں اور اولیاء شریعت کے ظاہر اور باطن کے موافق دعوت کرتے ہیں اور اول مریدوں اور طالبوں کی توبہ اور انابت کی طرف راہنمائی کرتے ہیں اور احکام شرعیہ کے بجالانے کی ترغیب دیتے ہیں پھر ذکر اللی بتلاتے ہیں اور تاکید کرتے ہیں کہ تمام او قات ذکر میں مشغول رہیں۔ تاکہ ذکر غالب آجائے اور مذکور کے سوادل میں کچھ نہ رہے اور مذکور کے ماسواکا نسیان بہاں تک ہوجائے کہ اگر تکلف کے ساتھ بھی اس کویاد دلائیں۔ تواس کویاد نہ آئے۔ ظاہر ہے کہ ولی کواس دعوت کے لئے جو شریعت کے ظاہر وباطن سے تعلق رکھتی ہے۔خوارق کی کیا ضرورت ہے۔ پیری ومریدی اس دعوت سے مراد ہے جس کاخوار ق و کرامات سے تعلق وواسطہ نہیں۔ اس کے علاوہ ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ مریدرشیداور طالب مستعد ہر گھڑی سلوک طریق میں اپنے پیرے خوارق و کرامات محسوس کرتا ہے اور معاملہ فیبی میں ہر دم اس سے مدد لیتا ہے۔ دوسرے لوگوں کی نسبت خوارق کا ظاہر ہونا ضروری نہیں۔ لیکن مریدوں کی نسبت کرامات ہی کرامات اور خوارق ہی خوارق ہیں۔ مرید کس طرح پیرے خوارق کو محسوس نہ کرے۔ جبکہ پیرنے مر دودل کوزندہ کردیا ہے اور مشاہدہ و مکاشفہ تک پہنچادیا ہے۔ عوام کے نزدیک بدنوں کازندہ کرنا عظیم الثان ہے اور خواص کے نزدیک قلب وروح کاز نده کر نااعظ در جد کی برمان ہے۔

خواجہ محمہ پارسا قدس سرہ رسالہ قدسیہ میں فرماتے ہیں۔ کہ جسد کازندہ کرناچو نکہ اکثر لوگوں
کے نزدیک برااعتبار رکھتا تھا۔ اس لئے اہل اللہ اس طرف سے منہ پھیر کرروح و قلب کے زندہ کرنے
میں مشغول ہوئے ہیں۔ واقعی جسدی زندگی قلبی وروحانی زندگی کے مقابلہ میں راستہ میں پھیئیے ہوئے
کوڑے کرکٹ کی طرح ہے اور اس کی طرف نظر کرنا عبث وبے فائدہ ہے۔ کیونکہ جسدی زندگی چند
' روزہ زندگی کا باعث ہے اور روحانی و قلبی زندگی دائی حیات کا موجب ہے۔

بلکہ ہم کہتے ہیں کہ در حقیقت اہل اللہ کا وجود کر امت ہے اور خلق کو حق تعالیٰ کی طرف وعوت کرنااللہ تعالیٰ کی رحمتوں میں سے ایک رحمت ہے اور مروہ ولول کا زندہ کرنااللہ تعالیٰ کی آیات میں سے آیت عظمیٰ ہے۔ یہی لوگ اہل زمین کا امن اور غثیمت روزگار ہیں۔ بیھٹم یُرْزُقُوْنَ وَبِھِمْ یُمْطَوُّوْنَ

(انہی کے طفیل لوگوں پر بارش اترتی ہے اور انہی کے طفیل ان کورزق ملتاہے) انہیں کی شان میں وارد ہے۔ ان کی کلام دوام ہے اور ان کی نظر شفا۔ یہی وہ لوگ ہیں۔ جو اللہ تعالیٰ کے ہم نشین ہیں اور یہ وہ لوگ ہیں جن کاہم نشین بد بخت نہیں ہو تااور ان کادوست رحت حق سے ناامید نہیں ہو تا۔

وہ علامت جس ہے اس گروہ کا جھوٹا اور سچا جدا ہو سکے یہ ہے۔ کہ جو شخص شریعت پر استقامت رکھتا ہو اور اس کی مجلس میں ول کو حق تعالیٰ کی طرف رغبت و توجہ پیدا ہو جائے اور ماسوا کی طرف سے ول سر و ہو جائے۔وہ شخص سچا ہے اور در جات کے اختلاف کے بموجب اولیاء کے شار میں ہے۔ مگر یہ بھی ان لوگوں کے لئے ہے۔جو اس گروہ کے ساتھ مناسبت رکھتے ہیں اور جن کو اس گروہ کے ساتھ مناسبت نہیں۔وہ محروم مطلق ہیں

ہر کراروئے بہ بہود نداشت دیدن روئے بتی سود نداشت ترجمیے نہ تھی جس کی قسمت میں کچھ بہتر ی

تھا بے سود اس کو لقائے نبی علیہ

مکتوب شریف میں سلطان وقت کی خدا پرستی اور احکام شریعت کے موافق عدل وانتظام کاحال لکھا ہوا تھا۔ اس کے مطالعہ ہے بہت خوشی حاصل ہوئی اور کمال ذوق پیدا ہوا۔ اللہ تعالیٰ نے جس طرح بادشاہ وقت کو عدل وعدالت کے نور سے منور کیا ہوا ہے اسی طرح ملت محمد میر کو بھی بادشاہ کے حسن انتظام سے نصرت وعزت بخشے۔

اے شریعت کے نشان والے۔ اکشویعہ تخت السیف (شریعت تلہار کے نیج ہے) کے موافق شریعت تلہار کے نیج ہے) کے موافق شریعت غرائی ترقی وروان شاہان بزرگ کے حسن انتظام پر موقوف ہے۔ جب سے سامر ضعیف ہوگیا ہے۔ کفار ہند بے تحاشام بحدوں کو گرا کر وہاں اپنے معبد ومندر تعمیر کر رہے ہیں۔ چنانچہ تھائیسر میں حوض کر کھیت کے در میان ایک مجد اور ایک بزرگ کا مقبرہ تھا۔ اس کو گرا کر اس کی جگہ بڑا بھاری مندر بنایا ہے۔ نیز کفارا پنی رسموں کو کھلم کھلا بجالا رہے ہیں اور مسلمان اکثر اسلامی احکام کے جاری کرنے میں عاجز ہیں۔ ایکاد شی کے دن ہندو کھاناترک کر دیتے ہیں۔ بڑی کو شش کرتے ہیں کہ اسلامی شہروں میں کوئی مسلمان اس دن نہ روٹی پکائے اور نہ بیچے اور ماہ مبارک رمضان میں برملا نان طعام پکاتے اور نیچتے ہیں گر اسلام کے مغلوب ہونے کے باعث کوئی مبارک رمضان میں برملا نان طعام پکاتے اور نیچتے ہیں گر اسلام کے مغلوب ہونے کے باعث کوئی مرارک رمضان ہوں باد شاہوں کے اعزاز واکر ام ہی سے اسلام کورونق تھی اور انہی کی بدولت علاء وصوفیاء معزز و محترم تھے اور انہی کی تقویت سے شریعت کے احکام کو جاری کرتے تھے۔

میں نے ساہے۔ کہ ایک ون صاحب قر آن امیر تیمور علیہ الرحمتہ بخارا کی گئی ہے گزر رہا تھا۔
الفاقاس وت حضرت خواجہ نقشبند قدس سرہ کی خانقاہ کے درویش خانقاہ کی دریوں اور بستروں کو جھاڑو
دے رہے تھے اور گردہے پاک کررہے تھے۔امیر مذکور مسلمانی کے حسن خلق سے جواس کو حاصل تھا۔
اس کوچہ بی تھہر گیا۔ تاکہ خانقاہ کی گرد کو اپناصندل وغیر بناکر درویشوں کی برکات فیوض سے مشرف
ہو۔ شایداسی تراضع اور فروتی کے باعث جو اس کو اہل اللہ کے ساتھ حاصل تھی۔ حسن خاتمہ سے
مشرف وا۔

فول ہے کہ حفزت خواجہ نقشبند قدس سرہ امیر کے مرجانے کے بعد فرمایا کرتے تھے۔ کہ تیمورم گیااور ایمان لے گیا۔

آپ کو معلوم ہے کہ جمعہ کے دن خطبہ میں بادشاہوں کے نام جوایک درجہ بنیج لا کر پڑھتے ہیں۔ اس) وجہ کیا ہے۔ای کی وجہ یہی تواضع ہے جو شاہان بزرگ نے آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم اور خلفہ راشدین رضی اللہ عنہم کی نسبت ظاہر کی ہے اور جائز نہیں رکھتے۔ کہ ان کے نام دین کے بر اواروں کے نام کے ساتھ ایک درجہ میں مذکور ہوں۔

تذييل

اے برادرا سجدہ جو پیشانی کوزمین پر رکھنے ہے مر اد ہے۔اس میں نہایت ذلت وانکسار اور کمال تواضع عاجزی ہے۔اس واسطے اس قتم کی تواضع حق تعالیٰ کی عبادت کے ساتھ مخصوص ہے۔اس کے سواکسیادر کے لئے جائز نہیں۔

تقول ہے کہ ایک دن پنجمبر علیہ الصلوۃ والسلام کسی راستہ میں جارہے تھے۔ کہ ایک اعرابی نے آکر معجز طلب کیا تاکہ ایمان لائے آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ اس در خت کو جا کر کہ ۔ تجھ کو پنجمبر بلا تا ہے در خت بیہ سن کراپی جگہ سے ہلااور آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اعرابی بیہ حال دیکھ کراسلام لے آیا۔ پھر عرض کی یارسول اللہ اگر اجازت ہو تو میں آب کو بحدہ کروں۔ فرمایا خدا کے سواکسی کو سجدہ جائز نہیں ہے۔ اگر حق تعالیٰ کے سواکسی غیر کو سجدہ جائز ہو تاتو میں عور توں کو کہتا کہ مر دوں کو سجدہ کریں۔

بعض فقہانے اگرچہ باد شاہوں کے لئے سجدہ تحیت لیٹن سجدہ تعظیم جائزر کھاہے۔ لیکن باد شاہوں کے لئے بھی مناسب ہے۔ کہ اس امر میں حق تعالی کی بارگاہ میں تواضع کریں اور اس قتم کی ذلت واکسار حق تعالی نے تمام جہان کو ان کے تابع اور ان کا محتاج \*\* حق تعالی نے تمام جہان کو ان کے تابع اور ان کا محتاج \*\* بنایا ہے۔ س نعمت کا شکر بجالا کر اس قتم کی تواضع کو جس سے کمال بجز واکسار ظاہر ہو تاہے۔ حق تعالی بنایا ہے۔

کی پاک بارگاہ کے ساتھ ہی مسلم رکھیں اور اس امر میں کی کو اس سے ساتھ شریک نہ بنا کم میں۔ اگرچہ بعض نے اس امر کو جائزر کھا ہے۔ گر مناسب ہے۔ کہ ان کا حن تواضع اس امر کو پہندنہ کرے۔ ھُلْ جَزَاءُ الْاِحْسَانِ اللّٰ الْاِحْسَانُ (احسان کا بدلہ احسان ہی ہے) جب باوشاہ وقت اپنے مما لکہ ، کی سیر سے دار الخلافہ میں واپس آئے گا۔ توامید ہے کہ یہ فقیر بھی حق تعالیٰ کے ارادہ سے عنقریب دار الخلافہ میں عاضر ہوگا۔ وَ الْبَاقِيْ عِنْدَ النَّلَافِيْ

وَالسَّكَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ، الصَّلَواةُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ سلام مواس مخص پر چس نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفی علیہ الصلو اقوالسلام کی متابعت کولازم کیرار

# مكتوب ٩٣

اس بیان میں کہ عالم خلق اور عالم امر کے لطیفوں میں سے ہر ایک لطیفہ ظاہر بھی رکھتا ہے اور باطن بھی اور یہ باطن عارف کے اسم قیوم سے ملا ہوا ہے اور اس بیان میں کہ عارف نزول کے وقت کلی طور پر ظاہر وباطن کے ساتھ دعوت وعبادت کی طرف متوجہ ہے۔خواجہ ہاشم بدخشی کشمی کی طرف صادر فرمایا ہے:-

آتا) بلکہ اس باطن کواس اسم کے ساتھ ایک مجہول الکیفیت نسبت پیدا ہو جاتی ہے۔جس سے حلول واتحاد کا وہم گزرتا ہے۔ در حقیقت وہاں نہ اتحاد ہے نہ حلول کیونکہ اس سے حقیقت امکان کا حقیقت وجوب کے ساتھ بدلنالازم آتا ہے۔جو محال عقلی ہے اور شریعت میں زندقہ ہے اور وہ ظاہر محض جو باتی رہ جاتا ہے۔ اگرچہ عالم شہادت سے ہے اور مشہود مرئی ہے۔ لیکن باطن کے رنگ میں رنگا ہواہے۔ اگرچہ باطن شہود وادراک کے احاطہ سے باہر نکل چکا ہے اور غیب سے ملحق ہو کر پیچونی کارنگ حاصل کر چکا ہے۔ کیونکہ چون جب تک پیچون کارنگ نہ پکڑے اور چون کے احاطہ ادراک سے باہر نہ جائے اور شہادت سے غیب کی طرف اسباب ندلے جائے۔ پیچون حقیقی سے کچھ حصہ حاصل نہیں کر تااور غیب الغيب سے مطلع نہيں ہو تا۔

جانتاجا بيئ كداس ظاهر باقيمانده كى توجه بالكل خلق كى طرف بادر طاعات وعبادات شرعيداس کے متعلق ہیں اور دعوت و جمکیل کامعاملہ بھی اس پر وابستہ ہے اور اس عارف صاحب جمکیل کا باطن بھی خواہ مراتب امکانی کے ساتھ تعلق رکھے۔خواہ مقامات وجوب کے ساتھ ظاہر کی طرف متوجہ ہوتا ہاورجس چیز کی طرف ظاہر توجہ رکھتا ہے۔ باطن بھی ای کی طرف توجہ رکھتا ہے۔ تاکہ عبادت کی تحميل وتربيت كامل طورير مو- كيونكه بيد دار دار عمل ہے اور بيد مقام مقام دعوت شهود ومشاہره كى حقيقت آخرت میں ہے او کشف ومعاینه کامعاملہ ابھی عاقبت میں ہے۔اس مقام میں معبود کی عبادت معبود میں متغرق ہونے سے بہتر ہے اور اس جگہ مطلوب کا انتظار کرنا جس کا باعث محبت ہو۔مطلوب میں فانی ہونے سے اچھاہے ارباب سکراس بات کا یقین کریں یانہ کریں۔ عارف صاحب سکیل کی یہ ظاہری وباطنی توجہ جواس کو خلق کی طرف پیدا ہوئی ہوئی ہے۔ موت کے وقت تک ہے جو مقام دعوت کامنتہا ہے جب موت آجائے گا۔ موت کے بل یہ سے گزر کر مجوب کے کوچہ میں قدم رکھ لے گااور اغیار کی مزاحت کے بغیروصل واتصال کی دولت سے مشرف ہو جائے گا۔

> هَنِيْنًا لِأَرْبَابِ النَّعِيْمِ نَعِيْمُهَا وَلِلْعَاشِقِ الْمِسْكِيْنِ مَا يَتَجَرُّعُ مبارک معمول کو این نعت 2.1

مبارک عاشقوں کو درد و کلفت

رَبَنَا ٱتْمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ۖ ط(ياالله تُومارے ثور كو يوراكراور بَمَ لَو بَخْشُ لِ تُوسِبَ كِيمَ كُر سَكَمًا ہِ ﴾ وَالصَّلْوةُ وَالسَّلَامُ وَالتَّحِيَّةُ وَالْبَرَكَةُ عَلَى خَيْرِ خَلْقِ اللَّهِ وَعَلَى إِحْوَانِهِ الْكِرَامِ وَأَصْحَابِهِ الْعَظَامِ الِّي يَوْمَ الْقِيَامَ

# مكتوب ٩٤

فناوبقا کی حقیقت اور عارف کی حقیقت وصورت سے عدم کے جدا ہونے اور مجاورت کی نبیت مجم پہنچانے کے بیان میں مولاناعبدالقادر انبالوی کی طرف صادر فرمایا ہے: بیسم اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ ا

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَالصَّلُواةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِ الْمُرْسَلِيْنَ الله رب العلمين كيك حمر به اور حفزت سيدالمرسلين پرصلوة وسلام-

اس فقیر کے علم میں حقائق ممکنات جیسے کہ بعض مکتوبات میں لکھا جاچکا ہے۔ان عدمات سے مراد ہیں۔جوہر شرو نقص کا موجب ہیں۔ بمع حق تعالیٰ کے اساء وصفات کی علمیہ صور توں کے عکوس کے جوان عدمات میں ظاہر ہوئے ہیں۔

حاصل کلام ہے کہ وہ عدمات ہولی یعنی مادہ کی طرح ہیں اور وہ عکوس صورت کی طرح جو ہولی میں حلول کئے ہوئے ہیں۔عدمات کی تشخیص و تمیز ان عکوس ظاہرہ کے ساتھ ہے اور ان عکوس کا قیام ان عدمات متمیزہ کے ساتھ ہے۔ یہ قیام عرض وجوہر کے قیام کی طرح نہیں ہے بلکہ جس طرح صورت کا قیام ہولی کے ساتھ اور ہولی کا قیام صورت کے ساتھ ہوتا ہے۔ جیسے کہ حکماءنے کہاہے۔جب سالک الله تعالی کی توفیق سے ذکر ومراقبہ کے ساتھ حق تعالی کی بارگاہ کی طرف متوجہ ہو تاہے اور دم بدم ماسوی سے منبہ پھیر تا جاتا ہے۔ توحق تعالی کے اساء وصفات کی علمیہ صور توں کے عکوس ہر آن میں قوت وغلبہ پاتے جاتے ہیں اور اپنے قرین لیٹی ساتھی پر جوعد مات ہیں غالب آتے جاتے ہیں۔ اللا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغَالِبُوْنَ (خرر دار الله تعالى كاكروه غالب ع)معامله يهال تك يني جاتا عد كم عدمات جوان عکوس کے لئے اصل ومادہ کی طرح ہیں سب پوشیدہ ہونے لگتے ہیں۔بلکہ سب کے سب سالک کی نظرے حجیب جاتے ہیں اور اپنے اصول کے عکوس کے بغیر اس کی نظر میں کچھ نہیں رہتا۔ بلکہ وہ عکوس بھی جواپنے اصول کے آئیے ہیں۔ نظرے پوشیدہ ہوجاتے ہیں۔ کو ینکہ اس مقام میں آئیوں کا مخفی ہونا ضروری ہے۔ پیہ مقام مقام فناہے اور بہت بلندہے۔اگر اس سالک فانی کو بقا بخشیں اور عالم کی طرف واپس لائیں۔ تواپنے عدم کو باریک پوست کی طرح جو بدن کا محافظ ہے۔ معلوم کرے گااور نزدیک ہے کہ نہایت بے مناسبتی ہے جواس کوعدم کے ساتھ پیدا ہے۔اس کی تعبیر پیرا ہن شعر (بالوں کے باریک کرتہ) ہے کرے اور اپنے آپ ہے الگ معلوم کرے۔ لیکن در حقیقت اس مقام میں عدم اس ہے الگ نہیں ہوا۔ بلکہ اس مقام میں انانیت کا ظن غالب ہے۔ غرض عدم اس مقام میں سالک کی مستور اور مغلوب جزومے اور اس اصالت سے جو اس کو جاصل تھی نیچے آگیاہے اور ان عکوس کے تائع بلکہ ان

کے ساتھ قائم ہوا ہے۔جواس کے ساتھ قیام رکھتے تھے۔ یہ فقیر کی سال تک اس مقام میں رہاہے اور ا پے عدم کو پیرا ہن شعر کی طرح اپنے سے جدامعلوم کیا ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کی عنایت بیغایت اس کے شامل حال ہوئی۔ دیکھاکہ وہ جزو مغلوب اس انحلال یافتہ ترکیب سے جدا ہو گیاہے اور وہ کشخیص جوان عکوس کے حاصل ہونے سے پیدا کی تھی۔مفقود کردی ہے اور گویاعدم مطلق کے ساتھ ملحق ہو گیاہے۔ جس طرح کی صورت کوسانچ پر در ست کریں اور اس کو اس سانچ پر قائم رکھیں۔ جب صورت در ست اور ثابت اور رائخ ہو جائے۔ تواس سانچے کو توڑ ڈالیس اور اس کے قیام کوسانچے سے دور کر کے اپنے آپ کے ساتھ قائم رکھیں۔صورت مذکورہ بالا میں بھی فقیرنے معلوم کیا کہ ان عکسوں نے جو اس کے ساتھ قیام رکھتے تھے۔اپے ساتھ بلکہ اپناصول کے ساتھ قیام پیداکیاہے۔اس وقت اناکالفظ ان عکوس اور ان عکوس کے اصول کے سواکسی پراطلاق نہیں کر تا۔ گویا جزوعدم کواس کے ساتھ کچھ مس نہ تھااور معلوم کیا کہ حقیقت فناای صورت کے مقام میں ہے سابقہ فنا گویااس فناکی صورت تھی۔ اس مقام سے جب بقامیں لائے اور عالم کی طرف واپس لائے۔ تواس عدم کوجو جزئیت کی نسبت رکھتا تھا اور اصالت وغلبہ اس کے لئے تھا۔ واپس لا کراس کا مجاور اور ساتھی بنادیا۔ اس کی صورت وحقیقت ہے الگ کرے اس کولفظ انا کے اطلاق سے باہر کر دیااور حکمتوں اور مصلحتوں کے لئے اس کو پھر پیرا ہن شعر کی طرح پہنادیا۔اس حالت میں اگرچہ عدم کو واپس لے آئے۔لیکن ان عکوس کا قیام اس سے وابستہ نہ کیا۔ بلکہ عدم کواس عکوس کے ساتھ قیام بخشا۔ جیسے کہ بقائے سابق میں گزر چکا۔ جسے اُس بقامیں ہے نبت ہو۔ تواس جگہ جوبقاکی حقیقت ہے یہ نبیت کامل طور پر ہوگ۔

حاصل کلام ہے کہ گیڑا پہننے والے کو گیڑے کی تا ثیر ہوتی ہے۔ یعنی اگر کیڑا گرم ہو۔ تو پہننے والے کواس کی گرمی پہنچتی ہے۔ اگر سر دہو تواس کی سر دی ہے متاثر ہو تاہے۔ ای طرح کیڑے کی ماننداس عدم کا تاثراپ آپ میں پایااوراس کا اثر تمام بدن میں جاری وساری دیکھا۔ لیکن جانتاہے۔ کہ بیہ تاثیر وسر ایت ہیر ونی ہے نہ درونی۔ عارضی ہے نہ ذاتی۔ خارجی ہم نشین کی طرف ہے آئی ہے نہ داخل کے ہم جنس کی طرف سے اور نثر و نقص بھی جو اس عدم سے پیدا ہوا ہے۔ عرضی اور خارجی ہے نہ ذاتی واصلی۔ اس مقام والا اگرچہ بشریت میں تمام لوگوں کے ساتھ مشارکت رکھتاہے اور صفات بشریت کے صادر ہونے میں سب کے ساتھ شریک ہے لیکن اس سے اور اس کی ابنائے جنس سے صفات بشریت کا صادر ہونے میں سب کے ساتھ شریک ہے لیکن اس سے اور اس کی ابنائے جنس سے صفات بشریت کا صادر ہونا عارضی ہے۔ جو ہم نشین و مجاور کی طرف سے ہادر دوسر وں سے صفات بشریت کا صادر ہونا ذاتی ہے۔ شبین کو محاد کی مقام انکار واعتراض میں آجاتے ہیں اور محروم کرکے خواص بلکہ اخص خواص کوا بنی طرح تصور کرکے مقام انکار واعتراض میں آجاتے ہیں اور محروم

> وائکہ نفترش دیدخود مردانہ است قوم مو کی زانہ خوں بود آب بود جس نے دیکھانفتہ وہ مردانہ ہے موسویوں کو آب تھابے قال وقیل

ہر کہ افسانہ بخواند افسانہ است آب نیل است و بقبطی خوں نمود ترجمہ مثنوی جس نے افسانہ کہا افسانہ ہے خون تھاقبطی کے حق میں آب نیل

رَبَّنَا لَا تُزِعُ قُلُوبَنَا بَعُدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ اَنْتَ الْوَهَّابُ (ياالله تو ہرايت دے كر جارے دلوں كو مُيڑهانه كر اوراپن پاس سے رحمت نازل فرما۔ تو پڑا بخشے والا ہے) وَالسَّكَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدايت اختياركي)۔

# مكتوب ٥٥

کفر حقیقی واسلام حقیق کے سوال کے جواب میں مقصود علی تبریزی کی طرف صادر فرمایا ہے:-

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِیْمِ ۞ الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلی عِبَادِهِ الَّذِیْنَ اصْطَفی الله تعالی کیلئے حد ہے اور اس کے بر گزیدہ بندوں برسلام ہو۔

آپ کا صحیفہ شریفہ کینچا۔ جس میں صوفیاء کی بعض باتوں کی نسبت استفسار درج تھا۔ میرے مخدوم! وقت و مکان اگر چہ گفت ونوشت کا تقاضا نہیں کرتا۔ لیکن سوال کاجواب دینا ضروری ہے۔ اس لئے چند کلے لکھے جاتے ہیں۔ سر سرس ان تمام سوالوں کے حق میں مجمل کلام ہے ہے کہ جس طرح شریعت میں کفر واسلام ہے۔ طریقت میں بھی کفر واسلام ہے۔ جس طرح شریعت میں کفر سر اسر شرارت و فقص ہے اور اسلام سر اسر کمال ہے۔ طریقت میں بھی کفر سر اسر فقص ہے اور اسلام سر اسر کمال ہے۔ کفر طریقت مقام جمع ہے مر او ہے۔ جو استناریعنی پوشیدہ ہونے کا محل ہے۔ اس مقام میں حق وباطل کی تمیز مفقود ہوتی ہے۔ کیو تکہ اس مقام میں سالک کا مشہود اچھے وبرے آئیوں میں وحدت محبوب کا جمال ہوتا ہے۔ پس خیر وشر و فقص و کمال کو اس وحدت کے ظلال اور مظاہر کے سوانہیں پاتا۔ اس لئے انکار کی نظر جو تمیز سے پیدا ہوتی ہے۔ اس کے حق میں معدوم ہے۔ جس کے باعث سب کے ساتھ مقام صلح میں ہواور سب کوراہ راست پر معلوم کرتا ہے اور اس آیت کے مضمون کے مطابق گیت گاتا ہے۔ و مَا مِنْ دَابَّةِ اللامُور است پر معلوم کرتا ہے اور اس آیت کے مضمون کے مطابق گیت گاتا ہے۔ و مَا مِنْ دَابَّةِ اللامُور است پر معلوم کرتا ہے اور اس آیت کے مضمون کے مطابق گیت گاتا ہے۔ و مَا مِنْ دَابَّةِ اللامُور است پر معلوم کرتا ہے اور اس آیت کے مضمون کے مطابق گیت گاتا ہے۔ و مَا مِنْ دَابَّةِ اللامُور خس کو است پر معلوم کرتا ہے اور اس آیت کے مضمون کے مطابق گیت گاتا ہے۔ و مَا مِنْ دَابَةِ اللامُور خس کس کے مطابق کیت کا تا ہے۔ و مَا مِنْ دَابَةِ اللامُور خس کے ماتھ داست پر ہے کہ کا مقابر جان کر ایک کا تا ہے اور اس آیت کے میں ارب سیدھے راستہ پر ہے ) بھی مظہر کو عین ظاہر جان کر خاتی کا کا کے دیاں کر تا ہے اور مر بوب کو عین رب جانتا ہے۔ اس فتم کے سب پھول مر تیہ ہی سے خلق کو عین حق خیال کر تا ہے اور مر بوب کو عین رب جانتا ہے۔ اس فتم کے سب پھول مر تیہ ہی سے کھلتے ہیں۔ منصوراس مقام میں کہتا ہے ۔

اگرچہ سب ملمانوں کے ہاں وہ کفر بدتر ہے

یہ کفر طریقت کفر شریعت کے ساتھ بردی مناسبت رکھتا ہے۔ لیکن شریعت کا کافر مردود اور عذاب کا مشخق ہاور کافر طریقت مقبول اور اعلا درجات کے لائق ہے کیونکہ یہ کفر واستتار محبوب حقیقی کے علیہ محبت سے پیدا ہوا ہے۔ جس کے باعث محبوب حقیقی کے سواسب کچھ فراموش ہو جاتا ہے۔ اس لئے مقبول ہے اور وہ کفرچونکہ تمردیعنی سرکشی اور جہل کے غلبہ سے پیدا ہوتا ہے۔ اس لئے مقبول ہے اور وہ کفرچونکہ تمر دیعنی سرکشی اور جہل کے غلبہ سے پیدا ہوتا ہے۔ اس لئے مقبول ہے اور وہ کفرچونکہ تمردودہ ہوتا ہے۔ اس لئے مقبول ہے اور اسلام طریقت مقام فرق بعدا لجمع سے مراد ہے جو تمیز کا مقام ہے جہاں حق باطل سے اور فیر شریعہ متمیز ہے۔ اس اسلام طریقت کو اسلام شریعت کے ساتھ بوی مناسبت ہے۔ جب اسلام شریعت ہیں۔ اس کے در میان فرق ظاہر شریعت اور باطن شریعت اور صورت شریعت اور مطریقت کے ساتھ اتحاد کی نسبت پیدا ہو جاتی ہے۔ بلکہ ہر دو اسلام اسلام شریعت ہیں۔ اس کے در میان فرق ظاہر شریعت اور باطن شریعت اور صورت شریعت کے اسلام سے بلند تر ہے۔ اگر چہ اور حقیقت شریعت کا سہام کی نسبت کمتر ہے۔

آسال نبت بعرش آمد فردد ورنه بس عالی است پیش خاک تود 2002 Maktabah و ا

ترجب عرش سے نیجے ہے گرچہ آساں ہے بہت اونچاز میں سے اے جوال مشائخ قدس اسر ارہم ہے جنہوں نے شطحیات نکالی ہیں اور مخالف شریعت باتیں کہی ہیں سب کفر طریقت کے مقام میں رہے۔جوسکر وبے تمیزی کامقام ہے۔ لیکن وہ بزرگ جو حقیقی اسلام کی دولت سے مشرف ہوئے ہیں۔اس فتم کی باتوں سے پاک وصاف ہیں اور ظاہر وباطن میں انبیاء علیم الصلاة والسلام کی اقتداء کرتے ہیں اور انہی کے تا بع رہتے ہیں۔ پس جو شخص کلام شطحیات کر تاہے اور سب کے ساتھ صلح رکھتاہے اور سب کوراہ راست پر خیال کر تاہے اور حق وخلق کے در میان تمیز نہیں کر تااور رونی کے وجود کا قائل نہیں ہو تا۔ اگر ایسا مخص مقام جمع تک پہنچ چکا ہے اور کفر طریقت سے متحقق ہو چکا ہے اور ماسویٰ کا نسیان حاصل کر چکاہے۔ تو وہ مقبول ہے اور اس کی باتیں جو سکرسے پیدا ہیں۔ ظاہر کی طرف ہے پھری ہوئی ہیں اور اگر وہ مخف اس حال کے حاصل ہونے اور در جہ کمال اول تک پہنچنے کے بغیر اس قتم کی کلام کر تاہے اور سب کو حق اور صراط متقیم پر جانتاہے اور حق وباطل میں تمیز نہیں كرتا- تواييا مخص زنديق و محد ب- جس كامقصديه ب- كه شريعت بإطل موجائ اورانبياء عليهم الصلوة والسلام جور حمت عالمیان ہیں ان کی دعوت رفع ہو جائے پس اس قتم کے خلاف شریعت کلمات سے سے بھی صادر ہوتے ہیں اور جھوٹے سے بھی سے کے لئے آب حیات ہیں اور جھوٹے کے لئے زہر قاتل۔ جس طرح کہ دریائے نیل کایانی بی اسر ائیل کے حق میں آب خوشگوار تھااور قبطی کے حق میں خون۔ اس مقام پر اکثر سالکوں کے قدم مجسل جاتے ہیں۔ بہت سے مسلمان ارباب سکر کی باتوں کی " تقلید کر کے راہ راست ہے ہٹ کر گر اہی اور خسارہ میں جایڑے ہیں اور اپنے دین کو برباد کر بیٹھے ہیں۔ یہ نہیں جانتے کہ اس فتم کی باتوں کا قبول ہونا چند شر ائط پر مشر وط ہے۔جوار باب سکر میں موجود ہیں اور ان میں مفقود۔ان شر انظ میں سے اعلے شرط ماسویٰ اللہ کا نسیان ہے۔جواس قبولیت کی دہلیز ہے۔ سیے اور جھوٹے کے در میان شریعت کی استقامت اور عدم استقامت سے فرق ظاہر ہو سکتا ہے بعنی جو سچاہے۔ وہ باوجود سکر ومستی کے اور بے تمیزی کے بال بھر بھی شریعت کے برخلاف نہیں کر تا۔ منصور باوجود قول اناالحق کے قید خانہ میں زنجیروں کے ساتھ جکڑا ہوا ہر رات پانچ سور کعت نماز نفل اواکر تاتھااوروہ کھانا جو اس کو ظالموں کے ہاتھ سے ملتا تھا۔ اگرچہ وجہ حلال سے ہو تا ہے۔ نہ کھاتا تھااور جو شخص جھوٹا إلى براحكام شريعه كا بجالاناكوه قاف كى طرح بهارى موتاب كبُو عَلَى الْمُشْرِكِيْنَ مَاتَذْ عُوْهُمْ اِلَيْهِ (مشركوں يروه امر بہت بھارى ہے۔جس كى طرف توان كوبلاتا ہے)ان كے حال كانشان ہے۔ رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَّدُنْكَ رَحْمَةً وَّهَبِيءُ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا (بِاللَّهُ تُوابِ پاس ہم پررحمت

نازل فرمااور مارے کام سے بہتری مارے نصیب کر) والسَّكامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى سلام موال

ھخص پر جس نے ہدایت اختیار کی۔

مكتوب ٩٦

اس مضمون کے حل میں کہ پیٹمبر صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے مرض موت میں کاغذ طلب کیا تاکہ کچھ لکھیں اور حضرت فاروق رضی اللہ عنہ نے مع چنداصحاب کے اس سے منع کیاخواجہ ابوالحسن بدخشی کشمی کی طرف صادر فرمایاہے:-

الْحَمْدُ لِلهِ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالى كيليَّ حمد إوراس كم بركزيده

بندول پرسلام ہو۔

سوال: - حضرت رسالت خاتمیت علیہ الصلوٰة والسلام نے مرض موت میں کاغذ طلب کیااور فرمایا کہ اِنْتُونِی بِقِوُ طَاسِ اکْتُب لَکُمْ کِتَابًا لَنْ تَضِلُوْ ا بَغْدِی (کاغذ لاؤکہ میں پچھ کھوں تاکہ تم میرے بعد گر اونہ ہو) اور حضرت فاروق رضی اللہ عنہ اور چند اور اصحاب نے منع کیااور کہا کہ حسٰبنًا کِتَابَ اللهِ (جمیں کتاب اللہ کافی ہے) اور کہااَ هَجَوا اِسْتَفْهِمُو ہُ (کیاغش سے ایس کلام کرتے ہیں اچھی طرح پوچھو) عالانکہ حضرت رسالت خاتمیت علیہ الصلوٰة والسلام جو پچھ فرمایا کرتے تھے۔ وحی سے فرمایا کرتے تھے۔ جسے کہ اللہ تعالی فرماتا ہے۔ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰی اِنْ هُوَ اِلّا وَحْی یُوْحی (وہ خواہش سے کلام نہیں کرتے بلکہ جو پچھ بولتے ہیں وحی کے مطابق بولتے ہیں) اور وحی کار دو منع کرنا کفر ہے۔ جسے کہ اللہ تعالیٰ کے اتارے بولئ اللہ قاوُلَیْکَ هُمُ الْکَفُورُونَ جولوگ اللہ تعالیٰ کے اتارے ہوئا کام کے مطابق تھم نہیں کرتے وہ کافر ہیں۔

نیز پیمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام پر ہجر وہذیان کی کیفیت جائز کرنے سے تمام احکام شرعیہ کااعتاد دور

ہو جاتا ہے اور بیر کفر والحاد وزند قدہے۔اس شبہ قومیہ کاحل کیاہے۔

جواب: - خداآپ کو سعاد تمند کرے اور سید ھے راستہ کی ہدایت دے۔ آپ کو واضح ہو کہ بہ شبہ اور اس قتم کے اور شعبے جو بعض لوگ حضرات خلفاء ثلاث رضی اللہ تعالی عنہم اور باتی تمام اصحاب کرام رضی اللہ عنہم پر وارد کرتے ہیں اور اس قتم کی تشکیکات اور شبہات سے ان کورد کرنا چاہتے ہیں۔ اگر انصاف کی نظر ہے دیکھیں اور حضرت خیر البشر علیہ الصلوٰۃ والسلام کی صحبت کے شرف ور تبہ کو قبول کریں۔ توان کو معلوم ہو جائے گا کہ ان کے نفس حضرت خیر البشر علیہ الصلوٰۃ والسلام کی صحبت میں ہوا اور ہوس سے پاک وصاف ہو چکے تھے اور ان کے سینوں سے عدادت و کینہ نکل چکا تھا توان پر واضح ہو جائے گا۔ کہ یہی وہ اسلام اور دین کے بزرگوار ہیں۔ جنہوں نے کلمہ اسلام کے بلند کرنے اور حضرت سیدانام کی مدداور دین متین کی تائید کے لئے رات دن اور ظاہر و باطن میں اپنی طاقتوں اور مالوں کو خرج سیدانام کی مدداور دین متین کی تائید کے لئے رات دن اور ظاہر و باطن میں اپنی طاقتوں اور مالوں کو خرج

کیا ہے اور اپنے خویش وقیلہ اور اولادوازواج اور وطن وگھریار کھیتی کیاری باغ اور انہار وغیرہ سب کچھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی محبت میں چھوڑدیا تھااور اپنی جان اور مال واولاد کی محبت پر رسول اللہ کی محبت کو ترجیح دی تھی۔ان بزر گواروں نے وحی و فرشتہ کا مشاہدہ کیا تھااور معجزات وخوارق کو دیکھا تھا۔ ان کا غیب شہادت سے اور ان کا علم عین سے بدل چکا تھا۔ یہی وہ لوگ ہیں جن کی تعریف اللہ تعالی قرآن مجید میں ان الفاظ کے ساتھ فرماتا ہے۔رَضِی اللّه عَنْهُمْ وَرَضُوْا عَنْهُ۔۔ ذَالِكَ مَنْلَهُمْ فِی التَّوْرَاةِ وَمَنْلَهُمْ فِی الْاَنْ حِید میں ان الفاظ کے ساتھ فرماتا ہے۔رَضِی اللّه عَنْهُمْ وَرَضُوْا عَنْهُ۔۔ ذَالِكَ مَنْلَهُمْ فِی التَّوْرَاةِ وَمَنْلَهُمْ فِی الْاَنْ حِید میں ان الفاظ کے ساتھ فرماتا ہے۔رَضِی اللّه عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ۔۔ ذَالِكَ مَنْلَهُمْ فِی التَّوْرَاةِ وَمَنْلَهُمْ فِی اللّهُ مِی مثال ہے) جب تمام صحابہ کرام ان کرامات اور فضائل میں شریک ہیں۔ تو خلفاء واشدین جو تمام صحابہ سے افضل واعلیٰ ہیں۔ان کی فضیلت و ہزرگ کس قدر ہوگ۔ یہی وہ فاروق رضی الله وَمَنِ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمِنَ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمِنَ اللّهُ وَمِنَ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَالِهُ وَاللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ الْمُولِي اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الْمُلْوَالِي اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے فرمایا ہے۔ کہ اس آیت کریمہ کاشان نزول حضرت فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا اسلام ہے۔ نظر انصاف کے ساتھ دیکھنے اور حضرت فیر البشر کی شرف محبت قبول کرنے اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے درجات کی بلندی اور بزرگی معلوم کرنے کے بعدامیدہ کہ یہ اعتراض کرنے والے اور تشکیکات کی پیروی کرنے والے لوگ ان شبہات کو مغالطوں اور ذرسے منڈھی ہوئی خیالی باتوں کی طرح بے اعتبار اور خوار خیال کرینگے اور اگر ان شبہات میں غلطی کو تجویز نہ کریں اور ان کو وہمی اور خیالی باتوں کی طرح نہ سیجھیں۔ تو کم از کم اتنا تو ضرور جان لیس کے کہ ان شبہات کریں اور تشکیکات کا ماحصل ہے وہوج ہے۔ بلکہ اسلامی ہدایت اور ضرورت کے بر خلاف ہے اور کتاب و سنت کے مقابلہ میں مر دود اور مطرود ہے۔ اس کے علاوہ اس سوال کے جو اب اور اس شبہ کی غلط فہمی کے بیان کو اللہ تعالیٰ کی مدد سے چند مقد موں میں لکھا جا تا ہے۔ غور سے سنیں۔ اس شبہ واشکال کا کامل طور پر صل کرنا چند مقد موں پر مبنی ہے۔ جن میں سے ہرا یک مقد مہ بجائے خود علیحدہ علیحدہ جو اب بھی ہے:۔

مقدمہ اول: - یہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے تمام منطوقات ومعقولات لیخی اقوال و گفتار و حی کے مطابق نہ تھے۔ آیت کریمہ و مَا یَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰی نَصِ قرآنی سے مخصوص ہے جیے کہ مفسرین نے بیان کیا ہے۔ اگر آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے تمام اقوال و گفتار و حی کے موافق ہوتے تو حق تعالیٰ کی طرف سے بعض اقوال پر اعتراض وار دنہ ہو تا اور ان سے معافیٰ کی گنجائش نہ ہوتی۔ اللہ تعالیٰ این اللہ عَنْ کَ لِمَ اَذِنْتَ لَهُمْ (اللہ تعالیٰ تجھے معافی کے خرماتا ہے عَفَا اللّهُ عَنْ کَ لِمَ اَذِنْتَ لَهُمْ (الله تعالیٰ تجھے معافی کے کے خرماتا ہے عَفَا اللّهُ عَنْ کَ لِمَ اَذِنْتَ لَهُمْ (الله تعالیٰ تھے معافی کے کے معافی کے کہ معافی کے کہ معافی کے کہ کا معافی کے کہ معافی کے کہ کا معافی کی کو کا طب کر کے قرماتا ہے عَفَا اللّهُ عَنْ کَ لِمَ اَذِنْتَ لَهُمْ (الله تعالیٰ تھے معافی کرے تو نے ان کو کیوں اذن و یا

مقدمہ دوم: - یہ کہ احکام اجتہادیہ اور امور عقلیہ میں آیت کریمہ فاغتبو وا یا اُولی الاَہُ صاد (اے داناؤ عبرت پکڑو) اور آیت کریمہ وَ شَاوِرْهُمْ فِی الْاَمْوِرَ کام میں ان سے مشورہ کر لیا کرو) کے بموجب اصحاب کرام رضی اللہ عنہم کو آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے ساتھ گفتگو کی گنجائش اور دوبدل کی مجال تھی۔ کیونکہ اعتبار ومشورہ کاامر کرنار دوبدل کے حاصل ہونے کے بغیر متصور نہیں۔ جنگ بدر کے قیدیوں کے قتل اور فدیہ کے بارہ میں جب اختلاف واقع ہوا تھا۔ تو حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے قتل کامشورہ دیا تھا اور قدیہ کے حضرت فاروق اعظم مرضی اللہ عنہ کے مشورہ کے موافق آئی اور فدیہ لینے پروعید نازل ہوئی۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے۔ کو فَوَلَ الْعَدَابُ لَمَا اور فدیہ بِغَیْرِ عُمْرَ وَسَعْدِ بْنِ مَعَاذِ رَضِیَ اللّٰهُ عَنْهُمَا (اَلرَعَدَاب نازل ہوتا تو عروسعد بن معاذر ضی اللہ عنہا کے بغیر کوئی نجات نہ پاتا) کیونکہ سعدر ضی اللہ عنہ نے بھی ان قیدیوں کے قتل کامشورہ دیا تھا۔ مقدمہ سوم - یہ کہ سہو و نسیان پنجبر پر جائز بلکہ واقع ہے۔ حدیث ذوالیدین میں آیا ہے کہ مقدمہ سوم - یہ کہ سہو و نسیان پنجبر پر جائز بلکہ واقع ہے۔ حدیث ذوالیدین میں آیا ہے کہ مقدمہ سوم - یہ کہ سہو و نسیان پنجبر پر جائز بلکہ واقع ہے۔ حدیث ذوالیدین میں آیا ہے کہ مقدمہ سوم - یہ کہ سہو و نسیان پنجبر پر جائز بلکہ واقع ہے۔ حدیث ذوالیدین میں آیا ہے کہ سے مقدمہ سوم - یہ کہ سہو و نسیان پنجبر پر جائز بلکہ واقع ہے۔ حدیث ذوالیدین میں آیا ہے کہ سے مقدمہ سوم - یہ کہ سہو و نسیان بیا ہو کہ سے دوبالے کی سوم کر سے سا میں سیا میں ہوں سے سا میں سیا ہو ہوں سے سا میں سیا ہوں سیا

مقدمہ سوم - یہ کہ سہو ونسیان پیمبر پر جائز بلکہ واقع ہے۔ حدیث ذوالیدین میں آیا ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے چار رکعتی نماز میں دور کعت کے بعد سلام پھیر دیا۔ ذوالیدین نے عرض اَفَصَوٰ تَ الصَّلُو اَ اَمْ نَسِیْتَ کیا آپ نے نماز کو قصر کیا ہے یا آپ بھول گئے۔ ذوالیدین کی صدافت ثابت ہونے کے بعد آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے اٹھ کر دور کعت اور اداکیس اور سجدہ سہو اداکیا۔ جب صحت و فراغت کی حالت میں سہو و نسیان بمقتضائے بشریت جائز ہے۔ تومرض موت میں درد کے غلبہ کے وقت بتقاضائے بشری آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے تومرض موت میں درد کے غلبہ کے وقت بتقاضائے بشری آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے بحق قصد و بے اختیار کلام کا صادر ہونا کیو نکر جائز نہ ہوگا اور احکام شریعہ سے کیوں اعتماد رفع ہوگا۔ جب کہ حق تعالیٰ نے نبی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو و تی قطعی سے سہو و نسیان پر اطلاع فرمائی ہے اور جب کہ حق تعالیٰ نے نبی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو و تی قطعی سے سہو و نسیان پر اطلاع فرمائی ہے اور جب کہ حق تعالیٰ نے نبی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو و تی قطعی سے سہو و نسیان پر اطلاع فرمائی ہے اور جب کہ حق تعالیٰ نے نبی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو و تی قطعی سے سہو و نسیان پر اطلاع فرمائی ہے ادا می احتماد رفع ہو تا ہے۔ کیونکہ نبی کا خطا پر ہر قرار رہنا جائز نہیں۔ اس لئے کہ اس سے احکام شریعہ کا عتماد رفع ہو تا ہے۔

پس ثابت ہواکہ نفس سہو ونسیان اعتاد کے رفع ہونے کا موجب نہیں ہے۔ بلکہ سہو ونسیان پر ہر قرار رہنااحکام شرعیہ کے اعتاد کے رفع ہونے کا باعث ہے اور وہ تقریرِ علماء کے نزدیک مقرر و ثابت ہے کہ جائز نہیں۔

مقدم چہارم: - بید کہ حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ بلکہ خلفاء ثلاثہ رضی اللہ عنہم کے لئے کتاب وسنت میں جنت کی جنت کی بشارت کتاب وسنت میں جنت کی خوشخری ہے اور وہ احادیث جن میں خاص طور پران کے لئے جنت کی بشارت ہے ثقہ راویوں کی کثرت سے شہرت بلکہ تواتر معنی کی حد تک پہنچ چکی ہیں۔ جن کا انکار کرنا سر اسر جہالت ہے یا بغض وعناد۔ ان صبحے وحسن حدیثوں کے روای اہل سنت ہیں۔ جنہوں نے اپنے استادوں جہالت ہے یا بغض وعناد۔ ان صبحے وحسن حدیثوں کے روای اہل سنت ہیں۔ جنہوں نے اپنے استادوں

ہے جو سب کے سب اصحاب و تابعین ہیں۔اخذ کی ہیں۔ان کے مقابلہ میں اگر تمام مخالف فرقوں کے راویوں کو جمع کریں۔ تواہل سنت کے سویں حصہ تک بھی نہیں پہنچ سکتے گھا لا یعنحفی علی المُتَتبّع الْمُتَفَحِص الْمُنْصِفِ (جيے كه منصف تابعد اراور جبوكرنے والے يريوشيده نہيں) الل سنت كى تمام کت احادیث ان بزر گواروں کی بشارات ہے تھری ہوئی ہیں۔اگر بعض مخالف فرقوں کی کتب احادیث میں بشارات کی روایت نہ بھی ہو تو کچھ غم نہیں۔ کیونکہ بشارات کی روایت کا نہ ہونا بشارات کے نہ ہونے پر دلالت نہیں کر تا۔ان بزر گواروں کی بشارت کے لئے قر آن مجید کافی ہے۔جس کی بہت ی آیات میں ان کے لئے جنت کی خوشخری آئی ہے۔

الله تعالى فرماتا عــ والسَّابِقُوْنَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْ هُمْ بِاحْسَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاعَدَّلُهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِيْ تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِيْنَ فِيْهَا آبَدًا ذلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ مهاجرين اور انصار ميں سابقين اولين اور وه لوگ جنهوں نے احسان سے ان كى تابعداری کی۔ان سب پراللہ تعالیٰ راضی ہے اور یہ اللہ تعالیٰ سے راضی ہیں اور ان کے لئے جنات تیار کی

گئی ہیں۔ جن میں نہریں بہتی ہیں۔ان میں ہمیشہ رہیں گے یہ بڑی کامیابی ہے۔

اور فرما تا م لَا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مِنْ ٱنْفَقَ مَنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَٰئِكَ ٱغْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِيْنَ أَنْفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُواْ وَكُلاًّ وَّعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى نہيں برابرتم ميں ہے وہ مخض جس نے فتح ہے پہلے خرچ کیااور لڑائی کی۔ یہ زیادہ در جہ والے ہیں۔ان لوگوں سے جنہوں نے فتح کے بعد خرچ کیا اور لڑائی کی اور سب کواللہ تعالی نے حسنی یعنی بہشت کاوعدہ دیاہے۔

جب ان تمام صحابہ کے لئے جنہوں نے فتح سے پہلے اور بعد انفاق ومقاتلہ کیا ہے۔ بہشت کی خوشخبری ہے۔ تو پھران بزرگ اصحاب کی نسبت جوانفاق ومقاتلہ ومہاجرت میں سب سے بڑھ کر ہیں کیا کہاجائے اور ان کے درجات کی بلندی کو کس طرح معلوم کیاجائے۔

تمام اہل تفیر کہتے ہیں۔ کہ آیت کریمہ لا یُسْتوی حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالی عنہ کی شان میں نازل ہوئی ہے جوانفاق ومقاتلہ میں سب سابقین سے برھے ہوئے ہیں۔اللہ تعالیٰ فرما تاہے۔ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْيُبَايِعُوْنَكَ تَحْتَ الشَّجْرَةِ بِينَك الله تعالى راضي مو كيا- مومنين سے جب انہوں نے در خت کے نیچ تیر کی بیعت کی۔

امام محی السنته نے معالم تنزیل میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے نقل کیا ہے۔ کہ پیٹمبر علیہ الصلاة والسلام نے فرمایا ہے۔ کہ جن لوگوں نے در خت کے نیچے بیعت کی ہے۔ ان میں سے ایک بھی دوزخ میں نہ جائے گا۔اس بیعت کو بیعت رضوان کہتے ہیں۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ ان لوگوں سے خوش ہوا

ہاور شک نہیں کہ اس مخص کو کافر کہنا جس کو کتاب و سنت میں بہشت کی خوشخبری مل چکی ہو نہایت

مقدمہ پنجم:-یہ کہ کاغذ کے لانے میں حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کا تو قف کرنارد
وانکار کے باعث نہ تھا۔ پناہ بخدا۔ایسے پنجم علیہ الصلوۃ والسلام کے وزیروں اور ہمنشینوں ہے جو خلق
عظیم کے ساتھ متصف ہے۔اس قتم کی ہے ادبی متصور بھی کس طرح ہو سکتی ہے۔ بلکہ ادنی صحابی ہے
جوایک یادوبار حضرت خبر البشر صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی شرف صحبت ہے مشرف ہو چکا ہو۔اس قتم
کی ہے ادبی کی امید نہیں ہو سکتی۔ بلکہ آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی امت کے عام لوگوں ہے جو
دولت اسلام ہے مشرف ہو بھے ہیں۔اس قتم کے ردوانکار کا گمان نہیں ہو سکتا۔ تو پھر ان لوگوں ہے جو
بزرگ اور وزیر اور ندیم اور تمام مہاجرین اور انصار میں سے اعلا درجہ والے ہوں۔ کس طرح اس امرکا
خیال پیدا ہو سکتا ہے۔ حق تعالی ان لوگوں کو انصاف دے تاکہ بزرگان دین پر اس طرح کی بد ظنی نہ
کریں اور یہ سوچے سمجھے ہر کلمہ و کلام بر مواخذہ نہ کریں۔

کریں اور بے سوچے سمجھے ہر کلمہ وکلام پر مواخذہ نہ کریں۔ حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کا مطلب استفہام اور استفسار لیعنی اِسْتَفْھِمُوْ ہُ ہے بیہ تھا کہ اگر

یہ آپ کو شش واہتمام کے ساتھ کاغذ طلب فرمائیں تو الیاجائے۔ اگر آپ اس بارہ میں کو شش نہ مائیں۔ تو ایسے نازک وقت میں آپ کو تکلیف نہ دینی چاہے۔ کیونکہ اگر امر وو جی سے آپ نے کاغذ طلب فرمائینگے اور جو پچھ آپ کو تھم ہوگا لکھیں گے۔ کیونکہ وحی طلب فرمائیا ہے تو تاکیدومبالغہ سے کاغذ طلب فرمائینگے اور جو پچھ آپ کو تھم ہوگا لکھیں گے۔ کیونکہ وحی کی تبلیغ نبی پر واجب ہے۔ اگر یہ مطلب امر وو حی سے نہیں ہے۔ بلکہ چاہتے ہیں۔ کہ فکر واجتہاد کی رو سے پچھ کھیں۔ تو وقت یاوری نہیں کر تا۔ کیونکہ پایہ اجتہاد آپ کے رحلت فرماجانے کے بعد بھی باتی ہے۔ آپ کی امت کے مستنبط اور مجبتد لوگ کتاب اللہ سے جو دین کا اصل اصول ہے۔ احکام اجتہاد یہ کو استنباط واجتہاد کی گئوائش تھی۔ تو آپ کے رحلت فرمانے کے بعد جو وحی کے نزول کا وقت تھا۔ مستنبطوں اور مجتہدوں کے استباط واجتہاد کی گئوائش تھی۔ تو آپ کے رحلت فرمانے کے بعد جو وحی کے ختم ہونے کا زمانہ ہے۔ علماء کا اجتہاد واستنباط بطریق او لیا مقبول ہوگا۔ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس بارہ میں جدو اجتمام نہ فرمایا۔ تو معلوم ہوا کہ آپ کا فرمانا وحی کی رو سے نہ تھا اور وہ تا ہمام نہ فرمایا۔ تو معلوم ہوا کہ آپ کا فرمانا وحی کی رو سے نہ تھا اور وہ تو تف جو مجر واستفسار کے لئے ہو۔ نہ موم نہیں ہے۔ تو تف جو مجر واستفسار کے لئے ہو۔ نہ موم نہیں ہے۔ تو تف جو مجر واستفسار کے لئے ہو۔ نہ موم نہیں ہے۔ تو تف جو مجر واستفسار کے لئے ہو۔ نہ موم نہیں ہے۔ تو تف جو مجر واستفسار کے لئے ہو۔ نہ موم نہیں ہے۔

الا كاركرام نے حضرت آدم عليه السلام كى خلافت كى وجه دريافت كرنے كے لئے عرض كيا-اتّخعَلُ فِيها مَنْ يُفَسِدُ فِيها وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِحُ بِحَمْدِكَ وَنَقَدِّسُ لَكَ كيا توالي شخص كو خليفه بنانا چاہتا ہے۔ جو اس ميں فساد كرك كا اور خون كرائے گا اور ہم تيرى حمد كرتے ہيں اور تيرى

یا کیزگی بیان کرتے ہیں۔

اور حضرت ذکریاعلیہ السلام نے حضرت کی علیہ السلام کی پیدائش کی خوشنجری کے وقت کہا آئی یَکُوْنُ لِنی غُلَام' وَ کَانَتُ اِمْرَءَ تِنی عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْکِبَرِ عِتِیًّا میرے ہاں کس طرح لڑکا ہو گا۔ جبکہ میری عورت بانجھ ہے اور میں از حد بوڑھا ہوں۔

اور حفزت مر يم عليهاالصلوة والسلام في كهاآني يَكُونُ لِي عُكام وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَو وَلَمْ آكُ بَغِيًّا ميرے بال كس طرح لركا بو كا جب كه مجھ كى بشر في اتھ نہيں لگايا اور ميں نافرمان يعنى بدكار بھى نہيں بول۔

اگر حضرت فاروق رضی اللہ عنہ نے بھی استفسار اور استفہام کے لئے کاغذ کے لانے میں توقف کیا ہو۔ توکیامضا کقہ ہے اور کیا شور و شبہ ہے۔

مقد مقتضی - یہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی شرف صحبت کے حاصل ہونے کے باعث صحابہ کرام کے ساتھ حسن طن ضروری ہے اوراس امر کا جاننا بھی ضروری ہے۔ کہ تمام زمانوں سے بہتر زمانہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے اصحاب انبیاء علیہم السلام کے بعد تمام بنی آوم سے بہتر تھے۔ تاکہ یقین ہوجائے کہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے رحلت فرمانے کے بعد تمام بنی آوم سے بہتر ہیں۔ فرمانے کے بعد تمام بنی آوم سے بہتر ہیں۔ فرمانے کے بعد تمام بنی آوم سے بہتر ہیں۔ فرمانے کے بعد تمام بنی آوم سے بہتر ہیں۔ باطل عمل پر اجتماع نہ کریں گے اور کافروں اور فاسقوں کو حضرت خیر البشر علیہ الصلاة والسلام کے جانشین نہ بنا کمینگے اور یہ جو ہم نے کہا ہے کہ اصحاب تمام بنی آوم سے بہتر ہیں۔ اس لئے کہا ہے کہ یہ جانشین نہ بنا کمینگے اور یہ جو ہم نے کہا ہے کہ اصحاب تمام ہن قر آنی کے ساتھ خیر الامم یعنی تمام امتوں میں سے بہتر ثابت ہو چکی ہے۔ اور تمام امت میں امت نہیں بہتی سالہ۔ کہ بیت بہتر اصحاب کرام رضی اللہ عنہم ہیں۔ کیونکہ کوئی ولی صحابی کے مرتبہ تک نہیں بہتی سکتی سکتا۔

پس پچھ انصاف کرناچاہے کہ اگر حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کاکاغذ لانے سے منع کرناکفر کا باعث ہو تاتو حضرت صدیق اکبررضی اللہ عنہ جو نص قر آن کے ساتھ اس بہترین امت بیں سب سے زیادہ متی ثابت ہو چکے ہیں۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خلافت پر تنصیص و تقر آئ نہ کرتے اور مہاجرین وانصار جن کی تعریف حق تعالی نے اپنے قر آن مجید بیں فرمائی ہوا وران سے راضی ہوا ہوا وران کو جنت کا وعدہ دیا ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر بیعت نہ کرتے اور پیغیر صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی صحبت اور اصحاب کے ساتھ و آلہ و سلم کی صحبت اور اصحاب کے ساتھ حسن ظن جو محبت کا مقد مہ ہے حاصل ہو جائے۔ تو اس قتم کے شبہات کی تکلیف سے نجات مل جاتی ہوا ران تشکیکات کا باطل ہونا صاف طور پر نظر آجا تاہے اور اگر نعوذ باللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ منہ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ علیہ و آلہ ہو اللہ علیہ و آلہ و اللہ علیہ و آلہ و اللہ علیہ و آلہ و اللہ و

وسلم کی صحبت اور اصحاب کے ساتھ حسن ظن پیدانہ ہواور بدظنی تک نوبت آجائے۔ توبیہ بدظنی اس صحبت کے صاحب بعنی سخیر علیہ الصلوۃ والسلام تک پہنچ جائے گی۔ بلکہ اس صاحب بعنی صحبت کے صاحب جل شانہ تک چلی جائی گی۔ اس امر کی برائی کو اچھی طرح معلوم جائے گی۔ بلکہ اس صاحب کے صاحب جل شانہ تک چلی جائی گی۔ اس امر کی برائی کو اچھی طرح معلوم کرنا چاہئے۔ مما امّنَ بِرَسُولِ مَنْ لَمْ يُؤقِّرُ اَصْحَابَهُ (جس نے اصحاب کی عزت نہ کی اس نے گویار سول کی تقدیق نہ کی کرسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اصحاب کی شان میں فرمایا ہے۔ مَنْ اَحَبُّهُمْ فَیْمُ خَصِّی اَبْغَضَهُمْ (جس نے میرے اصحاب کی شان میں فرمایا ہے۔ مَنْ اَحَبُّهُمْ مَر کی محبت کی اور جس نے این سے بغض رکھا اس نے گویا میرے بغض کے میر کی بولت ان سے محبت کی اور جس نے ان سے بغض رکھا اس نے گویا میرے بغض کے بعض ان سے بغض رکھا) اصحاب کی محبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی محبت کا باعث اور اصحاب کا بغض رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بغض کا موجب ہے۔

جب یہ مقدمات معلوم ہو چکے توبے تکلف اس شبہ کااور اس قتم کے اور شبہوں کاجواب حاصل ہو گیا۔ بلکہ متعد داور کئی قتم کے جوابات حاصل ہو گئے۔ کیو نکہ ان مقدمات سے ہرایک مقدمہ متعد د جوابوں میں سے ایک جواب ہے۔ جیسے کہ گزر چکائے اور یہ مقدمات سب کے سب اس شبہ کے مادہ کو توڑ دیتے ہیں اور اس تھکیک کے دفع کرنے میں نظر یعنی دلیل سے حدس بعنی فراست وباریک بنی مين لے آتے ہيں۔ كما لا يَخْفَى عَلَى الْفَطِيْنِ الْمُنْصِفِ (جيسے كه دانامنصف يرپوشيده نہيں ہے) حدس کالفظ صرف زبان پر لایا گیاہے۔ ورنہ اس قتم کی تشکیکات بدیمی البطلان ہیں اور وہ مقدمات جوان شہات کے باطل کرنے میں لائے گئے ہیں۔اس بداہت پر تنبیہات کی قتم سے ہیں۔ بلکہ اس قتم کی تشکیکات وشبہات اس فقیر کے نزدیک اس طرح ہیں۔ جس طرح کوئی پر فن شخص چند ہیو قونوں کے یاس آگرایک پچفر کوجوان کامحسوس ہے ملمع اور جھوٹی دلیلوں اور مقدمات سے ان کے سامنے ثابث کر دے کہ یہ سونا ہے اوچو نکہ یہ بیچارے ان وہمی مقدمات کے دفع کرنے میں عاجز ہیں اور ان کے غلط ٹابت کرنے میں قاصر ہیں۔اس لئے شبہ میں بڑجائیں بلکہ یقین کرلیں کہ بیہ سوناہے اوراین حس کو فراموش کردیں بلکہ متہم جانیں۔اس مقام پر دانا کی ضرورت ہے۔جواس کی ضرورت پراعتماد کرے اور وہمی مقدمات کو غلط ثابت کرے۔ مذکورہ بالا صورت میں بھی خلفائے ثلثہ بلکہ تمام اصحاب کرام کی بزرگی اور بلندی در جات کتاب و سنت کی روے محسوس و مشاہد ہے اور ان بزرگواروں پر طعن کرنے والے جو جھوٹی اور ملمع ولیلوں کے ساتھ ان پر طعن وقدح کرتے ہیں۔اس پھر کے حق میں طعن وملامت کرنے والوں کی طرح بھٹک رہے ہیں اور گر اہ ہورہ ہیں اور اور وں کو بھی گر اہ کررہے ہیں۔ رَبُّنَا لَاتُوغُ قُلُوبَنَا بَغْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ آنْتَ الْوَهَّابُ بِاللَّهُ لَوْ

ہدایت دینے کے بعد ہمارے دلوں کو ٹیڑھانہ کر اور اپنی جناب سے ہم پر رحمت نازل فرما۔ تو برا بخشفے والا

بائے افسوس ان لوگوں کو کس چیز نے آمادہ کیا کہ اکا بردین کو گالی نکالیں اور اسلام کے بزرگوں پر طعن لگائیں۔ حالانکہ فاسقوں اور فاجروں میں سے کسی کو گالی نکالنااور طعن لگانا ہے درجہ نہیں رکھتا کہ شرع میں عبادت و کرامت و فضیلت اور نجات کا وسیلہ سمجھاجائے۔ تو پھر دین کے بادیوں کو گالی نکالنااور اسلام کے حامیوں کو طعن لگانا کیا کچھ درجہ رکھتا ہو گا۔ شرع میں کہیں نہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے و شمنوں لیعنی ابو جہل اور ابو لہب وغیرہ کو گالی نکالنااور طعن لگانا عبادت و کرامت میں واللہ وسلم کے دشمنوں لیعنی ابو جہل اور ابو لہب وغیرہ کو گالی نکالنااور طعن لگانا عبادت و کرامت میں داخل ہے۔ بلکہ ان سے اور ان کے احوال سے اعراض کرنا اچھا ہے اور اس قتم کے بیہودہ امور میں مشغول ہونے اور وقت کے ضائع کرنے سے بہتر ہے تبلک اُمَّة قَدْ حَدَّتُ لَهَا مَا کَسَبَتُ وَلَكُمُ مُنْ مَا کُسَبَتُ وَلَكُمُ مُنْ کُنُ یہ لوگ گزرگئے۔ ان کے لئے اپنے اعمال اور تمہارے مَا کَسَبَتُ مُو کَلُا تَسْمُ کُلُونَ عَمَّا گَانُوْ ایکُمَلُوْ نَ یہ لوگ گزرگئے۔ ان کے لئے اپنے اعمال اور تمہارے لئے اپنے عمل کام آئیں گے اور تم سے نہ یو چھاجائے گاکہ وہ کیا عمل کیا کرتے تھے۔

حق تعالی قرآن مجید میں اصحاب پنجیبر کی صفت میں رَحَمَاءُ بَیْنَهُمْ فرماتا ہے۔ پس ان بزر گواروں کے حق میں ایک دوسرے کے ساتھ عداوت و کینہ کا گمان کرنافس قرآنی کے برخلاف ہے نیزان بزر گواروں میں عداوت و کینہ کا ثابت کرنا فریقین میں قدح و ندامت پیدا کرتا ہے اور دونوں گروہوں کا مطعون ہونالازم دونوں گروہوں کا مطعون ہونالازم آتا ہے۔ نعو فر باللّٰه من ذلك اوراس ہے معلوم ہوجاتا ہے۔ کہ انبیاء علیم الصلاۃ والسلام کے بعد جو لوگ تمام بنی آوم ہے بہتر تھے۔ وہ گویا بدترین مردم تھے اوران کا بہترین زمانہ بدترین زمانہ تھااوراس قرن وزمانہ کے لوگ عداوت و کینہ سے موصوف تھے۔ کوئی مسلمان اس بات پردلیری نہیں کرسکتا اور نہ ہی اس امر کو پند کر سکتا ہے۔ یہ کتنی بڑی گناخی اور جرات ہے خلفاء ثلاثہ رضی اللہ عنہم کو حضرت امیر رضی اللہ عنہ کہ کو شیدہ دشمن رہیں۔ اس امر میں طرفین کی ندامت و ملامت ہے۔

کیوں نہ ہم یوں کہیں کہ آپس میں شیر وشکر اور ایک دوسرے میں فانی تھے۔ خلافت کا معاملہ بھی ان کے نزدیک مرغوب و مطبوع نہ تھا۔ جس کو کینہ وعداوت کا موجب قرار دیاجائے۔ حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ سے آبید میں مجھ سے بیعت موڑ کر خلافت واپس لے لو) کا ظاہر ہونا مشہور ومعروف ہے اور حضرت فاروق رضی اللہ عنہ فرمایا کرتے تھے۔ کہ اگر کوئی خریدار مل جائے تو اس خلافت کو ایک دینار کے بدلے بچ ڈالوں اور حضرت امیر رضی اللہ عنہ نے خلافت کی خواہش کے لئے خلافت کی خواہش کے لئے

معاویہ کے ساتھ لڑائی جھکڑا نہیں کیا۔ بلکہ باغیوں کے ساتھ لڑائی کرنا فرض سمجھ کران کا مقابلہ کیا ہے۔اللہ تعالی فرما تاہے۔فَقَاتِلُوا الَّتِیْ تَبْغِی حَتَّی تَفِیْءَ اِلَی اَمْرِ اللّٰهِ تَم باغی گروہ سے یہاں تک لڑو کہ اللہ تعالیٰ کی طرف پھر آئے۔

حاصل کلام ہیہ ہے کہ حضرت امیر رضی اللہ عنہ کے ساتھ لڑائی کرنے والے باغی ہیں۔جو سب کے سب صاحب تاویل اور صاحب رائے واجتہاد تھے۔اگر اس اجتہاد میں خطاکار بھی ہوں تو بھی طعن تفہید تک

وملامت اور تفسیق و تکفیرے دور اور پاک ہیں۔

حضرت امير رضى الله عندان كے حق ميں فرماتے ہيں۔ كد إِخُو اُنْنَا بَعَوْا عَلَيْنَا لَيْسُوْا فَسَقَةً وَلَا كَفَرَةً لِمَالَهُمْ مِنَ التَّاوِيْلِ جارے بھائيوں نے ہم پر بغاوت كى نہ فاس ہيں نہ كافر۔ كيونكدان كے لئے اولى ہے۔

امام شافعی علیہ الرحمة فرماتے ہیں اور حضرت عمر بن عبد العزیز رضی الله عنہ سے بھی اسی طرح منقول ہے کہ تلک دِمَاءٌ اَطْهَرَ اللهُ عَنْهَا أَيْدِيْنَا فَنُطَهِّرُ عَنْهَا اَلْسِنَتِنَا بِهِ وہ خون ہیں۔ جن سے ہمارے ہاتھوں کو اللہ تعالی نے پاک رکھا۔ پس ہمیں اپن زبانوں کو ان سے پاک رکھنا چاہئے۔

رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخُوَانِنَا الَّذِيْنَ سَبَقُوْنَا بِالْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِيْنَ امَنُواْ
رَبَّنَا إِنَّكَ رَوُّوْفٌ رَّحِيْمٌ الله مَهُ اور ہمارے ان بھائیوں کوجوائیان لے کر ہم سے چلے گئے بخش اور
ایمانداروں کے لئے ہمارے دلوں میں کوئی غل وغش نہ چوڑیااللہ تو ہی مہریان اور رحم کرنے والا ہے۔
وَالصَّلُواْةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَیَّدِ الْاَنَامِ وَعَلَى الِهِ وَاصْحَابِهِ الْكِرَامِ اللهِ يَوْمِ الْقِيَامِ

# مکتوب ۹۷

ایک سوال کے جواب میں جس میں ای دفتر کے چھنے مکتوب کاحل طلب کیا گیا تھا۔ خواجہ ہاشم کشمی کی طرف صادر فرمایا ہے:-اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالی کیلئے حمہ ہے اور اس کے برگزیدہ

'بندوں پرسلام ہو۔ آپ نے پوچھاتھا کہ اس عبارت کے کیا معنی ہیں جوچھے مکتوب میں واقع ہے۔ کہ میں خیال کرتا ہوں۔ کہ میری پیدائش سے مقصود میہ ہے۔ کہ ولایت محمدی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ولایت ابراہیمی علیہ الصلوٰۃ والسلام کے رنگ میں رنگی جائے اور ولایت محمدی علیہ کاحسن ملاحت ولایت ابراہیمی کے جمال صباحت کے ساتھ مل جائے اور اس انصباغ وامتز ان سے محبوبیت محمد میہ کا مقام ورجہ بلندی تک

آپ کو واضح ہو کہ دلا گلی اور مشاطکی کا منصب کمی طرح ممنوع و محذور نہیں ہے۔ دلالہ جو اپنی دلالت کی خوبی ہے دوصاحب جمال و کمال محبوب کو ایک دوسر ہے کے ساتھ ملادے اور ایک کے حسن کو دوسر ہے کے حسن کے ساتھ خلط ملط کر دے۔ تواس کی کمال خدمتگاری ہے اور اس میں اس کی اپنی شرافت و سعادت ہے ان دونوں صاحب جمال کے شان میں کمی قتم کا نقص و قصور لازم نہیں آتا۔ اس طرح اگر مشاطکی کر کے ان دونوں صاحب کمال کے حسن و جمال کو بڑھادے اور زیادہ طراوت وزینت بیدا کر دے۔ تواس کی شرافت و سعادت ہے ان میں کمی قتم کا نقص و قصور لازم نہیں آتا ہیدا کر دے۔ تواس کی شرافت و سعادت ہے ان میں کمی قتم کا نقص و قصور لازم نہیں آتا ہیں آتا ہے دن سے ان میں کمی قتم کا نقص و قصور لازم نہیں آتا ہے ساتھ کی انتہاں طرف نیز یرد کمال تو نقصاں وزیں طرف شرف روزگار من باشد

ترجمے تیرے کمال میں سے ایک ذرہ کم نہ ہوگا

لیکن میری سعادت بو جائیگی دو بالا

غرض وہ انتفاع واستفادہ جو صاحب دولتوں کو غلاموں اور خادموں کی جہت ہے میسر ہو تا ہے۔ کوئی ممنوع و محدور نہیں اور نہ ہی اس میں ان کا کسی قتم کا قصور نقصان ہے۔ بلکہ صاحب دولتوں کا کمال غلاموں اور خادموں کی خدمت ہی میں ہے۔وہ شخ بہت ہی بے نقیب ہے۔جواپنے خادموں ہے فائدہ اور نقع حاصل نہ کرے۔ ہاں ہم رتبہ مخصوں سے نقع اور فائدہ طلب کرنا نقصان کا موجب ہے اور ہمسر وں سے استمداد واستفادہ کرناسر اسر قصور ہے۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ یا اُٹھا النّبی حسٰبک اللّه وَمَنِ اتّبعک مِن الْمُوْمِنِينَ (یارسول اللہ کھے اللہ تعالیٰ اور تابعدار مومن کافی ہیں) حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہانے فرمایا ہے کہ اس آیت کریمہ کے نزول کا سب حضرت فاروق رضی اللہ عنہ کا اسلام ہے۔ یہ بات بدیبی اور ظاہر ہے کہ او نے اور کم درجہ والے لوگوں کا مرتبہ زیادہ ہوتا ہے۔ اگر کوئی درجہ والے لوگوں کا مرتبہ زیادہ ہوتا ہے۔ اگر کوئی شخص اس ظاہر اور بدیبی امر کو معلوم نہ کر سکے۔ توعبارت کا کیا قصور ہے۔ بادشاہ اور امیر اپنی شان وشوکت وسلطنت میں خاد موں اور نوکروں چاکروں کے مختاج ہیں اور اپنے کمال کو انہی پر موقوف وشوکت وسلطنت میں خاد موں اور نوکروں چاکروں کے مختاج ہیں اور اپنے کمال کو انہی پر موقوف جانتے ہیں اور اس اس خاہر ایک ادنے واعلے اس جانتے ہیں اور اس اس خاہر ایک اور اس انتفاع و تمتع کے (جواد نے کی طرف سے آتا ہے) اور اس انتفاع و تمتع کے (جواد نے کی طرف سے آتا ہے) اور اس انتفاع تمتع کے (جواد نے کی طرف سے آتا ہے) اور اس انتفاع تمتع کے (جواد نے کی طرف حاصل ہو تا ہے) در میان فرق نہیں کر سکتے اور جب ظاہر ہو چکا کہ افران سے کمال بو حتا ہے اور دوسر سے سے نقصان بیدا ہو تا ہے۔ تو اول جائز ہوگا اور دوسر الممتنع و اللّه اول سے کمال بو حتا ہے اور دوسر سے سے نقصان بیدا ہو تا ہے۔ تو اول جائز ہوگا اور دوسر الممتنع و اللّه اللّه المنافيم لِلطّور اب اللہ تعالیٰ بہتری کا الہام کر نے والل ہے۔

رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيِّى لَنَا مِنْ أَمْوَنَا رَشَدًا (ياالله تواينياس = بم پر رحمت نازل

فرمااور ہمارے کاموں سے ہدایت عارے نصیب کر) و السَّلامُ عَلیٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهَدای سلام ہواس شخص پرجس نے ہدایت اختیار کی۔

#### مكتوب ٨٨

اس قرب ومعیت کے سر میں جواللہ تعالیٰ کوعالم کے ساتھ ہے اور شر ارت عدم اور شر ارت ابلیس کے در میانی فرق کے بیان میں جامع علوم واسر ار مخدوم زادہ خواجہ محمد سعید وخواجہ محمد معصوم کی طرف صادر فرمایاہے:-

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى الله تعالَى كيك حمر ب اور اس كے بر گزيده بندول يرسلام ہو۔

تم نے سوال کیا کہ علاء نے کہاہے کہ حق تعالیٰ نہ عالم میں داخل ہے۔ نہ اس سے خارج نہ عالم کے ساتھ متصل ہے نہ اس سے خارج نہ عالم کے ساتھ متصل ہے نہ اس بحث کی تحقیق کیاہے:-

جواب: -اس دخول و خروج اتصال وانفصال کی نبست کا حاصل ہو ناد و وجود کے دیکھنے پر متصور ہے کہ ایک موجود دوسرے موجود کے مقابلہ ہیں اس نبست سے خالی نہ ہو اور صورت نہ کورہ بالا ہیں دوموجود کائن و خابت نہیں ہیں۔ تاکہ یہ نبیت حاصل ہو سکے۔ کیونکہ حق تحالی موجود ہے اور اس کے ماسواعالم سب موہوم و مخیل ہے۔ عالم نے اگرچہ حق تعالی کے بنانے سے اس قتم کااستحکام اور مضبوطی حاصل کی ہے۔ کہ وہم و خیال کے اٹھنے سے اٹھ نہیں سکتا اور دائی رخی وراحت کا معاملہ اس پر وابست سے لیان اس کا جوت حس ووہم کا درجہ ہے اور حس ووہم سے بڑھ کر اس کا کوئی رہے۔ نہیں۔ یہ حق تعالیٰ کی ہی کمال قدرت ہے۔ کہ جس نے موہوم و مخیل کو ثبات واستقر ار دے کر موجود کا حکم عطافر مایا ہیں موجود کے ادکام اس پر جاری کئے ہیں۔ لیکن موجود موجود ہے اور موہوم موہوم گو ظاہر ہین موجود موجود ہے اور موہوم موہوم گو ظاہر ہین اور دو موجود ہے نے ہیں۔ اس مضمون کی تحقیق ہیں۔ لیکن موجود موجود ہے اور موہوم موہوم گو ظاہر ہین موجود و جات ہیں۔ اس مضمون کی تحقیق ہیں نے اپنی کتابوں اور رسالوں ہیں مفصل طور پر کسی ہے۔ اگر موجود جات ہو تو وہاں رجوع کریں۔ پس موجود کہ موجود کی موہوم کے ساتھ اس قتم کی کوئی نبست خابت نہ ہوگی۔ تو اس کی خان نہیں تاکہ اس کے ساتھ متصل نہ اس سے منفصل کیونکہ جہاں موجود ہے۔ وہاں موہوم کانام و نشان نہیں تاکہ اس کے ساتھ اس نہ سے منقص کی تو تکہ جہاں موجود ہے۔ وہاں موہوم کانام و نشان نہیں تاکہ اس کے ساتھ اس نہ سے کاتھور کیا جائے۔

اس بحث کو ایک مثال سے واضح کرتا ہوں۔ نقطہ جوالہ جو سرعت سیر کے باعث دائرہ کی صورت میں متوہم ہوتا ہے۔ یہاں موجود صرف وہی نقطہ ہے اور دائرہ کی صورت سوائے وہم کے

ثابت نہیں اور جہاں نقط موجود ہے وہاں دائرہ موہومہ کانام نشان تک نہیں۔اس صورت میں نہیں کہہ سکتے کہ نقط دائرہ میں داخل ہے یادائرہ سے خارج ہے۔ ای طرح اتصال وانفصال بھی ان کے در میان متصور نہیں۔ کیونکہ اس مرتبہ میں کوئی دائرہ نہیں تاکہ نبیت متصور ہو سکے۔ ثبیت الْجِدَاد ور میان متصور نہیں۔ کیونکہ اس مرتبہ میں کوئی دائرہ نہیں تاکہ نبیت متصور ہو سکے۔ثبیت الْجِدَاد او گا اُنگُ الله اول دیوار ثابت ہوتو پھر اس پر نقش ظاہر ہو نگے۔

روں ہاں۔ حق تعالی نے عالم کے ساتھ اپنے قرب واحاطہ کی نسبت ثابت کی ہے۔ حالا نکہ موجود کو موجود کو موجود کو موجود کے ساتھ کی طرح قرب واحاطہ کی نسبت نہیں۔ کیونکہ جہال موجود ہے وہال موجوم کانام و نشان تک نہیں۔ تاکہ محیط و محاط تصور کیا جائے۔

جواب: - یہ قرب واحاطہ اس قتم کا نہیں ہے۔ جیسے کہ ایک جم ووسر ہے جم کے قریب ہوتا

ہیاایک جسم دوسر ہے جسم کو محیط ہوتا ہے۔ بلکہ اس قرب واحاطہ کی نبیت مجبول الکیفیت اور معلوم

الا نہیت بھی ہے اس کے ساتھ ایمان لاتے ہیں۔ گراس کی کیفیت کو نہیں جانے کہ کیسی ہے۔ بر خلاف

ہم چا چار نبیتوں کے جن کی پہلے نفی ہو چکی ہے۔ کیو نکہ وہ محبول الکیفیت بھی ہیں اور غیر معلوم الا نبیت

بھی۔اس لئے کہ شرع میں ان نبیتوں کے ثبوت کیلئے کچھ وار د نہیں ہواتا کہ ان کو ثابت کریں اور ان کی کیفیت کو محبول جانیں۔ اگرچہ حق تعالیے کیارگاہ میں ہے کیفی قرب واحاطہ کی نسبت کی طرح ہے کیفی انسال کی نسبت بھی تجویز کر سکتے ہیں۔ لیکن چو نکہ لفظ اتصال کا اطلاق نہیں آیا اور قرب واحاطہ کا آیا اتصال کی فرح جو نہیں آیا۔ مثال نہ کور میں اگر نقط جوالہ کے لئے دائرہ موہومہ کے ساتھ اعاطہ وقرب ومعیت کی نسبت ثابت کریں۔ تو وہ بھی محبول الکیفیت ہوگ۔ کیونکہ نسبت کے لئے ہر دو وقرب ومعیت کی نسبت ثابت کریں۔ تو وہ بھی محبول الکیفیت ہوگ۔ کیونکہ نسبت کے لئے ہر دو نہیں آبات کریں۔ تو وہ بھی مثال نہ کور میں متصور ہے اگر چہ متعبین ثابت منیں۔ ایونکہ طرفین کا وجود معلوم الکیفیت نسبت کے لئے ضروری ہے جیسے کہ متعاد ف ومعاد ہے نہیں۔ کیونکہ طرفین کا وجود معلوم الکیفیت نسبت کے لئے ضروری ہے جیسے کہ متعاد ف ومعاد ہے۔ کین جو مجبول الکیفیت ہے وہ احاطہ عقل سے باہر ہے۔ وہاں وجود طرفین کا عکم کر نااحکام وہمیہ سے لین جو محبول الکیفیت ہے وہ احاطہ عقل سے باہر ہے۔ وہاں وجود طرفین کا عکم کر نااحکام وہمیہ سے ہوگا۔ جواعتبار سے ساقط ہے۔ گویاغیب کا قیاس حاضر پر ہے۔

تنبید: -عالم کوجو موہوم و متخیل کہا ہے اس اعتبار سے کہا ہے۔ کہ عالم کی بیدائش مرتبہ وہم وخیال میں واقع ہے اور اسکی صنع حس واراء ت کے درجہ میں حاصل ہوئی ہے جس طرح قادرا پنی کمال قدرت میں واقع ہے اور اسکی صنع حس واراء ت کے درجہ میں حاصل ہوئی ہے جس طرح تنبور مرتبہ وہم وخیال کے اختراع کے سوا کچھ شبوت نہیں۔ مرتبہ وہم وخیال میں بیدا فرمائے اور این کامل صفت ہے اس کو اس مرتبہ میں اس قتم کا استحکام اور اتفاق بحشے۔ کہ اگر وہم وخیال

سب کاسب دور ہو جائے۔ تواس کے ثبوت میں کوئی خلل نہ آئے اور اس کے بقامیں کوئی قصور پیدانہ ہو۔ یہ دائرہ مصنوعہ موہومہ اگرچہ خارج میں ثبوت نہیں رکھتااور خارج میں صرف وہی نقطہ موجود ہے لیکن وجود خارجی کے ساتھ انتساب واستنادر کھتاہے۔ کیونکہ اگر نقطہ نہ ہو تادائرہ کہاں سے پیدا ہو تا۔

بيت

خوشتر آن باشد که سر دلبران گفته آید در حدیث دیگران

ترجمیے ہے یہی بہتر کہ راز دلبراں دوسر وں کی تفتگو میں ہوعیاں
اگراس دائرہ کواس نقطہ کاروپوش کہیں تو ہو سکتاہے اور اگراس نقطہ کے شہود کا آئینہ کہیں تو بھی
گنجائش رکھتاہے۔اور اگراس نقطہ کی طرف ہادی اور دلیل کہیں تو بھی بجائے۔روپوش کہنا عوام کی نظر
کے اعتبار سے ہے اور اس نقطہ کے شہود ظہور کا آئینہ جاننا مقام ولایت کے مناسب اور ایمان شہود ک
کے ملائم ہے اور دلیل وہادی کہنا مرتبہ کمالات نبوت کے مناسب اور ایمان بالغیب کے ملائم ہے۔جو
ایمان شہود کی سے اتم واکمل ہے۔کیونکہ شہود میں ظل کی گرفتار ک سے چارہ نہیں۔

اور غیب میں اس گر فتاری ہے آزاد ہوتے ہیں۔غیب میں سالک اگرچہ بالفعل کچھ حاصل نہیں رکھتا۔ لیکن واصل ہے اور اصل کا گر فقار ہے اور شہود میں اگرچہ کچھ حاصل رکھتا ہے لیکن غیر واصل

ہے۔ کیونکہ غیر لینی اس اصل کے ظل کے ساتھ گر فقارہے۔

غرض حصول سراسر نقص ہے اور وصول سراسر کمال۔ یہ بات بے سر وسامان کی سمجھ میں نہیں اسکتی۔ عجب نہیں کہ حصول کو وصول سے بہتر جانیں۔ سو فسطائی اپنی بیو تو فی کے باعث عالم کو موہوم و مخیل اس اعتبار سے کہتا ہے۔ کہ وہم کے اخراع اور خیال کی تراش کے سوااس کا پچھ جبوت و تحقق نہیں۔ اگر وہم وخیال بدل جائے۔ تو وہ جبوت و تحقق بھی متغیر ہوجائے مثلاً اگر وہم نے کسی چیز کے شہیں۔ اگر وہم وخیال بدل جائے۔ تو وہ جبوت و تحقق بھی متغیر ہوجائے مثلاً اگر وہم نے کسی چیز کے شیریں ہونے کا تھم کیا۔ شیریں ہونے کا تھم کیا۔ شیریں ہونے کا تھم کیا تو وہ شیریں ہے۔ اور اگر وہم نے دوسر بے وقت اس شے کے تالی ہونے کا تھم کیا۔ تو تائج ہے۔ یہ بدبخت لوگ حق تعالی کی صنعت و خلقت سے غافل نہیں۔ بلکہ منکر ہیں اور اس انتساب تو تائج ہے۔ یہ بدبخت لوگ حق وجود کے ساتھ رکھتا ہے۔ جائل ہیں۔ یہ لوگ چاہتے ہیں۔ کہ اپنی نادائی سے ان احکام خار جیہ کو جو عالم سے وابستہ ہیں رفع کریں اور آخرت کے دائمی عذاب و ثواب کو وفع سے ان احکام خار جیہ کو جو عالم سے وابستہ ہیں رفع کریں اور آخرت کے دائمی عذاب و ثواب کو وفع کریں۔ ہر رہی ہے اور اس میں کسی قتم کا خلاف نہیں۔ کریں۔ جس کی نبیت مجبر صادق علیہ الصلوۃ والسلام نے خبر دی ہے اور اس میں کسی قتم کا خلاف نہیں۔ خبر دار شیطان کا گر دہ ہی خوالا ہے۔ خبر دار شیطان کا گر دہ ہی خوالا ہے۔ خبر دار شیطان کا گر دہ ہی خوالا ہے۔

سوال: -جب عالم کے لئے ثبات واستقرار ثابت ہوا۔ اگر چدم تنہ وہم و خیال ہی میں ہواور دائمی

رنج وراحت کا معاملہ بھی اس کے حق میں ثابت ہو گیا۔ تو پھر وجود کا اطلاق اس پر کیوں تجویز نہیں کرتے اوراس کو موجود کیوں نہیں جانتے۔ حالا نکہ ثبوت ووجود ایک دوسرے کے متر ادف اور ہم معنی ہیں۔ جیسے کہ متکلمین کے نزدیک مقررہے۔

جواب: - وجودال گردہ کے نزدیک تمام اشیاء میں سے اشر ف واکرم اور اعزبے اور اس کو ہر خیر وکمال کا مبدء جانتے ہیں۔ اس فتم کے جوہر نفیس کو ماسوائے حق کے لئے جو سر اسر نقص وشر ارت ہے۔ تجویز نہیں کر سکتے اور اشر ف کو اخص کے حوالہ نہیں کر سکتے۔ اس امر میں ان کا مقتد اان کا اپنا کشف و فراست ہے۔ ان کے ہاں مکثوف و محسوس ہے۔ کہ وجود حق تعالیٰ کے ساتھ مخصوص ہے اور وہی موجود ہے اور اس کے غیر کوجو موجود کہتے ہیں۔ تو اس اعتبار سے کہتے ہیں۔ کہ اس غیر کو نسبت وار تباط گو مجبول الکیفیت ہواس وجود کے ساتھ ثابت ہے اور طل کی طرح جوانی اصل سے قیام رکھتا ہے وہ غیر مجبول الکیفیت ہواس وجود کے ساتھ ثابت ہے اور حق تعالیٰ طرح جوانی میں بیدا ہے۔ اس وجود کے طلال میں سے ایک ظل ہے اور چو نکہ وہ وجود خارجی ہے اور حق تعالیٰ خارج میں موجود ہے۔ اس لئے اگر مر جبہ وہم کو حق تعالیٰ کی صنعت واستحکام کے بعد اس خارج کے ظلال میں طل بھی کہیں تو ہو سکتا ہے۔ اگر اس جبوت وہم کو حق تعالیٰ کی صنعت واستحکام کے بعد اس خارج کے ظلال میں طل بھی کہیں تو ہو سکتا ہے۔ اگر اس جبوت وہم کو ان دو ظلیت کے اعتبار سے وجود خارجی بھی جانیں تو جائز ہے۔ بلکہ عالم کو بھی اگر اس جبوت وہم کو ان دو ظلیت کے اعتبار سے وجود خارجی بھی جانیں تو جائز ہے۔ بلکہ عالم کو بھی اگر ظلیت کے اس اعتبار سے موجود خارجی تھی جانے۔

غرض ممکن جو کچھ رکھتاہ۔ سب مرتبہ حضرت وجود تعالیٰ سے رکھتاہ۔ اپنے باپ کے گھرے کچھ نہیں لایا۔ ظلیت کے ملاحظہ کے بغیر اس کو موجود خارجی کہناد شوار ہے۔ گویا خاص خاص اوصاف میں اس کو حق تعالیٰ کے ساتھ شریک بناتا ہے تعالیٰ اللهٔ عَنْ ذلِكَ عُلُوًّا كَبِيْرًا الله تعالیٰ اس قتم کی باتوں سے بر ترو برزگ ہے۔

اس فقیر نے بعض مکتوبات اور رسالوں میں جو عالم کو موجود خارجی کہاہے۔ اس کو بھی اس بیان کی طرف راجع کرنا چاہئے اور وجود کو جو مشکلمین نے ثبوت و تحقق کا متر ادف کہاہے۔ لغوی معنوں کے اعتبار سے ہوگا۔ ورنہ وجود کجااور ثبوت کجا۔ ارباب کشف وشہود اور اہل نظر واستد لال میں سے جم غفیر نے وجود کو واجب الوجود کی عین حقیقت کہاہے اور ثبوت معقولات ثانو یہ میں سے ہے۔ شَتَّانَ مَا بَیْنَهُمَا (ان دونوں میں بہت فرق ہے)

فائدہ: - جس طرح وجود ہر خیر و کمال کا مبدءاور ہر حسن و جمال کا منشاہے۔ ای طرح عدم جواس کے مقابل ہے۔ بیک ہر شرو نقص کا مبدءاور ہر بھتے و فساد کا منشاء ہو گا۔ اگر وبال ہے وہ بھی اس سے پیدا ہے اور اگر گر ابی ہے۔ تووہ بھی اس سے ظاہر ہے۔ اس کے علاوہ کئی قتم کے ہنر بھی اس میں رکھے گئے

پیں اور کئی فتم کی خوبیاں اس میں پوشیدہ ہیں۔ وجود کے مقابلہ میں اپنے آپ کو مطلق نیست و نا بود اور لاشے محض کر ناعدم ہی کی خوبی ہے اور اپنے آپ کو وجود کا محافظ بنانا اور تمام شرو نقص کو اپنے ذمے لینا اس کے ہنر کی خوبی ہے اور وجود کا آئینہ بنتا اور اس کے کمالات کا اظہار کر نا اور ان کمالات کو خانہ علم کے باہر ایک دوسرے سے ممتاز کرنا اور اجمال سے تفصیل میں لانا اس کی پندیدہ صفتوں میں سے ہے۔ غرض وجود کی خدمتگاری اور کار گذاری اس سے قائم ہے اور اس کا حسن وجمال و کمال اس کے قبح وشرو نقص سے ظاہر ہے۔ وجود کی استغناء عدم ہی کی مختاجی کے باعث ہے اور وجود کی عزت اس کی ذلت کے سبب سے ہے۔ وجود کی عظمت و کبریا اس کے اور اسفل ہونے کے باعث ہے اور وجود کی شرافت سبب سے ہے۔ وجود کی عظمت و کبریا اس کے اور فاور اسفل ہونے کے باعث ہے اور وجود کی شرافت سبب سے ہے۔ وجود کی خطمت و کبریا اس کی بندگی سے ہوید اسے۔ بیت

منم استاد را ستاد کردم غلام خواجہ را آزاد کردم ترجمیے کیا استاد کو میں نے ہی استاد کیا خواجہ کو بندہ بن کے آزاد

ابلیس لعین جوہر فساد و گر اتی کا مبدء ہے۔ عدم ہے بھی زیادہ شریہ اور وہ بد بخت ان ہنروں ہے بھی جو عدم میں پائے جاتے ہیں۔ بے فعیب ہے۔ آفا خین مین ڈ جو اس سے صادر ہوا ہے۔ اس نے تمام فیریت و بہتری کامادہ اس سے دور کر دیا ہے اور محض شرارت پر دلالت کی ہے۔ عدم نے چو تکہ اپنی نیست ولاشے ہونے ہوئے مقابلہ کیا اس لئے وجود کے حسن و جمال کا آئینہ بن گیا اور لعین نے چو تکہ اپنی ہتی و فیریت کے باعث وجود کا معارضہ کیا۔ اس لئے مردود و مطرود ہو گیا۔ تقابل کی خوبی عدم سے سیکھنی چاہے۔ کہ ہتی کے مقابلہ نیستی دکھا تا ہے اور کمال کے مقابلہ نقص ظاہر کرتا ہے اور جمال کے مقابلہ نقص ظاہر کرتا ہے۔ اور جمال کے مقابلہ آتا ہے۔ تو والت واکسار ظاہر کرتا ہے۔ گویا لعین مردود و مطرود نے اپنی تکبر وسر کئی کے باعث عدم کی تمام شرارتوں کو اپنی فیریت کے باعث عدم کی تمام شرارتوں کو اپنی فیریت کے سواعد م ہیں پچھ نہیں چھوڑا۔ ہاں جب تک فیریت ہو۔ فیر کا آئینہ اور مظہر نہیں بن اس نے فیریت کے سواعد م ہیں پچھ نہیں چھوڑا۔ ہاں جب تک فیریت ہو۔ فیر کا آئینہ اور مظہر نہیں بن مشہور ہوا۔ کہ ابلیم اس کار فائد عالی ہیں کام کرتارہا ہے۔ جس نے کائی و فاکر و فی کے اور نے اٹھ ایکھ ہیں۔ مثل مشہور ہوا کہ اور معلوم ہوا۔ کہ ابلیم اس کار فائد عالی ہیں کام کرتارہا ہے۔ جس نے کائی و فاکر و فی کہ وہ بد بخت تکبر میت کی تو آئین ہے بین آیا اور اپنی بہتری و فیر یو تی ہو اور و ور اور ور کی ہو باوجود و بیا کی سے بھی آیا اس نے اس کا نشان ہے۔ بر خلاف عدم کے جو باوجود و نقش و نیستی کے مقام حمان و محروئی سے نکل کر حضرت وجود کے مر آئیت یعنی آئینہ و نگی شرارت و نقص و نیستی کے مقام حمان و محروثی سے نکل کر حضرت وجود کے مر آئیت یعنی آئینہ و نگی شرارت و نقص و نیستی کے مقام حمان و محروثی سے نکل کر حضرت وجود کے مر آئیت یعنی آئینہ و نگی آئینہ و نگی آئیت کیسی آئیل کر تات کے مقام حمان و موروثی ہے نکل کر حضرت وجود کے مر آئیت یعنی آئینہ کی آئینہ کی تو ایک کر آئی کی کر آئین کے مقام حمان و محرون ہو تھود کے مر آئیت کین آئی کی کر آئین کے دوئی آئین کے مقام حمان و تو کی کر آئین کے مقام حمان و کروئی ہے نگی کر کر تا ہو کے مقام حمان و میں گیا کہ کروئی ہے کروئی ہو گیا کہ کروئی ہو کروئی ہو کے مقام حمان و میان کروئی ہو کروئی ہے کروئی ہو گیا کہ کروئی ہو کروئی ہو کروئی ہو گیا کہ کروئی ہو کروئی کروئی ہو کروئی ہو گیا ک

بنغے مشرف ہوا۔ بیت

نے گفت کہ من نیم شکر خورد شاخ کہ بلند شد تبر خورد نے نے کہا نہیں میں پایا شکر کواس نے 2.1

ک شاخ نے بلندی کھایا تیر کو اس نے

سوال:-ابلیس لعین میں اتنی شرارت کہاں سے پیدا ہو گئی۔ کیونکہ عدم سے مادراء وجود ہی ہے۔ جس كى طرف شرارت فيراه نہيں يائى۔

جواب: -جس طرح عدم وجود كا آئينه اور خير و كمال كالمظهر نے۔ اسى طرح وجود بھى عدم كا آئينه اور شرو نقص کا مظہر ہے۔ ابلیس علیہ اللعنت نے عدم کی جانب میں شرارت کو عدم ہی سے لیا ہے جو شر کا موطن ومقام ہے اور وجود کی جانب میں بھی اس شرارت متوہمہ کو اخذ کیا ہے۔جواس کے وجود کے آئینہ میں عدم کے آئینہ اور مظہر بننے کے باعث ظاہر ہوئی تھی۔ گویا دونوں طرفوں کی شرارت لیعنی ذاتی وعرضى اوراصلى وظلى شرارت كالشانے والا ہے۔

پس اس کے شرارت نما وجود کے مالیخولیانے اس کو نبیت ولاشے ہونے سے جو عدم کی نیک صفتوں میں سے ہے۔ محروم رکھااور وجود کی جانب میں بھی وہ شرارت جوعدم کے آئینہ بننے سے متوہم ہوئی تھی۔وہ بھی ای کے نصیب ہوئی اس لئے ابدی خسارہ اور دائی گھاٹااس کے ہاتھ آیا۔ رَبَّنَا لَا تُنوِغُ قُلُوْبَنَا بَعْدَ اِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً اِنَّكَ اَنْتَ الْوَهَّابُ (ياالله تو ہدايت وے كر جارے دلوں کو میڑھانہ کر اور اپنے پاس سے ہم پر رحمت نازل فرما تو برا بخشنے والا ہے) و السَّالامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ الصَّلْوَاتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ أَتَمُّهَا وَأَكْمَلُهَا (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی متابعت کولازم پکڑا۔

# مكتوب ٩٩

مختلف سوالوں کے جواب میں میر محد نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے:-بسم اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ٥

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عِلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيلين حمر م اوراس ك بركزيده بندول برسلام ہو)۔

آپ نے پوچھاتھا۔ کہ بھی ایسا ہوتا ہے کہ سالک عروج کے وقت اپنے آپ کو ابنیاء کے اصحاب كرام كے مقامات ميں پاتا ہے جو انبياء كے بعد بالا تفاق تمام بني آدم سے افضل ہيں۔ بلكه بسااو قات اپنے

آپ کوابنیاء کے مقامات میں یا تاہے۔اس معاملہ کی حقیقت کیاہے۔اس امرے بعض لوگ وہم کرتے ہیں۔ کہ وہ سالک ان مقامات والول کے ساتھ برابراور شریک ہے اور اس وہم وخیال سے سالک کوروو طعن کرتے ہیں اور اس کے حق میں ملامت وشکایت کی زبان در از کرتے ہیں۔اس معما کو بخوبی حل کرنا

اس کا جواب یہ ہے کہ ادنے شخص کا علے لوگوں کے مقامات میں پہنچنا کبھی اس طرح ہو تا ہے۔ جس طرح فقیراور مختاج دولتمندوں کے دروازوں اور منعموں کے خاص مکانوں میں جا نکلتے ہیں۔ تاکہ ان ہے اپنی حاجت طلب کریں اور ان کی دولت و نعمت سے کچھ ما نگیں۔وہ بہت ہی بیو قوف ہے۔جواس طرح کے جانے کو برابر ی اور شرکت خیال کرے۔ بھی بیہ وصول تماشا کے طور پر ہو تاہے۔ تاکہ کسی واسطہ اور وسیلہ سے امیروں اور بادشاہوں کے خاص مکانوں کی سیر کریں اور اعتبار کی نظر سے تماشاكريں۔ تاكد بلندى كى رغبت بيدا ہو۔اس وصول سے برابرى كا وہم كس طرح ہو سكتا ہے اور اس سر تماشاہے شرکت کاخیال کس طرح پیدا ہو سکتا ہے اور خاد موں کا اپنے مخد و موں کے اصل مکانوں میں اس غرض کے لئے جانا کہ حق خدمت بجالا کیں۔ ہر ایک اونے اعلے کو معلوم ہے۔ ودبیو قوف ہی ہو گاجواس وصول سے برابری وشرکت کا وہم کرے گا۔ فراش ومگس ران اور شمشیر بردار ہر وقت باد شاہوں کے ہمراہ رہتے ہیں اور ان کے خاص خاص مکانوں میں حاضر ہوتے ہیں۔ وہ خبطی اور دیوانہ ہے۔جواس سے شرکت و ساوات کا وہم کرے

بلائے درو مندال از در و دیوار سے آید

ور و دیوار سے آتی بلاہے در د مندول کی

لوگ بیچارے سالک کی ملامت کے لئے بہانہ طلب کرتے ہیں اور اس کی طعن و تشنیع کے لئے کوئی نہ کوئی وجہ تلاش کرتے ہیں۔حق تعالی ان کوانصاف دے ان کو چاہئے تھا کہ اس پیچارہ کے حق میں کوئی الی وجہ ڈھونڈتے۔ جس سے شروملامت اس سے دور ہوتی اور مسلمان کی عزت محفوظ رہتی۔ طعن کرنے والوں کا حال دوامرے خالی نہیں۔اگر ان کا پیداعتقاد ہے کہ اس حال والاشخص ان مقامات عالیہ والے لوگوں کے ساتھ شرکت ومساوات کا معتقد ہے۔ واقعی اس کو کافر زندیق خیال کریں اور مسلمانوں کے گروہ سے خارج تصور کریں۔ کیونکہ نبوت میں شریک ہونااور انبیاء علیہم السلام کے ساتھ برابری کرنا کفرہے۔ایے ہی شخین کی افضلیت کا حال ہے۔جو صحابہ اور تابعین کے اجماع ہے ثابت ہو پیل ہے۔ چنانچہ اس کو بہت ہے آئمہ بزر گواران نے جن میں سے ایک امام شافعی ہیں۔ نقل كياب بلكه تمام صحابه كرام كوباتى تمام امت يرفضيات حاصل ب- كيونكه حضرت خير البشر عليه الصلؤة

والسلام کی صحبت کی فضیلت کے برابر کوئی فضیلت نہیں۔ وہ تھوڑا سا فعل جو اسلام کے ضعف اور مسلمانوں کی کمی کے وقت دین متین کی تائید اور حضرت سید الرسلین علیق کی مدد کے لئے اصحاب کرام سے صادر ہوا ہے۔ دوسر بے لوگ عمر بھر ریاضتوں اور مجاہدوں سے طاعتیں بجالا کیں تو بھی اس فعل یسر کے برابر نہیں ہوسکتیں۔ای واسطے آنخضرت علیہ نے فرمایا ہے۔ کہ اگرتم میں ہے کوئی کوہ احد جتنا سونااللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرے۔ تواصحاب کے ایک آدھ مدجو کے خرچ کرنے کے برابر بھی نہیں ہو سکتا۔ حضرت صدیق ای واسطے افضل ہیں۔ کہ ایمان میں تمام سابقین میں سے اسبق اور برھے ہوئے ہیں اور خدمات لا لکتہ میں اپنے مال وجان کو بکثرت خرج کیا ہے اسی واسطے آپ کی شان مِين نازل بواج - لَا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَّنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُوْلَيْكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِيْنَ انْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى ( تَبَيْل برابرتم يس عده لوگ جنهول نے فتے سے اول خرچ کیا اور لڑائی کی یہ لوگ زیادہ درجہ والے بیں ان لوگوں سے جنہوں نے بعد میں خرچ کیااور الزائی کی اور اللہ تعالیٰ نے سب کے لئے حنی یعنی جنت کا وعدہ دیا ہے) بعض لوگ دوسروں کے بکثرت مناقب و فضائل پر نظر کر کے حضرت صدیق کی افضلیت میں تو قف کرتے ہیں اور نہیں جانتے کہ اگرافضلیت کا سبب مناقب و فضائل کا بکثرت ہونا ہوتا۔ توامت کے بعض لوگ جو بہت سے فضائل رکھتے ہیں اپنے نبی ہے افضل ہوتے۔ جس میں یہ فضائل نہیں پس معلوم ہوا کہ افضلیت کا باعث ان فضائل اور مناقب کے سوا پھے اور امر ہے اور وہ امر اس فقیر کے خیال میں دین کی سب سے بڑھ کر تائید کرنی اور دین رب العلمین کے۔احکام کی مددمیں سب سے زیادہ مال و جان کا خرچ کرنا ہے۔ چونکہ پیغیر علیہ تمام امت سے اسبق ہے۔ تمام مبدوقوں سے افضل ہے۔ ای طرح جو شخص ان امور میں اسبق ہے تمام مسبوقوں ہے افضل ہے سابق لیعنی پہلا شخص گویاامر دین میں لاحقول لینی پچپلول کاستاد ومعلم ہے۔ لاحقین سابقین کے انوار سے فائدہ حاصل کرتے ہیں اور ان کی برکات ہے فیض پاتے ہیں۔اس امرییں چونکہ نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بعداس دولت اعلے کے مالک حفزت صدیق ہی ہیں۔ جودین کی تائیداور حفزت سید الرسلین علی کی مدد اور فساد کے رفع كرنے كے لئے الوائى جھرك كرنے اور مال و جان كے خرچ كرنے اور اپنى عزت و جاہ كے پرواہ نہ کرنے میں تمام سابقین میں ہے اسبق اور برجھے ہوئے ہیں۔اس لئے دوسروں ہے افضلیت انہی پر مسلم ہو گی اور چو نکہ حضرت پیغیر علیہ الصلوة والبلام نے اسلام کی عزت وغلبہ کیلئے حضرت فاروق كى مدوطلب كى ہے اور حق تعالى نے عالم اسباب ميں اپنے حبيب كى مدو كے لئے انہى كو كافی سمجھا ہے اور فرمايا ٢- يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ (ا ع نجي عَلَيْكُ تَجْهِ الله

تعالی اور تابعدار مومن کافی ہیں) حضرت ابن عباس نے فرمایا ہے۔ کہ اس آیت کا سبب بزول حضرت فاروق کی افضلیت مقررہے۔ اس واصطے فاروق کا اصلام ہے۔ اس لئے حضرت صدیق کے بعد حضرت فاروق کی افضلیت مقررہے۔ اس واصطے ان دو بزر گواروں کی افضلیت پر صحابہ و تابعین کا اجماع ہو چکا ہے۔ جسے کہ گر رچکا۔ حضرت امیر رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہے۔ کہ حضرت ابو بکر و عمر اسلام میں سب سے افضل ہیں۔ جو کوئی جھے ان پر فضیلت دے۔ وہ مفتری ہے ہیں اس کو استے تازیانہ لگاؤں گا جستے مفتری کو لگاتے ہیں۔ اس بحث کی تحقیق فقیر کی کتابوں ور سالوں میں بارہا مفصل درج ہو چی ہے۔ اس مقام میں اس سے زیادہ کی گنجائش نہیں۔ وہ مختص بہت ہی ہو قوف ہے۔ جو اپنے آپ کو حضرت خیر البشر علیق کے اصحاب کے برابر سمجھے اور وہ مختص اخبار و آثار سے جابل ہے۔ جو اپنے آپ کو سابقین میں سے تصور کرے۔ لیکن اتناجا نناضر وری ہے۔ کہ بہت می دولت جو افضلیت کا باعث ہے۔ وزن اول ہی کے ساتھ مخصوص ہے۔ جو حضرت خیر البشر علیق کی شرف صحبت سے مشرف ہے۔ دوسرے قرنوں میں سے اسم مفقود ہے۔ کیو نکہ ہو سکتا ہے کہ مشرف کے۔ دوسرے قرنوں میں سے اسم مفقود ہے۔ کیو نکہ ہو سکتا ہو بعض قرنوں کے لاخش میں اس سے افضل ہوں۔ بلکہ ایک قرن میں ہمی ہو سکتا ہے۔ کہ قرن کالاحق اس قرن کے سابق سے افضل ہوں وقتی تعالی طعن لگانے والوں کو بینائی عطاکر ہے۔ تاکہ ان کو معلوم ہو جائے کہ صرف وہم و خیال سے کسی مومن و مسلم کو طعن و ملامت کرنا اور محض تعصب و تجردی ہے اس کی تکفیر و تصلیل کا تھم کرنا کیما براہے۔

اوراگروہ فخص تکفیرو تصلیل کے قابل نہ ہوا۔ تو پھر کیاعلاج کریں گے۔ جبکہ وہ کفروضلال کہنے والے کی طرف راجع ہوگا اور تہمت زدہ کی طرف ہے ہے کہ تہمت لگانیوالے پر جا پڑیگا۔ جیسا کہ خدیث نبوی میں آ چکا ہے۔ رَبَّنااغفِرلَنَا ذُنُوْبَنَا وَاسُوا فَنَا فِی آمْرِنَا وَثَبِّتْ اَفْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَی خدیث نبوی میں آ چکا ہے۔ رَبَّنااغفِرلَنَا ذُنُوبَنَا وَاسُوا فَنَا فِی آمْرِنَا وَثَبِتْ اَفْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَی الْفَوْمِ الْکَافِرِیْنَ (یااللہ تو ہمارے گناہوں اور کام میں ہماری زیاد تیوں کو بخش اور ہمارے قدموں کو بخش اور ہمارے قدموں کو باب ہم اصل بات کی طرف آتے ہیں اور شق نانی کو بیان کو بیان کو بیان کو اور کھ اور کھ اور کا قروں پر ہمیں مدودے) اب ہم اصل بات کی طرف آتے ہیں اور شق نانی کو بیان کر تے اور کہتے ہیں۔ کہ اگر اس حال والے کے حق میں طعنہ لگانے والوں کا بیا عقاد اور اعتماد نہ ہواور اس کا معالمہ کفر تک نہ بہت یہ ظنی ہے۔ جو شرع میں منع ہواور اگر اس کو کاذب میں نہیں جانے اور اس کو شرکت میاوات کا معتقد بھی نہیں سیجھے۔ تو پھر طعن و ملامت کیوجہ کیا ہے۔ بھی نہیں جانے اور اس کو شرکت میاوات کا معتقد بھی نہیں سیجھے۔ تو پھر طعن و ملامت کیوجہ کیا ہے۔ بھی نہیں جانے اور اس کو شرکت میاوات کا معتقد بھی نہیں سیجھے۔ تو پھر طعن و ملامت کیوجہ کیا ہے۔ بھی نہیں جانے اور اس کی تشنیع و عیب جو تی حرام ہے۔

واقعہ صادقہ کونیک وجہ پر محمول کرناچاہئے۔نہ یہ کہ صاحب واقعہ کی قباحت وبرائی بیان کی جائے اور اگریہ کہیں کہ اس فتم کے شر انگیز احوال کے اظہار کرنے کی وجہ کیا ہے۔ تو میں کہتا ہوں۔ کہ اس قتم کے احوال مشاکن طریقت ہے بہت ظاہر ہوئے ہیں۔ حتیٰ کہ ان کی عادت متمرہ ہو چکی ہے۔ کیس ھاڈا اَوَّلَ قَارُوْرَ وَ کُسِوَتْ فِی الاِسْلام (یہ پہلاشیشہ نہیں جواسلام ہیں توڑا گیاہے)ان ہے اس فتم کے احوال کا ظاہر ہو ناارادہ صادقہ اور حقانی نیت کے بغیر نہ ہوگا۔ بھی ان احوال کے لکھنے ہے مقصود یہ ہو تا ہے۔ کہ شخ طریقت کے سامنے اپنا احوال موہومہ کا ظہار ہو۔ تاکہ وہ صال کا صحت و سقم بیان فرمائے اور اس کی تاویل و تجیر پر اطلاع بخشے۔ بھی ان احوال کے لکھنے سے طالبوں اور شاگردوں کی ترغیب و تحریص مطلوب ہوتی ہے۔ بھی ان احوال کے لکھنے سے طالبوں اور شاگردوں کی ترغیب و تحریص مطلوب ہوتی ہے۔ بھی ان سے مقصود نہ یہ ہو تا ہے نہ وہ بکر اور اخرال کے تعقب و اسکن کی مقصودان احوال کے گفتگو پر لے آتا ہے۔ تاکہ چند باتیں کر کے نفس کوراست کر لے جس شخص کا مقصودان احوال کے گفتگو پر لے آتا ہے۔ تاکہ چند باتیں کر کے نفس کوراست کر لے جس شخص کا مقصودان احوال کے اظہار سے شہرت و قبول خلق ہو۔ تو وہ جھوٹا کہ عن ہے اور یہ احوال اس کے لئے وبال اور استدراج ہیں اظہار سے شہرت و قبول خلق ہو۔ تو ہوٹا کہ عن ہے اور یہ احوال اس کے لئے وبال اور استدراج ہیں فیس میں اس کی سراسر خرائی ہے۔ رَبَّنا کا کُوْنِ غُلُوْبَنَا بعُدَ اِذْ هَدَیْتَنَا وَهَبُ لَنَا مِنْ لَدُنْکَ رَحْمَةً فَرُورَا بَحْتُ واللہ اس کے اور یہ السُوْءِ اللا مارَحِمَ رَبِّیْ اِلَّ وَبِیْنَ النَّفُسَ کَامَارَ وَانِ بِالسُّوْءِ اللا مَارَحِمَ رَبِّیْ اِلْ وَہِنْ اِللَّهُ وَاللہ وَ اللہ کے۔ وَمَا اُبْرِیْ نَفْسِیْ اِنْ النَّفُسَ کَامُارَ وَانَ بِالسُّوْءِ اللا مار حَمْ فَرائِ وَاللہ فَلْ وَاللہ ور مربان ہے۔) کو اللہ میں پر اللہ تعالی رحم فرمائے ویک میان جیشے والا اور مہربان ہے۔)

آپ نے پوچھا تھا کہ کیاباعث ہے۔ کہ انبیاء علیم الصلوۃ والسلام اور اولیاء علیم الرضوان ونیامیں اکثر بلاو مصائب اور رنج و تکلیف میں بہتلاوگر فاررہے ہیں۔ جیسے کہ کہا گیاہے۔ اَشَدُّ النَّاسِ بَلاءً اللَّا نَبِیاءُ ثُمَّ الْاَوْلِیاءُ ثُمَّ الْاَمْتُلُ فَالْاَمْتُلُ فَالْاَمْتُلُ (لوگوں میں زیادہ بلاو آزمائش میں بہتلا ہونے والے انبیاء ہیں پھر اولیاء پھر ان کے ہم مثل پھر الحکے ہم مثل کہ اور حق تعالی اپی کتاب مجید میں فرما تاہے۔ ما اَصَابَکُم مِن مُصِیبَةِ فَبِمَا کَسَبَتُ اَیْدِیْکُمُ (جو مصیبت تم پر آتی ہے۔ وہ تمہارے ہاتھوں کی کمائی کا نتیجہ ہوتی ہیں میں۔ تو ہے) اس آیت سے مفہوم ہو تاہے۔ کہ جو شخص زیادہ برائیاں کرے۔ اس پر زیادہ مصیبت میں آتی ہیں۔ تو چاہئے کہ پہلے انبیاء اور اولیاء وانبیاء اور لوگ بلاومصیبت میں گر فقار ہوں۔ اور پھر اولیاء وانبیاء اور نیز یہ برز گوار اصالت و تبعیت کے طور پر حق تعالی کے محبوب اور اس کے خواص مقربین ہیں۔ حق تعالی اپ محبوبوں اور خواص مقربین ہیں۔ حق تعالی اپ محبوبوں اور خواص مقربین کو نیز و نعمت میں اور محبوب کیوں کر تاہے اور و شمنوں کو ناز و نعمت میں اور وستوں کورنج و مصیبت میں کیوں رکھتا ہے۔

جواب: -خداتعالی آپ کوسعادت مند کرے اور سید ھے راستہ کی ہدایت دے آپ کو واضح ہو کہ دنیا نعمت ولذت کیلئے نہیں ہے۔ بلکہ آخرت ہی ہے۔ جو نعمت ولذت کے لئے تیار کی گئی ہے۔ چو نکہ دنیااور آخرت ایک دوسرے کی سوکن اور ضد اور نقیض ہیں۔ اور ایک کی رضامندی میں دوسرے کی ناراضگی ہے۔ اس لئے ایک میں لذت پانا دوسرے میں رنے والم کاباعث ہوگا۔ پس انسان جس قدر دنیا میں لذت و نعمت کے ساتھ رہیگا۔ اس قدر زیادہ رنے والم آخرت میں اٹھائیگا ایسے ہی جو شخص دنیا میں زیادہ تررنے والم میں بتلا ہوگا۔ آخرت میں اس قدر زیادہ نازو نعمت میں ہوگا۔ کاش دنیا کی بقا کو دنیا میں زیادہ تررخے والم میں بتلا ہوگا۔ آخرت میں اس قدر زیادہ نازو نعمت میں ہوگا۔ کاش دنیا کی بقا کو آخرت کی بقا کے ساتھ وہی نبیت ہوتی جو قطرہ کو دریائے محیط کیساتھ ہے۔ ہاں متناہی کو غیر متناہی کیساتھ کیا نبیت ہوگی۔ اس لئے دوستوں کو اپنے فضل و کرم سے اس جگہ کی چند روزہ محنت و مصیبت میں جتلا کیا۔ تاکہ دائی نازو نعمت میں مخطوظ و مسرور فرمائے اور دشمنوں کو مکر و استدراج کے بموجب میں جتوری کی لذتوں کے ساتھ مخطوظ کر دیا۔ تاکہ آخرت میں بیٹاررنے والم میں گر قاربیں۔

سوال:- کا فر فقیر جو دنیاو آخرت میں محروم ہے دنیامیں اسکادر دمند و مصیبت زدہ رہنا آخرت میں لذت و نعت یانے کا باعث نہ ہوا۔اس کی کیاد جہ ہے۔

جواب: - کافر خداکاد شمن اور دائی عذاب کا مستحق ہے۔ دنیا بیں اس سے عذاب کادور رکھنااوراس کو اپنی وضع پر چھوڑ دینااس کے حق میں عین نازو نعت ولذت ہے۔ ای واسطے کافر کے حق میں دنیا پر جنت کا اطلاق کیا گیا ہے۔ خلاصہ یہ کہ دنیا بیں بعض کفار سے عذاب بھی رفع کر دیتے ہیں اور لذت بھی دیتے ہیں اور لذت و نعمت دیتے ہیں اور لذت و نعمت کی دیتے ہیں اور لذت و نعمت کی گئے میں سے صرف عذاب ہی ہٹار کھتے ہیں اور لذت و نعمت کی گئے کوئی نہ کوئی حکمت و بہتری ہے۔ )

ذالِك حِكم وَمَصَالِحُ (ہرا یک کے لئے کوئی نہ کوئی حکمت و بہتری ہے۔)

سوال: - حق تعالی سب چیزوں پر قادر ہے اور توانا ہے۔ کہ دوستوں کو دنیا میں بھی لذت و نعمت بخشے اور آخرت میں بھی نازو نعمت کرامت فرمائے۔اور ان کے حق میں ایک کالذت پانادوسرے میں در دمند ہونے کاباعث نہ ہو۔اس کے جواب کئی ہیں۔

ایک بید که دنیا میں جب تک چندروزہ محنت و بلیات کو برداشت نہ کرتے تو آخرت کی لذت و نعمت کی قدر نہ جانے اور دائی صحت وعافیت کی نعمت کی قدر نہ جانے اور دائی صحت وعافیت کی نعمت کی قدر نہ جانے اور دائی صحت وعافیت کی نعمت کی محلات معلوم نہ کر سکتے۔ کیونکہ جب تک بھوک نہ ہو طعام کی لذت نہیں آتی اور جب تک مصیبت میں مبتال نہ ہوں فراغت و آرام کی قدر معلوم نہیں ہوتی۔ گویاان کی چندروزہ مصیبتوں سے مقصود بید ہے کہ ان کو دائی نازو نعمت کا مل طور پر حاصل ہو۔ بیان لوگوں کے حق میں سر اسر جمال ہے۔ جو عوام کی آزمائش کے لئے جلال کی صورت میں طاہر ہوا ہے۔ یُضِلُ بِه کَشِیْرًا وَ یَهْدِی بِه کَشِیْرًا (اکثر کو اس سے گراہ کرتا ہے اور اکثر کو ہدایت دیتا ہے)۔

جواب دوم:-بلیات و محن اگرچہ عوام کے نزدیک تکلیف کے اسباب ہیں۔لیکن ان بزر گوارول

کے نزدیک جو پچھ جمیل مطلق کی طرف ہے آئے۔ ان کی لذت و نعمت کا سبب ہے۔ یہ لوگ بلیتوں سے ویسے ہی لذت حاصل کرتے ہیں جیسے کہ نعمتوں ہے بلکہ بلایا ہے زیادہ محظوظ ہوتے ہیں۔ کیونکہ ان میں محبوب کی خالص مر اد ہاور نعمتوں میں یہ خلوص نہیں ہے۔ کیونکہ نفس نعمتوں کو چاہتا ہے اور بلاؤ مصیبتوں ہے بھا گتا ہے لیس بلا ان بزر گواروں کے نزدیک عین نعمت ہے اور اس میں نعمت ہے بڑھ کر لذت ہے۔ وہ حظ جو ان کو دنیا میں حاصل ہے۔ وہ بلیات و مصائب ہی کے باعث ہے۔ اگر دنیا میں یہ کر لذت ہوتی۔ تو ان کے نزدیک جو کے برابر بھی قیمت نہ رکھتی اور اگر اس میں یہ حلاوت نہ ہوتی۔ تو ان کو عیث و بیفا کدود کھائی دیتے۔ بیت

غرض ازعش توام چاشئے درد وغم است ورنہ زیر فلک اسباب تعم چہ کم است ترجمہ عشق سے تیرے غرض ہے چاشئی دردوغم ورنہ نے آسان کے کوئی نعمت ہے کم

حق تعالیٰ کے دوست دنیامیں بھی متلذذ ہیں اور آخرت میں بھی محظوظ ومسرور ہیں۔ان کی بید ونیاوی لذت ان کی آخرت کی لذت کے مخالف نہیں۔وہ حظ جو آخرت کے حظ کے مخالف ہے اس سے مختف ہے جو عوام کو حاصل ہے۔ الہی میہ کیا ہے۔ جو تونے اپنے دوستوں کو عطا فرمایا ہے۔ کہ جو پچھ دوسرے کے رنج والم کا سبب ہے وہ ان کی لذت کا باعث ہے اور جو کچھ دوسر ول کیلئے زحمت ہے ان کے واسطے رحت ہے۔ دوسروں کی نقمت ان کی نعمت ہے لوگ شادی میں خوش ہیں اور عمٰی میں غمناک۔ بید لوگ شادی میں بھی اور غم میں بھی خوش و خرم ہیں۔ کیونکہ ان کی نظر افعال جیلہ ور ذیلہ کی خصوصیتوں ہے اٹھ کر ان افعال کے فاعل یعنی جمیل مطلق کے جمال پر جالگی ہے اور فاعل کی محبت کے باعث اس کے افعال بھی ان کی نظروں میں محبوب اور لذت بخش ہو گئے ہیں۔جو کچھ جہان میں فاعل جمیل کی مراد کے موافق صادر ہو۔خواہر نج و ضرر کی قتم سے ہو۔وہان کے محبوب کی عین مراد ہے اوران کی لذت کاموجب ہے۔ خداوندایہ کیسی فضل و کرامت ہے۔ کہ ایسی پوشیدہ دولت اور خوشگوار نعمت اغیار کی نظر بدے چھیا کرایے دوستوں کو تو نے عطافر مائی ہے اور ہمیشہ ان کو اپنی مرادیر قائم رکھ کر محظوظ ومتلذذ كياب اور كراجت و تالم جو دوسر ول كانصيب ب-ان بزر گوارول سے دور كر ديا ب-اور ننگ ورسوائي كو جودوسر ون کاعیب ہے۔اس گروہ کا جمال و کمال بنایا ہے۔ یہ نامر ادی ان کی عین مراد ہے اور ان کا یہ د نیادی التذاذوسر ور دوسروں کے برعکس آخرت کے حظوظ کی ترقیوں کا باعث ہے۔ ذلِكَ فَضْلُ اللَّهُ يُؤْتِيهِ مَنْ يَّشَآءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيْمِ ﴿ (بيرالله تعالَى كا فَصْل م ي حِي الرَّالله بزك فضل والاہے)۔

جواب سوم: - بدے کہ بید دار دارابتلاء و آزمائش ہے۔ جس میں حق باطل کیساتھ اور جھوٹا سے کیماتھ ملاجلا ہے۔اگر دوستوں کوبلاؤ محنت نہ دیتے اور صرف د شمنوں کو دیتے تو دوست دسٹمن کی تمیز نہ ہوتی اور اختیار و آزمائش کی حکمت باطل ہوتی۔ یہ امر ایمان غیب کے منافی ہے۔ جس میں دنیا و آخرت كى سعادتين شامل ميں۔ آيت كريمه يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ (غيب برايمان لاتے ميں) اور آيت كريمه وَلَيْغُلَمَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهِ قَوِيٌّ عَزِيْزٌ (الله تعالى جانتا ہے جو شخص اس كى اور اس کے رسول کی غائبانہ مدد کر تا ہے۔ بیٹک اللہ تعالیٰ طاقتور اور غالب ہے)اس مضمون کی رمز ہے۔ پس د شمنوں کی آ نکھ میں خاک ڈال کر دوستوں کو بھی محنت وبلا میں مبتلا کیا ہے۔ تاکہ ابتلا و آزمائش کی حکمت تمام ہواور دوست عین بلامیں لذت پائیں اور دستمن دل کے اندھے خسارہ اور گھاٹا کھا کیں یُضِلُّ بِهِ كَثِيْرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيْرًا (اكثر كو كراه كرتاب اور اكثر كوبدايت ديتاب) انبياء عليهم السلام كامعامله کفار کے ساتھ ای طرح ہواہے۔ کہ مجھی اسطر ف کا غلبہ ہواہے اور مجھی اسطر ف کا جنگ بدر میں اہل اسلام كوفت مونى اور جنك احديس كافرول كوغلبه موا الله تعالى فرما تا إلى يَمْسَسْكُمْ قَرْح" فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِّثْلُهُ وَتِلْكَ الْآيَّامُ نُدَ اَوِلْهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ وَاللَّهُ لَايُحِبُّ الطَّالِمِيْنَ وَلِيُمَحِّصَ اللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَافِرِيْنَ (الرَّتَمَ كُورْخُم لِكَا ہے تو پہلے بھی لوگوں کوایے ہی رخم لگے ہیں اور ان دنوں کواللہ تعالیٰ لوگوں میں بدلاتے رہتے ہیں تاکہ الله تعالیٰ ایمانداروں کو جدا کر لے اور تم میں ہے گواہ بنالے اور اللہ تعالیٰ ظالموں کو نہیں دوست رکھتااور اس لئے کہ اللہ تعالی ایمانداروں کوخالص کرے اور کا فروں کومٹادے)۔

جواب چہارم - یہ ہے کہ حق تعالیٰ سب چیزوں پر قادر ہے اور طاقت رکھتا ہے۔ کہ دوستوں کو یہاں بھی نازو نعمت عطا فرمائے اور وہاں بھی ۔ لیکن یہ بات حق تعالیٰ کی حکمت و عادت کے برخلاف ہے۔ حق تعالیٰ دوست رکھتا ہے۔ کہ اپنی قدرت کو اپنی حکمت و عادت کے نیچے پوشیدہ رکھے اور اسباب و علل کو اپنے جناب پاک کاروپوش بنائے پس دنیاو آخرت کے باہم نقیض ہونے کے باعث دوستوں کے لئے دنیا کی محنت و بلا ہو ناضروری ہے تاکہ آخرت کی نعتیں ان کے حق میں خوشگوار ہوں یہی مضمون اصل سوال کے جواب میں پہلے ذکر ہوچکا ہے۔ اب ہم پھر اصل بات کو بیان کرتے ہیں اور اصل سوال کا جواب دیے اور کہتے ہیں کہ درو و بلاؤ مصیبت کا سب اگرچہ گناہوں اور برائیوں کا کرنا ہے لیکن در حقیقت بلاو مصیبت ان برائیوں کا گفارہ اور ان گناہوں کے ظلمات کو دور کرنے والی ہیں۔ پس کرم کناہوں اور برائیوں کو دور کرنے والی ہیں۔ پس کرم گناہوں اور برائیوں کو دشنوں کے گناہوں اور برائیوں کی طرح نہ خیال کریں۔

آپ نے حَسَنَاتُ الْاَبْرَادِ سَیْنَاتُ الْمُقَوّبِینَ ساہوگا۔ اور اگر ان سے گناہ و عصیان بھی صادر ہو۔ تواور لوگوں کے گناہ و عصیان کی طرح نہ ہوگا۔ بلکہ وہ مہوو نسیان کی قتم سے ہوگااور عزم وجد سے پاک ہوگا۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَیٰ ادَمَ مِنْ قَبْلِ فَنَسِیَ وَلَمْ نَبِعِدُ لَهُ عَوْمًا (ہم نے سے پاک ہوگا۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے وَلَقَدْ عَهِدْنَا اللی اور ہم نے اس کا کوئی عزم و قصد نہ پیا) پی درو و مصائب کا زیادہ ہونا ہرائیوں کے زیادہ کفارہ ہونے پرولالت کر تا ہے۔ نہ کہ برائیوں کے زیادہ کمانے پر۔ دوستوں کوزیادہ بلادیتے ہیں تاکہ ان کے گناہوں کا کفارہ کر کے ان کوپاکیزہ لے جائیں اور آخرت کی مخت سے ان کو محفوظ رکھیں۔ منقول ہے۔ کہ آخضرت عقیقہ کی سکرات موت کے وقت جب حضرت فاطمہ نے ان کی بیقراری و بے آرامی و بیکھی تو حضرت فاطمہ زہرا بھی جن کو آخضرت عقیقہ نے ان کی بیقراری و بے آرامی و بیکھی تو حضرت فاطمہ زہرا بھی جن کو آخضرت آن کھنے کے ساتھ رکھی تو صفرت نام ہو گئیں۔ جب آخضرت نان کی سیقراری و بے آرامی کودیوں نہایت بے قرار و بے آرام ہو گئیں۔ جب آخضرت نے ان کی اس بیقراری و بے آرائی کودیوں تو صفرت زہرا کی تبلی کے لئے فرمایا تھا۔ کمال شفقت و مہر ہائی سے جو کی اس بیقراری و بے آرائی کودیوں تو صفرت زہرا کی تبلی کے لئے فرمایا کہ تیرے باپ کے لئے بہی کی اس بیقراری و بے آرائی کودیوں تو موسیت نہیں۔ یہ کس قدراعلیٰ دوستوں کے ساتھ کرتے ہیں۔ روزہ محنت کے عوض دائی تخت عذاب دور ہو جائے۔ ایسا معالمہ دوستوں کے ساتھ کرتے ہیں۔ دورم و بیا کے۔ ایسا معالمہ دوستوں کے ساتھ کرتے ہیں۔ دورم و بی کیا تھواں کی تیونال دیے ہیں۔

پس ٹابت ہواکہ دوست ہی دنیاوی رنے وہلا کے زیادہ مستحق ہیں اور دوسر ہے لوگ اس دولت کے لاکق نہیں کیونکہ ان کے گناہ کبیرہ ہیں اور التجاو تضرع واستغفار وانکسارے بے بہرہ ہیں اور گناہوں کے کرنے پر دلیر ہیں اور ارادہ وقصد ہے گناہ کرتے ہیں جو تمر دوسر کشی سے خالی نہیں ہیں اور عجب نہیں کہ اللہ تعالیٰ کی آیات پر ہنی الرائیں اور انکار کریں اور جڑا گناہ کے اندازہ کے موافق ہے۔ اگر گناہ دنیا وی خفیف ہے اور گناہ کرنے والا بھی التجاوزاری کرنے والا ہے تواس گناہ کا کفارہ دنیاوی بلاور نجے ہوجائے گااور اگر گناہ غلیظ وشدید و ثقیل ہے اور گناہ کرنے والا سرکش و متنکبر بھی ہے تو وہ جرم آخرت کی جزاکے لائق ہے جو گناہ کی طرح شدید اور دائی ہے و مَا ظَلَمَهُمُ اللّٰهُ وَلٰکِنْ کَانُوْا اَنْفُسَهُمْ یَظْلِمُوْنَ اللّٰہ تعالیٰ نے ان پر ظلم نہیں کیا بلکہ وہ خودا پی جانوں پر ظلم کرتے تھے۔

آپ نے لکھا تھا کہ لوگ بنسی اور شھٹھا کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ اپنے دوستوں کو بلاو محنت کیوں دیتا ہے اور ہمیشہ ناز و نعمت میں کیوں نہیں رکھتااور اس گفتگو سے اس گروہ کی نفی کرنا چاہتے ہیں۔ کفار بھی آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حق میں اس قتم کی باتیں کہا کرتے تھے کہ مَا لِھالَہ

الرَّسُول يَاكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْاَسَوَاقِ لَوْلَا ٱنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ فَيَكُونَ مَعهُ نَذِيرًا أَوْيُلْقِي اللَّهِ كُنْزٌ اَوْتَكُونَ لَهُ جَنَّةً يَّاكُلُ مِنْهَا (بررسول كيماج جوكهانا كهاتاج اور بازارول مين چاتا پرتاج کیوں نہیں اس پر فرشتہ اتر تا تا کہ اس کے ساتھ ہو کر لوگوں کوڈرا تا۔یااس کو خزانہ دیا جا تا۔یااس کا کوئی باغ ہی ہو تاجس سے کھایا کر تا)الی باتیں وہی شخص کر تاہے جس کو آخرت اور اس کے دائمی عذاب و تواب کاانکار ہواور دنیا کی چند روزہ فانی لذتیں اس کی نظر میں بڑی عزیز اور شاندار د کھائی دیتی ہوں۔ کیونکہ جو شخص آخرت پر ایمان رکھتا ہے اور آخرت کے ثواب و عذاب کو دائمی جانتا ہے۔ و نیاوی چند روزہ فانی بلاو محنت اس کو پیج نظر آتی ہیں۔ بلکہ اس چندروزہ محنت کو جس سے ہمیشہ کی راحت حاصل ہو۔ عین راحت تصور کر تاہے اور لوگوں کی گفتگو پر نہیں جاتا۔ در دوبلا و محنت کا نازل ہو نا محبت کا گواہ عادل ہے کور باطن اور بیو قوف لوگ اگر اس کو محبت کے منافی جانیں تو جانیں۔ جاہلوں اور ان کی گفتگو ے روگردانی کے سوااور کوئی علاج نہیں۔ فاضبو صَبْرًا جَمِيْلُا (پس اچھاصبر کر)اصل سوال کادوسرا جواب یہ ہے کہ بلا تازیانہ محبوب ہے جس کے ذریعے محب این محبوب کے ماسواء کی التفات سے ہٹ کر کلی طور پر مجوب کی پاک بارگاہ کی طرف متوجہ ہو جاتا ہے۔ پس در دوبلا کے لاکق دوست ہی ہیں اور یہ بلا اس برائی کا کفارہ ہے کہ ان کا التفات ماسوا کی طرف ہے اور دوسرے لوگ اس دولت کے لائق تہیں ان کوزورہے محبوب کی طرف کیوں لائیں جس کو چاہتے ہیں مارلوٹ کر بھی محبوب کی طرف لے آتے ہیں اور اس کو محبوبیت سے سر فراز فرماتے ہیں اور جس کو محبوب کی طرف لانا نہیں چاہتے اس کو اپنے حال پر چھوڑدیے ہیں۔اگر سعادت ابدی اس کے شامل حال ہو گئ تو توبہ وانابت کی راہ سے ہاتھ پاؤل مار كرفضل وعنايت كى امداد سے مقصد تك پينج جائے گاورندوہ جانے اور اس كاكام اَللَّهُمَّ لَا تَكِلُّنِي إلى نَفْسِيْ طُوْفَةَ عَيْن (ياالله توجها يك لخطه بهي اينامال يرنه جهورٌ) پس معلوم مواكه مريدول كي نسبت مرادوں پرزیادہ بلا آتی ہے۔ای واسطے آنخضرت نے جومرادوں اور محبوبوں کے رکیس ہیں۔فرمایاہ كه مَا أُوْذِى نَبِيٌّ مِثْلَ مَا أُوْذِيْتُ كَى بَي كوا تَى ايدًا نَهِيل يَخِي جَتْني مِحِه يَجْفي ب كويابلاد لاله اورر بنما ہے۔جواپی حسن دلالت سے ایک دوست کو دوسرے دوست تک پہنچادی ہے اور دوست کو ماسوی کے النفات سے یاک کردیت ہے۔ عجب معاملہ ہے کہ دوست کروڑہادیکر بلاکو خریدتے ہیں اور دوسرے لوگ کروڑ ہادیکر بلا کود فع کرنا جاہتے ہیں۔

سوال: - کبھی ایسا ہو تاہے کہ درووبلا کے وقت دوستوں سے بھی اضطراب و کراہت مفہوم ہوتی ہے۔اس کی کیاوجہ ہے۔

جواب: - یہ اضطراب و کراہت بتقاضائے بشری ضروری ہے اور اس کے باقی رکھنے میں کئی

طرح کی محکمتیں اور مصلحین ہیں۔ کیونکہ اس کے بغیر نفس کے ساتھ جہاد و مقابلہ نہیں ہوسکا۔

آپ نے ساہوگا کہ دین دونیا کے سر دار علیہ الصلوۃ والسلام سے سکرات موت کے وقت کس فتم کی بیقراری و بے آرامی ظاہر ہوئی تھی۔ وہ گویا نفس کے جہاد کا بقیہ تھا۔ تاکہ حضرت فاتم الرسل علیہ الصلوۃ والسلام کا فاتمہ فدا کے دشمنوں کے جہاد پر ہو۔ شدت مجاہدہ اس امر پر دلالت کر تا ہے۔
کہ صفات بشریت کے تمام مادے دور ہو جائیں اور نفس کو کمال فرمانبر دار بناکر اطمینان کی حقیقت تک پہنچائیں اور پاک و پاکیزہ رکھیں۔ گویا بلا بازار محبت کی دلالہ ہے اور جو کوئی محبت نہیں رکھتا۔ اس کو دلالہ ہے کیاکام ہے اور دلا گی اس کے کس کام آئے گی اور اس کے نزدیک کیا قدر وقیمت رکھے گی در دوبلاک دوسری وجہ یہ ہے کہ محب صادق اور مدعی کاذب ہے۔ تو بلا ہے کر اہت ور خی اس کو نصیب ہوگا۔ سوائے محادق ہی کر اہت ور خی اس کو نصیب ہوگا۔ سوائے صادق ہی کر اہت والم کی حقیقت کو کر اہت والم کی صورت ہے الگ کر سکتا صورت سے جدا کر سکتا ہے اور صفات بشریت کی حقیقت کو صفات بشریت کی صورت سے الگ کر سکتا ہے۔ واللّٰہ سُنجانکہ الٰہ اللّٰہ نہ اللّٰہ نہ کہ خیا گائی سَبِیْلِ الرُّ شَادِ (اللّٰہ تعالیٰ ہی راہ داست کی طرف ہدایت کر نے کے ۔ وَ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ ہے۔ وَ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ سُنجانکہ اللّٰہ تعالیٰ میں داور است کی طرف ہدایت کر نے اللّٰہ کی دارہ اللّٰہ اللّٰہ کی دارہ است کی طرف ہدایت کر نے اللّٰہ کی دارہ دو اللّٰہ کہ کہ دور کے اللّٰہ کی دارہ دور کو اللّٰہ کو اللّٰہ کی دارہ دور کو اللّٰہ کو اللّٰہ ہور کی دور کے اللّٰہ کو اللّٰہ کی دور کے اللّٰہ کو اللّٰہ ک

نیز آپ نے پوچھاہ۔ کوعدم کولاشے محض کہتے ہیں پس اس کا وجود نہ ہو گااور جب اس کا وجود نہ ہوا۔ تو پھر اس وجود کے ساتھ جو ذہن میں پیدا ہو۔ اس کے آثار وتر قیاں کس طرح ہو نگی اور اگر ہوں گی بھی توذہنی ہوں گی۔ دائرہ خیال ہے کس طرح نکل سکتی ہیں۔

والاہ)۔

اس کاجواب ہے کہ عدم اگر چہ لاشے ہے۔ لیکن اشیاء کا بیہ صور توں نے جو عدم کے ساتھ قائم ہوادراشیاء کی تفصیل و کثرت کا منتاء اس کا آئینہ ہے۔ اساء الہی کی علمیہ صور توں نے جو عدم کے آئینہ میں منعکس ہوئی ہیں۔ اس کو متمیز کر دیا ہے اور جوت علمی بخشا ہے اور اس کو محض لاشے ہونے سے فکال کر آثار واحکام کا مبدء بنادیا ہے۔ یہ آثار واحکام خانہ علم کے باہر بھی موجود ہیں اور مرتبہ حس ووہم میں بھی ثابت ہیں۔ چو تکہ انہوں نے حق تعالیٰ کی مضبوط صنعت ہونے کے باعث اس مرتبہ میں ایسا شہیں خابت ہیں۔ چو تکہ انہوں نے حق تعالیٰ کی مضبوط صنعت ہونے کے باعث اس مرتبہ میں ایسا شہیں ہو سے اس لئے کہہ سے شبات واستقرار پیدا کر لیا ہے۔ کہ حس ووہم کے زوال سے بھی زائل نہیں ہو سے اس لئے کہہ سے ہیں کہ یہ آثار واحکام خارجی ہیں۔ آپ کو حق تعالیٰ کی کمال قدرت کا مشاہدہ کرنا چاہے۔ جس نے کرو فرزیب وزیت عدم پر جنی ہے۔ آپ کو حق تعالیٰ کی کمال قدرت کا مشاہدہ کرنا چاہے۔ جس نے عدم سے اس فتم کا کمبا چوڑا کارخانہ بنادیا ہے اور وجود کے کمالات کو اس کی نقیضوں اور ضدوں سے ظاہر فرمایا ہے۔ عدم کی ترقی کارات کامل طور پرواضح ہے۔ کہ اساء اللی کی علمیہ صور تیں اس کی حجر میں مشمکن فرمایا ہے۔ عدم کی ترقی کارات کامل طور پرواضح ہے۔ کہ اساء اللی کی علمیہ صور تیں اس کی حجر میں مشمکن فرمایا ہے۔ عدم کی ترقی کارات کامل طور پرواضح ہے۔ کہ اساء اللی کی علمیہ صور تیں اس کی حجر میں مشمکن

اوراس کے ساتھ ہم بسر اور ہم بغل ہیں۔ صورت سے حقیقت کی طرف اور ظلال سے اصل کی طرف سید ھی شاہر اہ جاتی ہے کوئی اندھاہی ہوگا۔ جس کو نظر نہ آتا ہوگا۔ اِنَّ ھذبہ تَذُ بِحرَة وَ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ اللّٰہ رَبِّهِ سَبِیلًا (یہ بوی نصیحت ہے۔ اب جس کا جی چاہا ہے رب کی طرف راستہ نکال لے) ذہن وخیال کا لفظ آپ کو شبہ میں نہ ڈال دے اور آثار وتر قیات کو آپ کی نظر میں مشکل نہ کردے کیونکہ کوئی معاملہ علم وخیال سے باہر نہیں ہے۔ ہاں خیال خیال میں فرق ہم سے ہم وخیال میں خلق ہونا اور امر ہے اور وہم وخیال کا اختراع اور امر صورت اول نفس الا مری اور حقیقی ہے اور کہہ سکتے ہیں کہ موجود خارجی بھی ہے اور صورت دوم اس دولت اور اس ثبات واستر ارت بے بہرہ ہے۔ عدم کے بعض ہنر معرفت کے بیان میں علیحہ و کھے ہیں۔ جن کی نقل محت اللہ لے گیا ہے۔ اگر زیادہ ذوق ہو۔ تو وہاں سے ملاحظہ کر لیں۔

نیز آپ نے فناوبقا کی نسبت بوچھاتھا۔اس فقیر نے ان کلمات کے معنی اپنی کتابوں اور رسالوں میں جا بجا لکھے ہیں۔ان کو دیکھنے کے بعد بھی اگر کچھ پوشیدگی رہ گئی ہو۔ تواس کا علاج حضور وشفاہ ہے (خدمت میں حاضر ہونااور سامنے گفتگو کرنا) پوری پوری حقیقت لکھی نہیں جاسکتی۔ کیونکہ اس کااظہار صلاح وبہتری ہے دور نظر آتا ہے اور اگر پوری حقیقت لکھی جائے اور ظاہر کی جائے تو کوئی اس کو كياجانے گااور كيا سمجھے گا۔ فناوبقاشہورى ہے وجودى نہيں۔ كيونكه بنده ناچيز نہيں ہو تااور حق تعالىٰ كے ساتھ متحد نہیں ہو تاألُعُبُدُ عَبْدٌ دَائِمًا وَالرَّبُّ رَبٌّ سَرَمَدًا (بندہ بندہ اور خداخداہے)وہ زندلی ہیں جو فنادبقا کو وجودی تصور کرتے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ بندہ اپنے وجودی تعینات کور فع کر کے اپنے اصل کے ساتھ جو تعینات و قیود سے منزہ ہے متحد ہو جاتا ہے اور اپنے آپ سے فانی ہو کر اپنے رب کے ساتھ بقاحاصل کرلیتاہے جیسے قطرہ اپنے آپ سے فانی ہو کر دریا ہے مل جاتا ہے اور اپنی قید کور فغ کر ك مطلق ك ساته متحد موجاتا ب- أعَاذَنَا اللهُ سُبْحانهُ عَنْ مُعْتَقَدَ إِنِهِمْ السُّوْءِ (الله تعالى مم كوان کے ایسے برے عقیدے سے بچائے ) فناکی حقیقت سے کہ ماسوی اللہ بھول جائے اور حق تعالیٰ کے سوا غیر کی گر فقاری اور تعلق دور ہو جائے اور سینہ اور ول کا میدان اپنی تمام مرادوں اور خواہشوں سے پاک وصاف ہو جائے یہی مقام بندگی کے مناسب ہے اور بقایہ ہے کہ انفسی آیات کے مشاہرہ کے بعد بندہ انے مولا جل شانہ کی مرادوں پر قائم رہے اور حق تعالیٰ کی مرادوں کو عین اپنی مرادیں معلوم کرے۔ نیز آپ نے پوچھاتھا کہ وہ سیر جوانفس کے باہر ہے وہ کو نساہ۔ کیونکہ عالم خلق اور عالم امر کے د نسوں مر تبوں کاسیر اور ہیئت وحدانی کاسیر جب انفس میں داخل ہے۔ پھر انفس کے ماوراء کو نساسیر ہے۔ جواب: -واضح ہو کہ انفس بھی آفاق کی طرح اساء اللی کے ظلال ہیں۔ جب ظل فضل خداد ندی

ہے اپنے آپ کو فراموش کر کے اپناصل کی طرف متوجہ ہو تا ہے اور اپناصل کی محبت پیدا کر لیتا ہے۔ تو اَلْمَوْءُ مَعَ مَنْ اَحَبُّ (آوی ای کے ساتھ ہوگا۔ جس کے ساتھ اس کو محبت ہوگا) کے موافق اپنے آپ کو بعینہ وہی اصل معلوم کرے گا اور اپنانا کو ای اپنا اصل پر ڈالے گا۔ ای طرح چو نکہ اس اصل کا اور اصل ہے۔ پس اصل سے اس اصل تک پہنچ جائے گا۔ بلکہ اپنے آپ کو اس اصل کا عین معلوم کرے گا۔ وَهَلُمَّ جَرًّا إِلَى اَنْ يَبْلُغَ الْكِتَابُ اَجْلَهُ (یہاں تک کہ کتاب اپنی اجل تک پہنچ جائے) یہ سیر انفس و آفاق کے ماور اء ہے۔

واضح ہو کہ بعض لوگ سیر انفسی کوسیر فی اللہ کہتے ہیں۔ لیکن دہ سیر جس کا بھی بیان ہو چکاہے۔ بیر سیر فی اللہ اور سیر انفسی کے ماوراء ہے۔ کیو نکہ بیر سیر حصولی ہے اور وہ سیر وصولی اور حصول ووصول کے در میان جو فرق ہے۔وہ متعدد مکتوبات میں لکھاجا چکاہے۔وہاں سے معلوم کرلیں۔

نیز آپ نے حق تعالی کی ذات و صفات وافعال کے اقرب ہونے کی نسبت دریافت کیا تھا۔ اس کا بیان بھی حضور کے ساتھ تعلق رکھتا ہے۔ اس کا لکھنا چھا نہیں اور اگر لکھا بھی جائے۔ تو پھر بھی اس کا سمجھنا مشکل ہے اور اگر حضور میں لینی سامنے بیان کرنے سے بھی سمجھ میں آجائے۔ تو غنیمت ہے۔ سمجھنا مشکل ہے اور اگر حضور میں لینی سامنے بیان کرنے سے بھی سمجھ میں آجائے۔ تو غنیمت ہے۔ آپ نے مرتبہ نبوت کے کمالات کی نسبت یو چھا تھا کہ فناو بقاء تجلی اور تعین کا مبدء ہونا سب

کمالات ولایات ثلثہ کے مراتب ہیں ہیں۔ کمالات نبوت کے مراتب ہیں سیر کس طرح ہے۔
جواب: - واضح ہو کہ مراتب عروج ہیں جب تک کہ مراتب ایک دوسرے سے متیز ہیں اور ان
ہیں ایک اصل سے دوسرے اصل کی طرف جانا پڑتا ہے۔ یہ سب کمالات دائرہ ولایات ہیں داخل ہیں۔
جب یہ تمیز برطرف ہو جاتی ہے اور یہ تفصیل کم ہو جاتی ہے اور معاملہ محض اجمال وبساطت محض سے جا
پڑتا ہے۔ تو پھر مرتبہ نبوت کے کمالات شروع ہوتے ہیں۔ اس مرتبہ ہیں بھی اگرچہ و سعت ہے۔ اِنَّ
اللّه وَاسِعٌ عَلِيْمٌ (اللّه تعالی گھیر نے والا اور جانے والا ہے) لیکن وہ و سعت اور ہی و سعت ہے اور وہ
تمیز اور ہی تمیز ہے۔ اس سے زیادہ کیا کہیں اور کیا سمجھا کیں۔ رَبَّنَا اَتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحَمْةً وَهَیِّءُ لَنَا مِنْ اَمْرِنَا وَسَالِ کام سے ہدایت و بھلائی ہمارے
امرنا وَشَدًا (یا اللّٰہ تو این یاس سے ہم پر رحمت نازل فرما اور جمارے کام سے ہدایت و بھلائی ہمارے
نصیب کر)

نماز کے بعض اسرار جو آپ نے دریافت کئے تھے۔اس کا جواب کی دوسرے وقت پر موقوف رکھا ہے۔ کیونکہ اب وقت بہت نگ ہے۔ زمانہ اور اہل زمانہ سے سرقہ کر کے لیمنی چوری چوری اور پوشیدہ چھے نہ کہ کھاجا تا ہے۔ آپ فقیر کے حال پر رحم کریں اور استفسار پر دلیر نہ ہوتے جا کیں۔ وَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوْ بَنَا وَ اِسْرَا فَنَا فِی اَمْرِنَا وَثَبَتْ اَقْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقُوْمِ الْكَفِونِيْنَ مِاللّٰهِ

ہمارے گناہوں اور ہمارے کام کی زیاد تیوں کو بخش اور ہمارے قد موں کو ثابت رکھ اور کافروں پر ہمیں مدددے۔

الحمد للدوالمنة كه دري ايام فرخنده فرجام كتاب متطاب بادئ شخ وشاب منبع فيوض وبركات يعنى مكتوبات المم ربانى مجدد الف ثانى حضرت شخ احمد فاروقى المام ربانى مجدد الف ثانى حضرت شخ احمد فاروقى نقشبندى سر مندى رحمة الله عليه دفتر دوم بوقت سعيد باتمام رسيد



مروبا المرابعة المرا

> معرساله مبدأ ومعاد

> > جلدسوم

مترهم حضر مولانا قاضي على الدَّرِي صانتقة ثنيندى مُدِّدُيُّ اللَّهِ

ضيا القرآن بي كينيز ولا مور www.maktabah.org

ترجمه مكتوبات امام ربانی قدس سره مستمىيه معرفة الحقائق وفترسوم بسم اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

حمد وصلوٰۃ کے بعد واضح ہو کہ یہ پاکیزہ کلمات اور بلند حروف (جن کا ہر ایک نقطہ بیقرار دلوں کی یر کار کامر کزے اور محبت ذاتیہ کی آگ پر بیگانوں کی بد نظری کیلئے سیند داندے اور حقائق کی دلہنوں کے ر خیار کازینت بخشے والا خال ہے اور و قائق کے دور بینوں کی آٹکھوں کی تیلی ہے)ان میں سے ہر ایک احدیت کے لہرانے والے دریا کا در ۃ البّاج ہے جس کو ایک غواص لیعنی غوطہ زن کے پاک باطن کے زبردست ہاتھ سے کنارہ پر نکالا ہے اور ہویت کے جنگلی ہرن کی ناف کا جان بخشنے والا نافہ ہے جس کو ا یک سیاح بعنی سیر کرنیوالے کے بیان کی انگلیاں محفل میں لائی ہیں۔اللہ تعالیٰ فقراء کواس دریتیم سے مالامال کرے اور ان کی جان کے دماغ کواس خو شبود ار ناف سے معطر کرے۔

چه داند نافه اش گردر مشام است كنم خورشيد راچول ذره رقاص کوں نطق از زبان او کندرب يزبر منفعت ترباق فاروق نگایش نقشبند غیر از دل

زہریک نقطہ اش چوں نافۂ تر شیم وصل جاناں میزند سر وے آل کز برودت درز کام است سرايم مدح آل ساح و غواص مهيل فرزند فاروق است چول اب سرايا نسخه اخلاق فاروق چراغ نقشبند ہفت محفل

مہکتی جس سے بوئے وصل ولبر وہ کیا جانے کہ کیا ہے مشک تا تار کروں سورج کو مثل ذرہ رقاص کلام اس کی کلام رب برایا

ہر ایک نقط ہے اس کا نافہ تر مر جو شخص ہو زلہ سے بیار كبول اب مدح آل سياح و غواص عمر كا بينا گويا باب جيبا

مراسر چشمہ اخلاق فاروق کہ ہے ہر نقص کا تریاق فاروق کہ اس کی کرے دل ہے دوئی دور چراغ ہفت محفل ہے وہ پر نور گلہ اس کی کرے دل ہے دوئی دور مخلو قات کی فریاد کو پنچنے والے۔ حقائق کے دریا میں تیر نے والے۔ وصول الی اللہ کی سیر ھی۔ قبولیت کے دراستہ۔ رحمت کے خزانہ حکمت کے د فینہ۔ ہر دلعزیز۔ غیب کے مشر ق۔ عمل کے دریا۔ کاملوں کی جت۔ نیکوں کی آئھ۔ احبار لیعنی علماء کی گلزار۔ طریقت کے نور۔ حقیقت کے شگوفہ۔ اہل جان کی زینت۔ علماء کے سر دار۔ امیدوں کی بلندی۔ رجا کی مضبوط رسی، وارادت کے آئینہ۔ مجبت کے کی زینت۔ علماء کے سر دار۔ امیدوں کی بلندی۔ رجا کی مضبوط رسی، وارادت کے آئینہ۔ مجبت کے خرافوں اور بشارت کے چشمہ۔ ملاحت کے دریا کے ملاح۔ صاحت کے دریا کے ملاح۔ صاحت کے دریا کے ملاح۔ صاحت کے استشباد کے محل۔ متوحدین کے جائے تمسک۔ سلف کی برہان۔ خلف کے سلطان۔ اس گروہ کے وشیہ۔ مہدی موعود کے طلعہ لیتی آگے آنیوالے اصل اور فرع کی روشن۔ دین وشرع کی رونق۔ سید و شیہ کی دونق۔ دین وشرع کی رونق۔ سید کی البشر کے وار ش۔ گیار ہویں صدی کے روش کرنے والے۔ حضرت مجددالف ٹانی امام ربائی " ہے البشر کے وار ش۔ گیار ہویں صدی کے روش کرنے والے۔ حضرت مجددالف ٹانی امام ربائی " ہے کہا گردوز وصفش خامہ آگاہ چہ نم دریاید از دریا پر کاہ ہماں بہتر کزیں پس گوش باشم سرائمہ نغمہ و خاموش باشم

قلم اس کی صفت سے کب ہو آگاہ جھلا دریا کو پائے کیا پرکاہ کہیں بہتر ہمہ تن میں بنول گوش بہتر ہمہ تن میں بنول گوش بہتر ہمہ تن میں بنول گوش بہتر ہمہ اسلام کو بشارت حضرت مصطفیٰ میں اسلام کے ہم نام جس کے ساتھ حضرت میسیٰ علیہ السلام کو بشارت دی گئی تھی۔ یعنی شخ احمد بن شخ عبد اللاحد فاروتی نسب والے، حنفی فد ہب والے، نقشبندی مشرب والے، خدائے تعالی ان کو تمام جہان والوں کے سرول پر ہمیشہ زندہ رکھے اور ان کی برکات کے دریا سے قیامت تک ان کوسیر اب کرے۔

ان سلیم القلب ناظرین کا وقت وحال کیا بی اچھا ہے۔ جوابی نظر کی سیابی کواسی سیابی پر جواسر اراور حکتوں کا سوادا عظم ہے۔ والتے ہیں اور اعلام ربانی کے ساتھ اس سیابی سے سر اسر حضور کی مدد حاصل کرتے اور اپنے دل کے نقطے کو پر نور بناتے ہیں اور ان متنقیم الاحوال قاریوں کا انجام و مال کیا ہی عمدہ ہے۔ جن کی زبان اس دریائے عجیب میں تیرتی ہے اور الہام ربانی سے ان کی جان شکر کی شکر اور سکر ک قدسے شیریں ہوتی ہے اور ان نیک نہاد ہم جنوں اور نیک اعتقاد سعاد تمندوں پر مرحباہے۔ جن پر ان تکاعت ور موز کا جمال جو طور عقل کے ماوراء ہیں جب پردہ نہیں کھولتا۔ تواپے قصور فہم اور عدم دریافت کا قرار کرکے صد قنا کے راستہ مراجلے ہیں۔ اور کا من کا قرار کرکے صد قنا کے راستہ مراجلے ہیں۔ اور کا کم کا قرار کرکے صد قنا کے راستہ مراجلے ہیں۔ اور کا کم کا قرار کرکے صد قنا کے راستہ مراجلے ہیں۔ اور کا کم کا قرار کرکے صد قنا کے راستہ مراجلے ہیں۔ اور کا کم کا قرار کرکے صد قنا کے راستہ مراجلے ہیں۔ اور کا کم کا قرار کرکے صد قنا کے راستہ مراجلے ہیں۔ اور کا کم کا قرار کرکے صد قنا کے راستہ مراجلے ہیں۔ اور کا کا قرار کرکے صد قنا کے راستہ مراجلے ہیں۔ اور کا کی دور اور کی کی دور موز کا جوابی کا تو کا کو کا کی دور کا کا قرار کرکے صد قنا کے راستہ مراجلے ہیں۔ اور کا کی دور کی دور کی دور کور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کور کی دور کیا کی دور کیا دور کی دور

کے را از ایثال جز ایثال ندا ند

ترجمے سوا ان کے نہ کوئی ان کو جانے

کہتے ہوئے سب کو تسلیم کرتے ہیں اور ہمیشہ کی سعاد توں کا شمرہ ماصل کرتے ہیں۔ ذلیک لِمَن خَصْبَی رَبَّهُ (بیاس شخص کے واسطے ہے جواپ ربسے ڈر تاہے) اور ان کی بین پڑھنے والوں اور تخن چین سنے والوں پر افسوس ہے کہ جو کچھ ان ملہمات غیبیہ بیں سے ان کی فہم وطبع کے موافق آ جا تاہے اس کواس گفتگو کر نیوا لے کی کلامی مہارت اور خیالی بحث کی طرف محمول کرتے ہیں اور جو کچھ اس بیان اس کواس گفتگو کر نیوا لے کی کلامی مہارت اور خیالی بحث کی طرف محمول کرتے ہیں اور جو کچھ اس بیان سے ان کی سمجھ میں نہیں آتا۔ کو تاہ نظری سے عیب جوئی کی زبان دراز کرتے ہیں۔ اور اللَّمَن ءُ لَا يَزَالُ عَدُوا لِمَا جَاهَلَ (آدمی اس چیز کا دشمن ہے۔ جو اس سے پوشیدہ ہے) کے موافق الوائی کی سار گلی بیات ہیں اور نہیں جانے کہ اس طاکھ عالیہ کے لوگ ان خفیہ اسر ارکے اظہار میں خود در میان نہیں ہوتے۔ ع

ایثال نیند این ہمہ الحان زمطرب است ترجمدع یہ نہیں ہیں در میال مطرب کے ہیں آوازیہ

حق تعالیٰ ہمارے بھائیوں کو اپنے پوشیدہ عیبوں اور صفاکیش پاک دلوں کے پوشیدہ بھیدوں پر واقف کرے اور عالم السر کے مخلصوں کے کینہ کی زنجیر اور کمرکی قید سے جو اپنے دل کے پاؤں اور قلب کی گردن پر ڈالے ہوئے ہیں، آزاد کرے اور یہ جو میں نے کہا ہے کہ اسر ارکے اظہار میں درمیان نہیں ہوتے۔اس کی شہادت بھی اپنے اسر ارکے صاحب سے سن لیں۔ع

برحال تو ہم حال تو بربان و دلیل ترجمہ ع گواہ تیرے حال پر تیرا ہی اپنا حال

جب مکتوبات معدن الفتوحات کی جلد اول میں جس کانام در المعرفت ہے ختم ہو پچکی تو مقال یعنی گفتگو کے پیٹھے پانی کے بعض پیاسوں نے خدمت اقد س میں عرض کی۔ کہ اگر حضور کا اشارہ عالیہ ہو جائے توان اسر ارکی نہریں جواس کے بعد گوہر بار قلم کے چشم سے نکلی ہیں جع کر کے جلد دوم کا دریا بنایا جائے۔ بندگان حضرت نے بڑے انکسار وخوف سے فرمایا کہ بیس اس فکر و چرت میں ہوں کہ بیہ سب علوم جو بیان و تحر پر میں آپ کے ہیں۔ آیا حق تعالی کے نزدیک مقبول اور پہندیدہ ہیں بھی یا نہیں؟ یہ بات فرماکر خاموش ہورہ اور بشارت واشارت کے منظر رہے دوسر سے روز فرمایا کہ رات کو ندادی گئی ہے اور ظاہر کیا گیاہے کہ یہ سب علوم جو لکھے گئے ہیں بلکہ جو پچھ تیری گفتگو میں آیا یہ سب مقبول و پہندیدہ ہے اور ہمارائی بیان ہے۔ اس وقت یہ سب علوم نظر کے نمایا کہ یہ سب پچھ ہم نے ہی کہا ہے اور ہمارائی بیان ہے۔ اس وقت یہ سب علوم نظر کے نماین کر کے فرمایا کہ یہ سب پچھ ہم نے ہی کہا ہے اور ہمارائی بیان ہے۔ اس وقت یہ سب علوم نظر کے نمام نظر کے نمام کر ایک پر مجمل و مفصل طور پر نظر کر تا تھا۔ خاص کر اس وقت یہ سب علوم نظر کے نمام نظر کے نمام کی برایک پر مجمل و مفصل طور پر نظر کر تا تھا۔ خاص کر اس وقت یہ سب علوم نظر کے نمام کے نمام کی بیار کیا گیا ہوں کے خرمایا کہ یہ سب علوم کر کے فرمایا کہ یہ سب بی کہ ہم نے ہی کہا ہے اور ہمارائی بیان ہے۔ اس وقت یہ سب علوم نظر کے نمام کی میں آیک پر مجمل و مفصل طور پر نظر کر تا تھا۔ خاص کر اس وقت یہ سب علوم نظر کے نمام کے نمام کی کر تا تھا۔ خاص کر ایک پر مجمل و مفصل طور پر نظر کر تا تھا۔ خاص کر ایک پر مجمل و مفسل طور پر نظر کر تا تھا۔ خاص کر ایک پر مجمل و مفسل طور پر نظر کر تا تھا۔ خاص کر ایک پر میں کر دیں کر دو نمام کر کہ کر تا تھا۔ خاص کر دو میں کر کیا تھا۔ خاص کر دو میں کر کیکھ کے دو میں کر کر تا تھا۔ خاص کر کر کی کھ کر کر تا تھا۔ خاص کر دو میں کر کر تا تھا۔ خاص کر دو میں کر کر تا تھا۔ خاص کر کر کر کر تا تھا۔ خاص کر تا تھا۔ خاص کر تا تھا۔ خاص کر تا تھا۔ خاص کر تا تھا۔ خاص کر تا

ان علوم کو بھی جن میں بچھے ترود تھا۔ای تھم میں داخل پایا۔ اُلْحَمْدُ لِلْهِ عَلَی اَلْاِحْسَانِ (اس احسان پر الله تعالیٰ کی حمہ ہے) پس قلم بزرگ کو اسرار قدم کے لکھنے کیلئے جاری کیا۔ جب وہ جلد ننانوے مکتوب تک کینچی۔جو اساء حنلی کے مطابق ہے توای پر ختم کی گئی۔ای سال میں جس کی تاریخ نورالخلائق سے ظاہر ہے۔ بعض ان مکتوبات کیلئے جو بعد ازاں گزارش و نگارش میں آئے۔ بزرگ نسب والے امیر اور بڑے شرافت والے سید قطب زمانہ دریگانہ ہے۔

در تفرید را بحر و کانے تن تجرید را روح و جانے دم او صفال آئینہ دل دم از آئینہ سازو نور زائل

2.7

تن تجريد كا وہ روح و جال ہے در تفرید کا وہ بجرو کان ہے گر دم اس کا کردے نور کائل دم آئنے سے کر دے نور زائل ایقان و فرقان کی کان محمد نعمان بن عشس الدین یخی المعروف بمیر بزرگ بدخشانی سلمه الله نے جو حضرت ایشاں کے کامل اور بزرگ خلفاء میں سے ہیں اور آنخضرت کے امر عالی سے صوبہ و کن میں اس طریقه عالیه کو جاری کرتے اور لوگوں کو اس کی طرف ہدایت فرماتے ہیں۔التماس کی که ان پراگندہ موتیوں کو جمع کر کے جلد سوم کا خزانہ مہیا ہو جائے۔ان کی بید التماس قبول ہو گئی۔ جب تمیں سے پچھ زیادہ مکتوب جمع ہو گئے تو حضرت سیادت پناہ اور خاد مان در گاہ کے در میان ظاہری جدائی حائل ہو گئی اور حضرت اقدس کو بھی مدت تک معارف کے لکھنے اور مکاشفہ کے بیان کرنے کا موقعہ نہ ملا۔ تا آنکہ خدا تعالی کی ہدایت کی تائید سے چندسال کے بعد اس ضعف کی کہ جس کانام اس جلد کے اول مکتوب کے آخیر میں لکھاہے۔ آرزوبر آئی۔ لینی اسان جری میں جولفظ خاک نشین سے ظاہر ہے۔ اس ضعیف نے بلند دہلیز کی خاک نشینی کی سعادت یائی۔ای وقت حضرت ایثال کی لسان الغیب کادریااور انگلیول کا چشمہ تقریر کے موج اور تح ریے جوش میں آیااوراس غریب نواز نے بری رحمت وعنایت سے اس کمترین کو ان مسودوں کے جع کرنے اور بیاض میں نقل کرنے ہے ممتاز فرمایااور اسی سال میں جو لفظ ثالث ہے ظاہرے، تیسری جلد کے اتمام ہے سر افراز ہوا۔ جب مکتوبات کا شارا یک سوتیرہ تک پہنچاجو حروف باقی کی تعداد کے موافق ہیں اور تین اعتبار ہے اس پر مقرر کرنانہایت مناسب اور زیباہے تواس عدو پر ختم کی گئے۔اس سال میں کہ کاس الراسخین اس کی تاریخ ہے۔ بعد ازاں اس مکتؤب کیلئے جس میں از سر نوعلوم جدیدہ اور اسر ارغریبہ ظاہر ہوئے تھے۔ فرمایا کہ اس کو بھی مسکة الخنام بنایا جائے۔ چنانچہ ایسا ہی کیا گیااور اس کے ملانے سے قرآنی سور توں کے عدد کی مطابقت عیاں ہو گئی۔ اُلْحَمْدُ لِلّٰهِ أَوَّالًا وَ الْحِوَّا وَ ظَاهِرًا وَ بَاطِنًا (اول و آخر و ظاہر و باطن الله تعالیٰ ی حمد ہے) طالبوں کواس پر فائدہ دستر خوان سے جان کی

قوت اورايمان كى قوت نصيب مور إلى يَوْمِ التَّنَادِ بِحَقِّ الْحَقِّ الْهَادِيْ إلى سَبِيْلِ الرِّشَادِ (قيامت تك حق تعالى كى مدو يجوراه راست كى طرف بدايت دين والاسم)-

#### مكتوب ١

سیادت پناہ میر محمد نعمان کی طرف اس کے اس سوال کے جواب میں جو حق تعالیٰ کی ذات وصفات وافعال کے اقرب ہونے کے بارہ میں کیاتھا صادر فرمایا ہے۔

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ لَ أَلْحَمْدُ لِلهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كل حمد ہاوراس کے برگزیدہ بندوں پر سلام ہو) آپ کا صحیفہ شریف پہنچا۔ آپ نے بوی تکلیف اٹھائی۔اللہ تعالیٰ آپ کی کوشش کو قبول فرمائے۔ چو نکہ آپ نے حق تعالیٰ کی ذات و صفات وافعال کے قریب ہونے کی نسبت کی دفعہ استفسار کیا ہے اور آپ اس مضمون کے بڑے شاکق ہیں۔اس لئے اس قدر ظاہر کیاجاتا ہے کہ ہرشے اپنی ماہیت میں شے ہے اور اس شے کی ماہیت کے ثبوت کیلئے جاعل کی جعل یعنی بنانے والے کی بناوٹ ورکار نہیں کیونکہ شے کا ثبوت اپنے نفس کیلئے ضروری ہے۔اس واسطے اہل معقول نے کہا ہے کہ نفس ماہیات میں جعل (بناوٹ) ثابت نہیں اور ماہیات مجعول لیعنی بناوٹی نہیں ہیں۔ وجود کے ساتھ ماہیات کے متصف ہونے کیلئے جاعل کا جعل در گار ہے۔ ریکنے والے کا فعل کپڑے کورنگ کے ساتھ متصف کرنے میں ہے نہ یہ کہ کپڑے کو کپڑا بنادیتا ہے اور رنگ کورنگ کر دیتا ہے کہ بیر محال اور مخصیل حاصل ہے۔ پس نفس شے میں جعل نہ ہوا بلکہ شے کے وجود کے ساتھ متصف ہونے میں ہوا۔اس سے ثابت ہوا کہ شے اپنی اہیت میں شے ہے اور پیر امر نظر کشفی کی رو سے ظل شے اور عکس شے میں مفقود ہے کیونکہ شے کاعکس و ظل اپنی ظلی و عکسی ماہیت سے ظل و عکس نہیں۔ بلکہ اپنی اصل کی ماہیت سے غل وعکس ہوا ہے۔ کیونکہ ظل ماہیت نہیں رکھتا بلکہ ای اصل کی ماہیت ہے جس نے ظل میں اپنے آپ کو ظاہر کیا ہے۔ پس اصل ظل کیلئے نفس ظل سے زیادہ اقرب ہو گا۔ کیونکہ ظل اپنی اصل سے ظل ہے نہ اپنے نفس سے چونکہ عالم حق تعالیٰ کے افعال کاظلال اور عکوس ہاس لئے افعال جو اس کے اصول ہیں۔ عالم کی نسبت عالم سے زیادہ قریب ہو تگے۔ ایسے ہی افعال چونکہ حق تعالی کی صفات کے ظلال ہیں۔اس لئے صفات عالم اور عالم کے اصول کی نسبت جو افعال ہیں عالم سے زیادہ اقرب ہو نگے کہ اصل الاصل ہیں۔چونکہ صفات بھی حق تعالیٰ کی ذات کے ظلال ہیں اور حق تعالی کی ذات تمام اصول کااصل ہے۔اس لئے حق تعالی کی ذات اور عالم افعال اور صفات کی نبیت عالم سے زیادہ اقرب ہو گی۔ یہ ہے کہ حق تعالیٰ کی اقربیت کابیان جو تحریر و بیان میں آیا ہے عقلمنداگر انصاف کریں گے توامید ہے کہ ان معنوں کو قبول کر لینگے اور اگر قبول نہ بھی کریں گے تو غم نہیں۔ كيونكه بحث سے خارج ہيں چو تكم اس بيان ميں معقول مقدمات بھى درج ہيں۔اس لئے اگر سادت پناه

میر مثم الدین علی کو بھی اس مکتوب کے مطالعہ میں شریک کرلیں تو بہت ہی مناسب ہے۔ آپ نے کھا تھا کہ مکتوبات جلد سوم کو شروع کیا جائے۔ آپ الیا ہی کریں کیو نکہ اہل اللہ جس امر میں بہتری دیکھیں مبارک ہو تاہے جب یہ کام میر مشارالیہ کے حوالہ کریں تو فرمائیں کہ نیخے متعدد نقل کریں اور اس کی ایک نقل سر ہند میں جھیج دیں۔ اور مسودوں کو بحفاظت رکھیں شاید ضرورت آپڑے۔ دوسرے یہ کہ نقیر آپ کے رہنے اور جانے میں جران ہے چو نکہ آپ کی ملا قات کا حریص ہے، اس لئے آپ مصلحین فوت ہو جائیں کہ سکتا اور رہنے کیلئے بھی دلالت نہیں کر سکتا کہ مبادالوگوں کی بہت مصلحین فوت ہو جائیں۔ البتہ اس قدر ضروری ہے کہ اگر جائیں تو خواجہ محمر ہاشم کو بھیج دیں تاکہ چند مصلحین فوت ہو جائیں۔ البتہ اس قدر ضروری ہے کہ اگر جائیں تو خواجہ محمر ہاشم کو بھیج دیں تاکہ چند روز صحبت میں رہے اور آپ کا تربیت یا فتہ ہوں نا بی خوالہ کر دیں تاکہ جواب لیکر آپ کی خدمت میں لے جائے۔ والسلام

مكتوب ٢

نصیحتوں اور خلق سے قطع تعلق کرنے اور حق تعالیٰ کی جناب پاک کے ساتھ وسیلہ پکڑنے کے بیان میں۔

علوم واسر ارکے جامع مخدوم زادہ محمد سعید و خواجہ محمد معصوم سلم ہمااللہ کی طرف صادر فرمایاہے:-

اَلْحَمْدُ لِلْهِ رَبِ الْعَلَمِينَ فِي السَّوَاءِ وَالصَّوَاءِ وَ فِي الْيُسْوِ وَ فِي العُسْوِ وَالنِّعْمَةِ وَالبِيَّفَمَةِ وَالبَّعْمَةِ وَالْمَعْمَةِ وَالبَّعْمَةِ وَالبَّعْمَةِ وَالبَّعْمَةِ وَالبَّعْمِينَ وَسَيّدَ الْاَوْلِينَ وَالْمَعْمِينَ وَسَيّدَ الْاَوْلِينَ وَالْمَعْمِينَ وَسَيّدَ الْاَوْلِينَ وَالْمَعْمَةِ وَالبَعْمِينَ وَسَيّدَ الْاَوْلِينَ وَالْمَعْمِينَ وَمَعَ وَالْمَعْمَةِ وَالبَعْمِينَ وَمَعْمَةً وَاللَّهِ مِن اللهِ وَمَا اللهُ الله كَا تَرامُ اللهِ اللهُ كَا تَرامُ اللهِ اللهُ كَا تَرامُ اللهِ اللهُ كَا تَرَامُ اللهُ كَا تَرَامُ اللهِ اللهُ كَا تَرَامُ اللهِ اللهُ كَا تَرَامُ وَلَا لَكُو اللهُ وَالْمُ وَلِي عَلَى اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ كَا تَرَامُ وَلَا لهُ اللهُ كَا تَرَامُ اللهُ كَا تَلْمُ اللهُ كَا تَرَامُ اللهُ كَا تَلْمُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لِللهُ وَلَا لِللهُ كَاللهُ وَلَا لَكُولُ اللهُ كَا تَلْمُ اللهُ كَا تَرَامُ اللهُ كَا تَرَامُ وَلَا لَاللهُ كَا تَلْمُ اللهُ كَا تَلْمُ اللهُ كَا تُولُ اللهُ كَا تُولُ اللهُ كَا تُلْمُ اللهُ كَا تُلْمُ اللهُ كَا تُولُ اللهُ كَا لَا لَاللهُ كَا تُلْمُ اللهُ كَا تُلُولُ اللهُ كَال

میں کسی مراد کی مخبائش ندر ہے۔اور مخلیہ میں کوئی ہوس باتی ندر ہے۔ تاکہ بندگی کی حقیقت حاصل ہو۔ اپی مراد کاطلب کرناگویاا ہے مولاکی مراد کو دفع کرنااور اسے مالک کے ساتھ مقابلہ کرنا ہے۔اس امر میں اپنے مولیٰ کی نفی اور اپنے مولا بننے کا اثبات ہے۔ اس امرکی برائی اچھی طرح معلوم کر کے اپنی الوہیت کے دعویٰ کی نفی کرو۔ تاکہ تمام ہواد ہوس سے کامل طور پریاک ہو جاؤاور طلب مولیٰ کے سوا تمہاری کوئی مرادنہ رہے۔ ميد مطلب الله تعالیٰ کی عنایت ہے بلاوابتلا کے زمانہ میں بری آسانی ہے میسر ہو جاتا ہے اور اس زمانہ کے سواہواہوس سد سکندری ہے۔ گوشہ میں بیٹے کراس کام میں مشغول رہوکہ اب فرصت غنیمت ہے۔ فتنہ کے زمانے میں تھوڑے کام کو بہت اجر کے عوض قبول کر لیتے ہیں اور فتنہ کے زمانہ کے سوانخت ریاضتیں اور مجاہدے در کار ہیں۔اطلاع دیناضر وری ہے۔شاید ملا قات ہویانہ ہو۔ یمی نفیحت ہے کہ کوئی مرادو ہوس نہ رہے۔اپنی والدہ کو بھی اس امر پراطلاع دے دواور اے اس پر عمل پیرا ہونے کی ترغیب دو۔ باقی احوال چو نکہ یہ جہان فانی اور گزرنے والاے کیا لکھے جائیں۔ چھوٹول پر شفقت رکھواوران کو پڑھنے کی ترغیب دواور جہاں تک ہوسکے تمام اہل حقوق کو ہماری طرف سے راضی کرو۔اور ایمان کی سلامتی کی دعاہے محدومعاون رہو۔ بارباریبی لکھاجاتاہے کہ اس وقت کو بیہورہ امور میں ضائع نہ کر واور ذکر الٰہی کے سواکسی کام میں مشغول نہ ہو۔اب کتابوں کے مطالعہ اور طلباء کے تکر ار کاوفت نہیں ہے۔اب ذکر کاوفت ہے۔ تمام نفسانی خواہثوں کو جو جھوٹے خدا ہیں۔ لا کے نیچے لاکر سب کی نفی کردواور کوئی مراد و مقصود سینے میں ندرہے دو۔ حتی کہ میری خلاصی بھی جو کہ تمہارے لئے نہایت ضروری ہے۔ تمہاری مراد و مطلوب نہ ہواور حق تعالیٰ کی نقذیر اور فعل اور ارادہ پر راضی رہواور كلمه طيبه كے اثبات كى جانب سے غيب ہويت كے سواجو تمام معلومات و مخيلات كے وراءالوراء ہے كچھ ندرے۔ حویلی وسرائے و چاہ و باغ اور کتابوں اور دوسری تمام اشیاء کاغم سہل ہے۔ ان میں سے کوئی چیز تمہارے وقت کی مانع نہ ہواور حق تعالیٰ کی مرضیات کے سواتمہاری کوئی مراد ومرضی نہ رہے۔ہم اگر مر جاتے تو یہ چزیں بھی چلی جائیں بہتر ہے کہ جاری زندگی میں چلی جائیں تاکہ کوئی فکرنہ رہے۔اولیاءنے ان امور کواپنے اختیارے چھوڑاہے ہم حل تعالیٰ کے اختیارے ان امور کو چھوڑ دیں اور شکر بجالا کیں۔ امیدے کہ مخلصین (بفتح لام) میں ہے ہو جائیں گے جہاں تم بیٹھے ہوای کواپناوطن خیال کرو چند روزہ زندگی جہال گزرے یاد حق میں گزر جائے۔ دنیا کامعاملہ آسان ہے اس کو چھوڑ کر آخرت کی طرف متوجہ رجواور اپن والدہ کو تملی اور آخرت کی ترغیب دو۔ باقی رہے ایک دوسرے کی ملا قات اگر حق تعالیٰ کو منظور ہوا تو ہورہے گی۔ورنہ اس کی تفتر ہر پر راضی رہواور دعا کرو کہ دارالسلام میں سب جمع ہوں اور ونیاوی ملاقات کی تلافی کواللہ تعالی کے کرم ہے آخرت کے حوالہ کریں۔ اَلْحَمْدُ لِلْهِ عَلی مُحلّ حَال (ہر حال میں اللہ تعالیٰ کی جمہے)۔

### مکتوب ۳

كلمه طيب لا إلة إلا الله كمعن عيان من سادت آب مير محت الله الكورى كى طرف صادر فْرِبِايا ﴾: - ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالَى كى حمد إوراس ك بر گزیدہ بندوں برسلام ہو) لا إلله إلا الله لعنی اس خدائے بے مانند کے سواجو واجب الوجود ہے۔اور نقص وحدوث کے تمام نشانات سے منز و مبراہ اور کوئی معبودیت اور الوہیت کا استحقاق نہیں رکھتا کیونکہ عبادت جو کمال ذلت و خضوع اور انکسارے مراد ہے اس کا مستحق وہی ہو سکتاہے جس کیلئے تمام كالات ثابت مول اور تمام نقص اس سے مسلوب موں اور تمام اشياء وجود اور توالع وجود ميں اس كى مختاج ہوں اور وہ کسی امر میں کسی کا مختاج نہ ہو وہی نفع دینے والا اور وہی ضرر پہنچانے والا ہے اور کوئی شخص اس کے عکم کے بغیر کسی کو نفع و ضرر نہیں پہنچا سکتا۔الی کامل صفتوں والاحق تعالیٰ کے سوااور کوئی نہیں اور ہونا بھی نہ چاہئے کیونکہ اگر کوئی غیر کم وہیش ان صفات کاملہ کے ساتھ محقق ہو جائے تووہ غير نه ہوگا۔ لِأَنَّ الْغَيْرِيْنَ مُتَمَايِزِ أَن وَلَا تُمَايُزُ ثُمَّة (كيونكددوغير ايك دوسرے سے جداجدا ہوتے ہیں اور اس جگہ کوئی تمائیز و جدائی نہیں) اور اگر تمائیز کے اثبات سے غیریت کو ثابت کریں تو اس کا نقص لازم آتاہے جوالوہیت ومعبودیت کے منافی ہے۔ کیونکہ اگر تمام کمالات اس کیلئے ثابت نہ کریں اور تمایز بیدا ہو تواس سے بھی نقص لازم آتا ہے ایے ہی اگر تمام نقائص کواس سے مسلوب نہ کریں تو بھی نقص لازم آتاہے اور اگر اشیاء اس کی محتاج نہ ہوں توان کی عبادت کا مستحق کس لئے ہو گااور اگر وہ كسي امريين كسي شيح كامختاج هو تونا قص هو گااوراگرنافع وضارنه هو گا تواشياء كواس كي احتياج نه هو گي اور نه ہی ان کی عبادت کا مستحق ہو گااور اگر کوئی اس کی اجازت لئے بغیر اشیاء کو نفع و ضرر پہنچا سکے گا تو وہ بیکار رب كااور عبادت كالمستحلّ ند ب كار فَكايَكُونُ الْجَامِعُ بِهاذِهِ الصِّفَاتِ الْكَامِلَةِ إِلَّا وَاحِدٌ ۞ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَلَا يَسْتَحِقُ لِلْعِبَادَةِ إِلَّا هُوَالْوَاحِدُ الْقَهَّارُ (لِي ان صفات كاجامع سوائ واحد تعالى ك اور کوئی نہیں اور نہ ہی کوئی اس واحد قہار کے سواعبادت کا مستحق ہے)۔

سوال:-ان صفات کا تمائز جیسے کہ ظاہر ہو چکااگر چہ نقص کامتلزم ہے جو الوہیت اور معبودیت کے منافی ہے لیکن ہو سکتاہے کہ وہ غیر اس قتم کی اور صفات رکھتا ہو جو امتیاز کا باعث ہوں اور کوئی نقص لازم نہ آئے اگر چہ ہم ان صفات کونہ جانیں کہ کیا ہیں۔

جواب: -وہ صفات بھی دو حال ہے خالی نہ ہو گئی یا صفات کاملہ میں ہے ہو نگی یا صفات ناقصہ میں ہے۔ بہر صورت مخدور نذکور لازم ہے اگر چہ ہم ان صفات کو خاص طور پر نہ جانیں کہ کیا کیا ہیں۔ مگر اتنا تو معلوم ہے کہ دائرہ کمال و نقصان ہے خارج نہیں ہیں اس صورت میں بھی نقص دامن گیر ہوگا

دوسری دلیل حق تعالی کے غیر کی معبوریت کے عدم استحکام پربیہ ہے۔ کہ جب حق تعالی اشیاء ک وجودی ضروریات اور توالع وجودی میں کافی ہے اور اشیاء کا نفع و ضرر حق تعالی سے وابستہ ہے۔ تو دوسر ا محض بیکار اور لاحاصل ہو گااور اشیاء کو اس کی طرف کوئی حاجت نہ ہوگی۔ پھر عبادت کا ستحقاق اس کے لئے کہاں سے پیدا ہو گااور اشیاء ذلت وانکسار و خضوع سے کیوں اس سے پیش آئینگی۔ کفار بد کردار حق تعالی کے غیر کی عبادت کرتے ہیں اور اپنے ہاتھوں کے بنائے ہوئے بتوں کو اپنا معبود بناتے ہیں۔اس خیال فاسدے کہ بیر بت حق تعالیٰ کے نزدیک ان کے شفیع ہو نگے اور ان کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی جناب میں قرب یا کینگے ان ہو قوفوں نے کہاں سے معلوم کیاہے۔ کہ ان کوشفاعت کامر تبہ حاصل ہو گااور حق تعالی ان کوشفاعت کا اذن دیگا۔ صرف وہم ہی ہے کسی کو عبادت میں حق تعالیٰ کا شریک بنانا نہایت ہی خوار ی اور رسوائی کاموجب ہے عبادت آسان امر نہیں کہ ہر سنگ وجماد کے لئے کی جائے اور اپنے آپ ے عاجز اور كمتر كو عبادت كالمستحق تصور كيا جائے۔الوہيت كے معنى كے بغير عبادت كاستحقاق متصور نہیں جوالوہیت کی صلاحیت رکھتا ہے۔ وہی عبادت کا مستحق ہے اور جس میں بیصلاحیت نہیں بیا استحقاق بھی نہیں اور الوہیت کی صلاحت وجوب وجود پر وابسة ہے جو وجوب وجود نہیں رکھتاہے۔الوہیت کے لائق اور عبادت كالمستحق نہيں۔ عجب بيو قوف ہيں كه وجوب وجود ميں توكسي كوحق تعالى كاشر يك نہيں جانتے لیکن عبادت میں بہت سے شریک ثابت کرتے ہیں سے نہیں جانتے کہ وجوب وجود عبادت کے استحقاق کی شرط ہے جب وجوب وجود میں شریک نہیں۔ تو عبادت کے استحقاق میں شریک نہ ہو گا۔عبادت کے استحقاق میں شریک بنانا گویا وجو بہ وجو دمیں بھی شریک بنانا ہے۔ پس اس کلمہ طیبہ کے تکرارے وجوب وجود کے شریک کی نفی کرنی چاہے اور استحقاق عبادت کے شریک کی بھی بلکہ اس راہ میں زیادہ ضروری استحقاق عبادت کے شریک کی نقی ہے۔جو انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی دعوت کے ساتھ مخصوص ہے۔ کیونکہ مخالف لوگ بھی جو انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کے مذہب پر نہیں ہیں۔ د لا کل عقلیہ ہے وجوب وجود کے شریک کی نفی کرتے ہیں اور واحد جل شانہ کے سواکسی کو واجب الوجو و نہیں جانتے لیکن انتحقاق عبادت کے معاملہ ہے غافل ہیں اور انتحقاق عبادت کے شریک کی نفی ہے فارغ ہیں۔ غیر کی عبادت سے پر ہیز کرتے نہیں اور دیروبت خانہ کی عمارت میں ستی نہیں کرتے۔وہ انبیاء علیم الصلوة والسلام بی بیں جو بت خانہ کو گراتے اور غیر کی عبادت کے استحقاق کور فع کرتے ہیں۔ مشرک ان بزرگواروں کی زبان پروہ شخص ہے۔جوحق تعالی کے غیر کی عبادت میں گر فقار ہے۔اگرچہ وجوب وجود کے شریک کی نفی کا قائل ہو۔ کیونکہ ان کا اہتمام ماسوائے حق کی عبادت کی نفی میں ہے۔جو عمل ومعاملہ سے تعلق رکھتاہے اور اس میں وجوب وجود کے شریک کی بھی نفی ہے پس جب تک ان بزر گواروں کے شر اکع کے ساتھ جن میں ماسوااللہ کے استحقاق عبادت کی نفی ہے۔ محقق نہ ہوں شرک

ے نہیں کے سکتے اور آفاقی وانفسی خداؤں کی عبادت کے شرک سے نجات نہیں ملتی کیونکہ انبیاء کی شر انع ای مطلب کے متکفل ہیں بلکہ ان کی بعثت سے مقصود ہی اس دولت کا عاصل ہونا ہے ان بزر گواروں کی شرائع کے بغیر توحید حاصل نہیں ہوتی اللہ تعالی فرماتا ہے۔ إِنَّ اللّٰهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْوَكَ به (الله تعالی شرک نہیں بخشا) آیت کریمہ سے مرادوہی ہے جواللہ تعالی جانتا ہے۔ ممکن ہے کہ اس ے مرادیہ بھی ہوکہ شرائع کے عدم التزام کو نہیں بخشے گا۔ کیونکہ شرائع کاعدم التزام شرک کیلئے لازم ہے۔ پس اس آیت میں ملزوم کوذکر کے کے لازم مر ادلیا ہے۔اس بیان سے بیدوہم بھی دور ہوجاتا ہے جو کہتے ہیں کہ جس طرح شرک نہیں بخشاجاتا۔ باقی تمام شرعیات کا انکار بھی نہیں بخشاجائے گا تو پھر شركى تخصيص كى كياوجه إور موسكا على كد أن يُشْرَك به ع معن أن يُكفُور به (يدكه اسك ساتھ کفر کیا جائے) کے ہوں۔ کیونکہ شرائع کا اٹکار اللہ تعالیٰ کا کفر وا نکار ہے۔ پس نہ بخشا جائے گااور شرك اور كفركے در ميان خصوص وعموم كاعلاقہ ہے۔ يعنی شرك مطلق كفر ميں سے خاص كفرہے۔ پس خاص ذکر کر کے عام مراد لیا ہے۔ اس صورت میں بھی بید وہم رفع ہوجاتا ہے کہ جس طرح شرک نہیں بخشاجائے گا۔ باقی تمام شرعیات کا انکار بھی نہیں بخشاجائے گا۔ پھر کفر کی مخصیص کی کیاوجہ ہے۔ جا نناچاہئے کہ حق تعالی کے غیر کیلئے عبادت کاعدم استحقاق بدیہی ہے۔ورنہ کم از کم حدی توضر ورہے۔ كيونكه جو شخص عبادت كے معنى كواچھى طرح سمجھے اور حق تعالى كے غير ميں بھى اچھى طرح غور كرے وہ بے توقف غیر کیلئے عبادت کے عدم استحقاق کا حکم کردیتا ہے۔وہ مقدمات جواس معنی کے بیان میں لائے جاتے ہیں۔ سب کے سب تبیہات کی قتم سے ہیں جو بدیہیات پر ولالت کرتے ہیں۔ ان مقدمات ير نقض و مناقصه اور معارضه كاوارو كرنامناسب نهين - نور ايمان مونا حاية - تاكه فراست کے ساتھ ان مقدمات کو سمجھیں۔ بہت سے بدیمی امر اس قتم کے ہیں جو نادانوں اور آبے سمجھوں پر پوشیدہ رہے ہیں اس طرح ان لوگوں پر بھی جو باطنی امر اض میں گر فتار ہیں۔ جلی اور خفی بدیمیات یعنی ظاہر ی اور باطنی بدیمی امر پوشیدہ ہیں۔

سوال: - مشائخ طریقت کی عبارات میں واقع ہے کہ جو کچھ تیر امتصود ہے وہی تیر امعبود ہے اس عبارت کے معنیٰ کیا ہیں اور وہ وجہ جو صدافت رکھتی ہے کو نسی ہے ؟

جواب: - شخص کا مقصود وہی ہو تاہے جس کی طرف اس کی توجہ ہوتی ہے اور وہ شخص جب تک زندہ ہے اس مقصود کے حاصل کرنے سے پیچے نہیں ہٹمااور ہر طرح کی ذلت وخواری اور انکسار جواس کے حاصل ہونے میں پیش آتی ہے۔ برداشت کر تاہے اور کسی طرح سستی نہیں کر تاہی معنی عبادت میں مقصود ہے۔ جس میں کمال ذلت وانکسار پائی جاتی ہے اس سے ثابت ہوا کہ شے کا مقصود اس شے کا معبود ہونے کی نفی اس وقت ثابت ہوتی ہے جبکہ حق تعالی کا معبود ہونے کی نفی اس وقت ثابت ہوتی ہے جبکہ حق تعالی کا

غیر مقصود نہ رہے اور حق تعالیٰ کے سواکوئی اس کی مرادنہ ہو۔اس دولت کے حاصل ہونے کیلئے سالک ك حال ك مناسب كلم طيب لا إلة إلا الله ك معنى لا مَقْصُودَ إلَّا الله ك بيراس كلم كاس قدر تکرار کرناچاہے کہ غیر کی مقصودیت کانام و نشان تک ندر ہے۔اور حق تعالیٰ کے سوااس کی کچھ مراد نہ ہو۔ تاکہ غیر کی معبودیت کی نفی میں صادق ہو اور بیثار خداؤں کے رفع کرنے میں سیا ہو۔ بیثار خداؤں اور غیر کی مقصودیت اور معبودیت کی اس قتم کی نفی کرنا کمال ایمان کی شرط ہے جو ولایت سے وابسة باور موائی خداؤل کی نفی کے متعلق بے جب تک نفس مطمندنہ موجائے تب تک بد مطلب حاصل نہیں ہو تااور نفس کامطمن ہونا کمال فناء وبقاکے بعد متصور ہے۔ ظاہر شریعت غرامیں جو آسانی اور سہولت اور بندول کے (جو ضعیف پیدا کئے گئے ہیں) حرج و نقصان کے رفع کرنے کی خبر دیتی ہے۔ سیہے کہ اگر مقصود کے حاصل کرنے میں نعوذ باللہ شریعت کی متابعت کو چھوڑدے اور اس کے حاصل کرنے میں حدود شرعیہ سے تجاوز کرے تو وہ مقصود اس کا معبود اور خدا ہو گااور اگر وہ مقصود ایسانہ ہواور اس کی مخصیل و حصول میں منکرات شرعیہ کاار تکاب نہ کرے۔ وہ مقصود شرعی طور پر ممنوع نہ ہو گا گویا وہ مقصوداس کے مقاصدے نہیں اور وہ مطلوب اس کے مطالب سے نہیں بلکہ اس کا مقصود در حقیقت حق تعالی ہے اور اس کا مطلوب حق تعالی کے اوامر و نوابی۔اس نے اس شے مقصود کے ساتھ میلان طبعی سے زیادہ تعلق پیدا نہیں کیااور وہ بھی احکام شرعیہ کا مغلوب ہے اور حقیقت شریعت میں جو کمال ایمان پر دلالت کرتی ہے غیر کی مقصودیت کے مادہ کی بیج کئی مطلوب ہے۔ کیونکہ غیر کی مقصودیت کی تجویزیں حق تعالی کی مقصوریت کاسعار ضہ ہے۔ اکثراد قات ایسا بھی ہو تاہے کہ نفسانی ہواو ہوس کے غلبه کی امداد واعانت سے غیر کی مقصوریت حق تعالیٰ کی مقصوریت کامعارضہ پیدا کر لیتی ہے بلکہ حق تعالیٰ كى مرضيات كے حاصل مونے پراس كے حاصل مونے كواختيار كرليتا ہے اور بميشد كاخساره ياليتا ہے پس غیر کی مقصودیت کی نفی مطلق طور پر ایمان کے کامل ہونے میں ضروری ہے تاکہ زوال ورجوع سے مامون و محفوظ ہو۔ ہاں بعض صاحب دولتوں کو ارادہ کی نفی اور اختیار کے رفع کرنے کے بعد صاحب ارادہ اور صاحب اختیار بنادیتے ہیں اور ارادہ جزئیہ کواس سے مسلوب کر کے کلی ارادہ اور اختیار کاصاحب بنادية بين اس معنى كى تحقيق كى اور مكوب مين كى جائے گى۔انشاءالله تعالى۔ رَبَّنَا أَنْمِمْ لَنَا نُوْرَفَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْئ فَدِيْرٌ (ياالله لو مارے نور كوكائل كراور جميل بخش ـ نو مر چيز ير قادر ے) وَالسَّلامُ عَلَىٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى وَالْنَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى جَمِيْع الْأَنْبِيَاءِ الصَّلُواَتُ وَالتَّحِيَّاتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ وَالْبَرَكَاتِ أَتُمَّهَا وَاكْمَلُهَا (سلام بواس محف يرجس نے مدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفیٰ علیه الصلوٰة والسلام کی متابعت کو لازم پکرا)۔

#### مكتوب ٤

آية كريمه لا يَمَسُّه إلا الْمُطَهِّرُون كي تاويل مين سيادت وارشاد پناه مير محمد نعمان كي طرف صادر فرمايا ب :-الله تعالى فرماتا ب- إِنَّهُ لَقُوْآنَ كَرِيْمٌ فِي كِتَابٍ مَّكْتُونِ لَا يَمَسُّهُ إِلَّا المُطَهِّرُونَ وله ويك يه قرآن كريم بوشيده كتاب مين لكها مواج-اس كوباته نبين لكات مكرياك لوگ) آیت کریمہ کی مراد اللہ تعالی جانتا ہے۔وہ رمز جواس مقام میں فقیر کے فہم قاصر میں آئی ہے ہیہ ہے کہ قرآنی پوشیدہ اسرار کوہاتھ نہیں لگاتے۔ مگر وہ لوگ جو تعلقات بشریت کی آلودگی سے پاک ہو گئے ہوں۔جب قر آنی اسرار کامس کرنایاک لوگوں کے نصیب ہو۔ تو پھر اورروں کا کیا حال ہے۔ دوسر کار مزید کہ قرآن کونہ بوھیں۔ مگر وہ لوگ جن کے نفس ہواوہوس سے پاک ہو گئے ہوں اور شرک جلی، خفی اور نفسی، آفاقی خداؤں سے صاف ہو گئے ہوں۔اس کابیان سے مبتدی سلوک کے حال کے مناسب ذکر اور ماسوائے فد کور کی نفی ہے۔ یہاں تک کہ ماسوی کچھ نہ رہے اور حق تعالیٰ کے سوا اس کی کچھ مرادنہ ہواور اگر تکلف کے ساتھ بھی اس کواشیاء یادولا ئیں تواس کویادنہ آئیں جب ایساحال ہوجاتاہے۔ توشرکے یاک اور نفسی اور آفاقی خداؤں سے آزاد ہوجاتا ہے اس وقت لائق ہے۔ کہ ذكركى بجائے قرآن كى تلاوت كرے اور تلاوت كى بدولت مدارج حاصل كرے۔اس مذكورہ حالت کے حاصل ہونے سے پہلے قرآن مجید کی تلاوت ابرار کے اعمال میں داخل ہے اور اس حالت کے حاصل ہونے کے بعد تلاوت قرآن مجید مقربین کے اعمال میں شار ہوتی ہے۔ جیسے کہ ذکر کرنااس نبت کے حاصل ہونے سے پہلے مقربین کے اعمال میں گناجاتا تھا۔ ابرار کے اعمال عبادات کی قتم ے ہیں اور مقریبن کے اعمال تفکرات کی قتم سے آپ نے تفکر ساعة خیر من عِبَادَةِ سَنةٍ أَوْ سَبْعِيْنَ سَنَةً (ايك ساعت كاتفكرايك سال كى عبادت سے بہتر ہے) ساہوگا۔ تفكر كے معنى باطل سے حت کی طرف جانے کے ہیں۔جس قدر فرق ابرار ومقربین کے در میان ہے اس قدر فرق عبادت و تھر کے در میان ہے جانتا جاہے۔ کہ مبتدی کاوہ ذکر جو مقربین کے اعمال میں شار ہو تا ہے۔وہ ہے جواس نے شیخ کامل مکمل سے حاصل کیا ہواور اس کا مقصود سلوک طریقت ہو۔ورنہ ذکر بھی ابرار کے اعمال میں گنا جاتا ہے۔ وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ ٱلْمُلْهِمُ للصَّوَابِ (الله تعالى بى بہترى كى طرف الهام كرنے والا ب وَالسَّلَامُ عَلَى مَن اتَّبَعَ الْهُدَىٰ وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَالْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَ عَلَى اللهِ الصَّلَوَاتُ وَ التَّسْلِيْمَاتُ أَتَّمُهَا وَ أَكْمُلُهَا (سلام مواس شخص يرجس في بدايت اختيار كي اور حفزت محمد مصطفيٰ علی مابعت کولازم پکرا)۔

مکتوب ه

حضرت ایشاں مد ظلم العالی کے ان بعض خاص خاص احوال وذوق کے بیان میں جو بعض درووالم

ك ذريع ظاهر موئ - سيادت وارشاد بناه مير محمد نعمان كى طرف صادر فرمايا ب:- الْحَمْدُ لِللهِ وَ سَكَامٌ عَلْم عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كى حد باوراس كى بركزيده بندول يرسلام بو) يوشيده نہ رہے کہ جب تک اللہ تعالی کی عنایت ہے اس عنایت نے حق تعالی کے جلال وغضب کی صورت میں تجلی نہ فرمائی اور قید خانہ کے قفس میں قید نہ ہوا۔ تب تک ایمان شہودی کے ننگ کوچہ سے کلی طور پر نہ نکلا اور ظلال وخیال ومثال کے کوچوں سے پورے طور پر نہ نکلا۔ ایمان بالغیب کے شاہراہ میں مطلق العنان ہو کرنہ دوڑااور حضورے غیب کے ساتھ اور عین سے علم کے ساتھ اور شہود سے استدلال کے ساتھ کامل طور پر نہ ملاادر ذوق کامل اور وجدان بالغ کے ساتھ دوسر وں کے ہنر کو عیب اور ان کے عیب کو ہنر نہ معلوم کیا۔ بے ننگی وبے ناموی کے خوشگوار شربت اور رسوائی اور خواری کے مزہ دار مربے نہ عکھے اور خلق کے طعن وملامت کے جمال سے حظ نہ پایااور لوگوں کے بلاو جفاء کے حسن سے محظوظ نہ ہوا اور كَالْمَيْتِ بَيْنَ يَدِى الْعَسَّالِ كَي طرح موكر كلي طور برايخ اراده واختيار كوترك نه كيااور آفاقي وانفسي تعلقات كے رشته كو كامل طور پرنه توڑااور تضرع والتجاانا بت واستغفار اور ذلت وانكسار كي حقيقت حاصل نہ ہوئی اور حق تعالی کے استعناکی رفیع الشان بارگاہ کو جس کے گرد عظمت و کبریا کے پردے تنے ہوئے ہیں۔ مشاہدہ نہ کیااور اینے آپ کو ہندہ خوار در از وذلیل وبے اعتبار وبے ہنر وبے طاقت اور کامل مُتَاحَ اور فَقِيرِ مَعْلُوم نه كَيارُومَا أُبَرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةً بِالسُّوءِ إِلَّا مَارَحِمَ رَبِّي إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيْمٌ (ميں اپنے نفس کوپاک نہيں کر تا۔ نفس برائی کی طرف امر کرنے والاہے۔ مگر جس پراللہ تعالی نے رحمت کی۔ بیٹک میر ارب بخشنے والا اور مہریان ہے) اگر محض فصل سے حق تعالیٰ کے فیوض وواردات اور اس کے لامتناہی عطیات وانعامات بے در بے اس محنت کدہ میں اس شکستہ ول کے شامل حال نه ہوتے۔ تو نزدیک تھا۔ کہ معاملہ ناامیدی تک پہنچ جاتااور امید کارشتہ ٹوٹ جاتا۔ اللہ تعالیٰ کی حمد ہے جس نے اس فقیر کو عین بلامیں عافیت دی اور نفس جفامیں کرم فرمایا اور سختی کی حالت میں احسان کیا اور رنج وخوشی میں شکر کی توفیق دی اور انبیاء علیهم الصلوٰۃ والسلام کے تابعداروں اور اولیائے کرام علیهم الرحمة والرضوان كے قدم بقدم چلنے والوں اور علماء وصلحائے محبوں میں سے بنایا۔ صَلوَاتُ اللهِ سُبْحَانَهُ و تَسْلِيْمَاتُهُ عَلَى الْأَنْبِيَاءِ أَوَّلًا وَعَلَى مُصَدِقِيْهِمْ ثَانِيًا (اول انبياء پر اور پھر ان كى تقديق كرنے والوں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے صلوۃ وسلام ہو)۔

## مكتوب ٢

اس بیان میں کہ محبوب کارنج اس کے انعام سے اور اس کا جلال اس کے جمال سے زیادہ محبوب ہوتا ہے:- معارف آگاہ شخ بدلیج الدین کی طرف صادر فرمایا ہے۔ اَلْحَمْدُ لِلّٰهِ وَسَلَامٌ عَلَی عِبَادِهِ الَّذِیْنَ اصْطَفَی (الله تعالیٰ کی حمرہے اور اس کے برگزیدہ بندوں پرسلام ہو) آپ کا صحیفہ شریفہ جو شخ خ

فق اللہ کے ہمد ست ارسال کیا ہے تھا پہنچا۔ آپ نے خاتی کی جفاو طامت کے بارہ ہیں جو کھھا تھا۔ یہ خود اس گروہ کا جمال اور ان کے زگار کا صفل ہے۔ پھر قبض و کدورت کا باعث کیوں ہو۔ ابتداء حال ہیں جب فقیراس قلعے میں پہنچا۔ تو محسوس ہو تا تھا۔ کہ خاتی کی طامت کے انوار شہر وں اور گاؤں ہے نورانی بادلوں کی طرح ہے در بے ہرس رہ ہیں اور کام کو پستی ہی بلندی کی طرف لے جارہ ہیں۔ سالوں تک ہمالی تربیت کے ساتھ مراحل قطع کرتے رہے۔ اب جو جلالی تربیت کے ساتھ قطع مسافت کرنے لگے ہیں۔ تو صبر بلکہ رضا کے مقام میں رہیں اور جمال و جلال کو ہرا ہر جانیں۔ آپ نے لکھا تھا کہ فتذ کے فاہر ہونے کے وقت نہ ذوق رہا ہے نہ حال چا ہے تھا کہ ذوق و حال دگنا ہو تا۔ کیونکہ محبوب کی جفااس کی فاہر ہونے کے وقت نہ ذوق رہا ہے۔ کہ عام لوگوں کی طرح با تیں کر رہے ہیں اور محبت فات یہ دوق و خال کے زیادہ لذت دیت ہے۔ آپ کو کیا ہو رہا ہے۔ کہ عام لوگوں کی طرح با تیں کر رہے ہیں اور محبت فات ہے دور نکل گئے ہیں۔ ہر خلاف گذشت کے آپ جلال کو جمال سے زیادہ خیال کریں اور دور و الم کو انعام سے زیادہ قصور کریں۔ کیونکہ جمال اور انعام میں محبوب کی مراد اپنی مراد کے ہر خلاف ہے۔ وقت و حال سے مراد اس جگہ سابقہ وقت و حال کے ماسواء ہے۔ شنگان ماکھینہ کی زیارت کے بارہ میں کھا تھا۔ کیا مانع ہے تحسینا اللّٰہ و نَعْمَ الْوَ کِیلُ (کافی ہے ہم کو اللہ تعالی اور و بی ای چھاو کیل ہے)۔

#### مكتوب ٧

خلق کی ایذا برداشت کرنے کے بیان میں سیادت پناہ میر محب اللہ ما نکپوری کی طرف صادر فرمایا ہے۔ حمد وصلوٰ قاور تبلیخ دعوات کے بعد واضح ہو کہ سیادت پناہ برادرم میر محب اللہ کا صحیفہ شریفہ پہنچا۔ بوی ہی خوشی ہوئی۔ خلق کی ایذا کی برداشت کرنے اور نزد کی رشتہ داروں کی جفا پر صبر کرنے سے چارہ نہیں۔ اللہ تعالی اپنے حبیب کو امر کرتے ہوئے فرما تا ہے۔ وَ اصْبِوَ کَمَا صَبَوَ اُولُو الْعَوْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِلُ لَهُمْ (صبر کرجس طرح اولوالعزم پیغیبروں نے صبر کیا ہے اور ان کے واسطے جلدی نہ کر)اس مقام کی سکونت میں نمک یہی ایڈاو جفاہے لیکن آپ اس نمک سے بھاگتے ہیں۔ ہاں شکر کا پلا ہوا فرک تاب نہیں لاسکتا۔ آپیادر تھیں

ہر کہ عاشق شداگر چہ ناز نین عالم است ناز کی کے راست آید نازی باید کشید ترجمیے جو ہوا عاشق نزاکت اس کو پھر چھبتی نہیں

گرچه عاشق حسن میں ہو خود جہاں کا نازنیں

آپ نے لکھا تھا۔ کہ اگر اجازت ہو جائے۔ توالہ آباد میں منزل اختیار کروں۔ بیشک آپ وہاں منزل مقرر کر لیں۔ تاکہ وہاں کی جفا کی افراط سے چھوٹ کر کوئی دم آرام سے بسر کریں۔ لیکن میہ

ر خصت کاطریق ہے اور عزیمیت کاطریق یُمُن ہے۔ کہ آپ ایذا پر صبر و مختل فرمائیں۔اس موسم میں فقیر پر ضعف غالب ہے۔ جیسا کہ آپ کو معلوم ہی ہے۔اس لئے چند کلموں پر کفایت کی گئی۔والسلام۔

مکتوب ۸

#### مكتوب ٩

 بر خلاف انتال اوامر کی صورت کے۔ کہ اس بیں اکثر نفس کی ذلت بھی ہوتی ہے اور جس بیں نفس کی زیادہ مخالفت ہو کے شک نہیں کہ اس کا نفع بھی زیادہ ہوگا اور نجات کے لئے سب سے زیادہ اقرب راستہ ہوگا۔ کیونکہ تکلیفات شرعیہ کا اصلی مقصود نفس کا مغلوب کرنا ہے۔ جو اللہ تعالیٰ کی مخالفت وعد اوت بیں قائم رہتا ہے۔ حدیث قدی بیں وارد ہے عاد نفسک فائلها اِنتصبت بعد اوقی (اپ نفس کو دشمن جان کیونکہ وہ میر می عداوت پر قائم ہے) پس مشاکنے کے طریقوں بیں سے جس طریقہ بیں افس کو دشمن جان کیونکہ وہ میر می عداوت پر قائم ہے) پس مشاکنے کے طریقوں بیں سے جس طریقہ بیں احکام شریعہ کی زیادہ مخالفت ہے اور وہ محمل الی اللہ طریقوں بیں سے زیادہ اقرب ہوگا۔ کیونکہ اس بیاوالدین نقشبند قدس سرہ و قد فرایا ہے کہ بیس نے ایک ایساطریقہ وضع کیا ہے جو نفس کے زیادہ مخالف ہونے کے باعث تمام وصول الی اللہ طریقوں بیس غور کرنے والے آدمی پر پوشیدہ نہیں ہے۔ فقیر نے دانا منصف اور دوسرے مشاکنے کے طریقوں بیس غور کرنے والے آدمی پر پوشیدہ نہیں ہے۔ فقیر نے دانا منصف اور دوسرے مشاکنے کے طریقوں بیس غور کرنے والے آدمی پر پوشیدہ نہیں ہے۔ فقیر نے دانا منصف اور دوسرے مشاکنے کے طریقوں بیس غور کرنے والے آدمی پر پوشیدہ نہیں ہے۔ فقیر نے دانا منصف اور دوسرے مشاکنے کے طریقوں بیس غور کرنے والے آدمی پر پوشیدہ نہیں ہے۔ فقیر نے دانا منصف اور دوسرے مشاکن ہے مخصل اور واضح طور پر بیان کیا ہے۔ جس کا دل چا ہوہاں سے دی سے دو اللہ منہ کائی ہے اور وہی ایسی کائی ہے اور وہی ایسی کائی ہے اور میک کائی ہے اور وہی ایسی کی نیونہ ہائو کیک کی دار اور سلام ہواں میں بر جس نے ہدایت اختیار کی )۔

مکتوب ۱۰

آیت کریمہ وَإِذَا سَنَلَكَ عِبادِیْ عَنِیْ فَانِیْ قَوِیْبٌ کی تغییر میں سادت وار شاو پناہ میر محمہ نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے: - اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَیْ عِبَادِهِ الَّذِیْنَ اصْطَفیٰ (الله تعالیٰ کی حمہ اوراس کے برگزیدہ بندوں پر سلام ہو) الله تعالیٰ نے فرمایا ہے وَإِذَا سَنَلَكَ عِبَادِیْ عَنِیْ فَانِیْ قَوِیْبٌ (جس وقت میر بندے میر کی نبیت تجھ سے سوال کریں تو میں قریب ہوں) حق تعالیٰ کا قرب اگرچہ بیچوں و بیچوں و بیچوں و بیچوں و بیٹ اور اقربیت ہی ہے جو وہم کے احاطہ سے فارج اور خیال کے دائرہ سے باہر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرب دان بہت ہیں اور اقربیت دان کم۔ قرب کی نہایت اتحاد کے حاصل ہونے تک ہے۔ اگرچہ اتحاد بھی وہاں صرف وہم ہی وہم میں ہے۔ لیکن اقربیت اتحاد کے حاصل ہونے تک ہے۔ اگرچہ اتحاد بھی وہاں صرف وہم ہی وہم میں ہے۔ لیکن اقربیت اتحاد سے آگر ہے میں اگرچہ عقل اپ آپ سے زیادہ نزد یک کو بعید تصور کرتی ہے۔ لیکن یہ عقل کی کو تاہ نظری ہے جس نے دور بینی کی عادت کرلی ہے اور ایپ آپ سے زیادہ نزد یک کو بعید تصور کرتی ہے۔ لیکن یہ عقل کی کو تاہ نظری ہے جس نے دور بینی کی عادت کرلی ہے اور ایپ آپ سے زیادہ نزد یک کو بعید نیادہ نزد یک کو باید تیں ہے۔ والسلام۔

### مكتوب ١١

انسان کی جامعیت کے بیان میں جو عالم امر اور عالم خلق کے دس اجزامے مرکب ہے اور عرش مجيد پر قلب انسان كى ترجيح كے بيان ميں سيادت بناہ ميرسمس الدين خلخالى كى طرف صادر فرمايا ہے:-ٱلْحَمْدُ لِلهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كى حمد إوراس كر بر كزيده بندول پر سلام ہو) آدمی ایک ایسانسخہ کے جامع ہے جو اجزاء عشرہ لیعنی اربعہ عناصر اور نفس ناطقہ اور قلب وروح وسر وخفی وانھی ہے مرکب ہے اور دوسرے قوئی وجوارح واعضاء جو انسان میں ہیں انہی اجزاء میں شامل ہیں۔ یہ اجزاا یک دوسرے کے متضاد اور مخالف ہیں اربعہ عناصر کا ایک دوسرے کی ضد ہونا تو ظاہر ہے۔ای طرح عالم خلق اور عالم امرکی ضدیت بھی معلوم ہے اور عالم امر کے پنجگانہ لطائف میں سے ہرایک الگ الگ امر کے ساتھ مخصوص ہے اور علیحدہ علیحدہ کمال کی طرف منسوب ہے اور نفس نا طقہ خود اپنی خواہش و ہوا کا طالب ہے غرض ان میں کوئی بھی دوسرے کے ساتھ نہیں ملتا۔ حق تعالی کی عنایت نے اپنی قدرت کاملہ کے ساتھ ہرایک کی سرعت یعنی تیزی اور غلبہ کو توژ کر جع فرمایا ہے اور ایک کو خاص مز اج اور ہیئت وحد انی عطا فرمائی ہے۔ مز اج خاص اور ہیئت وحد انی عطا فرما کراپی حکمت بالغہ ہے اس کو ایسی صورت مجنثی ہے جو اجزاء متضادہ متفرقہ کی حفاظت کر سکے ۔اس مجموعہ کو انسان کے ساتھ مسمی کر کے جامعیت اور ہیئت وحدانی کے حاصل ہونے کے اعتبار سے خلافت کے شرف استعداد سے مشرف فرمایا ہے۔ یہ خلافت کی دولت انسان کے سواکسی اور کو میسر نہیں ہوئی۔عالم کبیر اگرچہ براے لیکن جامعیت سے خالی اور بیئت وحدانی سے بے نصیب ہے یه ماجراتمام افراد انسانی میں ثابت ہے اور تمام خاص وعام انسان اس میں شریک ہیں۔

جاناچاہے کہ عالم کبیر کے اجزاء میں سے زیادہ اشر ف جزوع ش مجیدہ اور کبلی جواس کے ساتھ مخصوص ہے۔ دوسر نے تمام اجزاء کی تجلیات سے برتر ہے۔ کیونکہ وہ بخلی جامع ہے اور وہ ظہور وجو بی اساء وصفات کا جمع کرنے والا ہے۔ نیزوہ تجلی وائی ہے۔ پوشیدگی کی گنجائش نہیں رکھتی اور انسان کا مل کا قلب جوعش کے ساتھ مناسبت رکھتا ہے اور اس کوعرش اللہ بھی کہتے ہیں۔ اس تجلی عرشی سے نصیب وافر اور حظ کا مل رکھتا ہے۔ حاصل کلام یہ کہ تجلی عرشی کلی ہے اور تجلی قلبی جزئی لیکن قلب میں ایک اور زیادتی ہے جوعرش میں نہیں اور وہ متجلی لیعنی جلوہ گر ہونے والے کا شعور ہے اور نیز قلب ایک ایسامظہر نیادتی ہے جو ایس گرفتاری رکھتا ہے۔ ہر خلاف عرش کے جو اس گرفتاری سے خالی ہے۔ اس شعور اور گرفتاری کے باعث قلب کی ترقی ممکن بلکہ واقع ہے المَمرءُ مَع مَنْ اَحَبُ (آوی اس کے ساتھ وہ گرفتاری رکھتا ہے۔ اس سے ساتھ وہ گرفتاری کے ساتھ وہ گرفتاری رکھتا ہے۔ اس سے اس کو محبت ہی نے موافق قلب اس کے ساتھ ہے جس کے ساتھ وہ گرفتاری رکھتا ہے اور جس کی موجت پر فریفت ہے۔ آگر اساء وصفات کا محب ہے تو اساء وصفات کے ساتھ ہے اور اگرفتات کے ساتھ ہے اور اگرفتاری کے عوال کے اور جس کی محبت پر فریفت ہے۔ آگر اساء وصفات کا محب ہے تو اساء وصفات کے ساتھ ہے اور اگرفتاری کے ساتھ ہے اور اگرفتاری کے ساتھ ہے اور اگرفتاری کی ساتھ ہے اور اگرفتاری کے ساتھ ہے اور اگرفتاری کی موجت پر فریفت ہے۔ آگر اساء وصفات کا محب ہے تو اساء وصفات کے ساتھ ہے اور اگرفتات

تعالی و تقدس کامحب ہے۔ تو وہاں کی معیت اس کو حاصل ہے اور اساء و صفات کی گر فراری سے آزاد ہے۔ بر خلاف عرش مجید کے کہ اساء و صفات ہے خالی تحلیٰ اس کے حق میں غیر واقع ہے۔ وَ السّلام

#### مكتوب ١٢

تضرع ونیاز اور ذکر اور قرآن کی تلاوت اور نمار میں طول قنوت مینی قیام کے فائدوں میں سیادت بناہ میر محمد نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے:-

# ہر چہ گیرد علتی علت شود ترجمہ جو پچھ مریفن کھائے اسکی مرض بڑھائے

اس حالت کے انجام کا تعین کرنالازم نہیں کیونکہ وہ حالت خود اپ تمام و کمال ہونے کی خبر دیتی ہے۔ آپ نے لکھا تھا کہ تیسر ی جلد کس کے نام پر مستجل کریں اس سے پہلے بعنی فقیر نے لکھا تھا کہ آپ کے نام پر مستجل کیاجائے۔ اب بھی آپ کے خط کے جواب میں وہی بات ہے۔ آپ سے بہتر کون ہے۔ ہمیشہ دل کی توجہ اور نگرانی آپ ہی کی طرف رہتی ہے۔ آگرہ میں آپ کے بیٹھنے کے لئے کوئی وجہ معلوم نہیں ہوتی۔ اگرچہ قرب وجوار میں ہے۔ لیکن جب ملا قات سے خالی ہے۔ تو بے اعتبار ہے۔ فقیر معلوم نہیں ہوتی۔ اگرچہ تی کے طرف کی طرف چلے جائیں اور کی تقریب پر دہاں نہ رہیں۔ فقیر کو خدا ہے ار حم الراحمین کے میر دکر کے وطن کی طرف چلے جائیں اور دہاں کے مشا قوں کو خوش کریں اور اگر آپ نے دہاں رہنے کے لئے کوئی وجہ دل میں تصور کی ہو تو دہ امر دیگر ہے والدہ محمد اور قصمت و آبر دے ساتھ رکھے۔ اس کے دور در از واقعات جو

#### مكتوب ١٣

صاحب شریعت غرا علیه الصلوة و السلام اور پیر طریقت کی متابعت کی تخ یض و ترغیب میں سیادت پناه میر محت الله مانکوری کی طرف صادر فرمایا ہے: بیشیم الله الوَّ خَمْنِ الوَّ حِیْمِ ط

ہیں اور شی کے طریق کے خلاف میں سر اسر خطرات ہیں۔ اس سے زیادہ کیا لکھاجائے۔ و السلام محتوب 18

ایک سوال کے جواب میں جو واجب تعالیٰ کے وجود کی نسبت کیا گیا تھا۔ میر مشمل الدین علی کی طرف صادر فرمایا ہے:-

المُحَمَّدُ لِلهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ اللَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالیٰ کی حمدہاوراس کے برگزیدہ بندول پرسلام ہو) آپ کا صحفہ شریفہ جو آپ نے ازروئے کرم و شفقت کے ارسال کیا تھا۔ پہنچااس کے مطالعہ سے بہت محظوظ اور متلذ ذہوا۔ الله تعالیٰ آپ کو جزاء خیر دے۔ آپ نے لکھا تھا کہ جب حق تعالیٰ کی ذات اپنی اہیت میں موجود ہے۔ نہ کہ وجود میں خواہ عین ہویازا کد پس واجب الوجود (جو وجوب اور وجود کے اعتبار کے بغیر الله تعالیٰ کی ذات ہے) اور متمنع الوجود کے در میان تقابل کس طرح محقق ہوگا اور واجب الوجود کی اطلاق وجوب ووجود سے معراذات پر کس طرح ہوسکے گا اور عبادت کا استحقاق جو وجوب وجود پر وابستہ ہے کس طرح ثابت ہوگا اور واجب الوجود کا اطلاق عدیم الوجوب والوجود ذات پر کس الوجوب والوجود کی الوجوب والوبی کس الوجوب والوجود کی الوجوب والوجوب والوجود کی الوجوب والوجوب والوبر والوبر

میرے مخدوم! ان سوالوں کا جواب دفتر ٹانی کے مکتوبات میں سے کسی مکتوب میں جو غالباً فقیر زادوں میں سے کسی فقیر زادہ کے نام کھا ہے۔ مفصل طور پر درج ہو چکا ہے۔ اگر آپ اس کا مطالعہ فرما کینگے۔ تو بہت محظوظ ہو نگے۔ خلاصہ یہ کہ واجب جل شانہ کی ماہیت اپنی خود کی سے موجود ہے۔ نہ کہ وجود کے ساتھ اور وجود کا شبات اور وجوب کا اطلاق آس بارگاہ میں عقل کی منتز عات (اپنیاس سے بنائی چیز) کی فتم سے ہے۔ وَلِلْهِ الْمِشْلُ الْاَعْلٰی (مثال اعلاً الله تعالیٰ کے لئے ہے) اور جس طرح وجوب وجود منتز عات کی فتم سے ہے۔ امتناع عدم بھی اس بارگاہ میں منتز عات میں سے ہے۔ لیکن جہال ذات محت ہے۔ وہاں جس طرح وجوب وجود کی نبیت نہیں۔ امتناع عدم کی نبیت بھی جواس کے مقابل ہے۔ جب وجوب وجود کی نبیت نہیں۔ امتناع عدم کی نبیت بھی جواس کے مقابل ہے۔ مقابل ہے۔ جب وجوب وجود کی نبیت پی جو وجوب وجود پر متفرع و مشتمل ہے۔ ظہر ہو گئی اور میں آگئ۔ کان الله و لم یکن معه شیئا وَان کان مِن النِسْبَةِ وَالْاِعَتَبَارَاتِ فَاذِا ظَهَرَتِ النِسْبَةِ ظَهَرَ کان الله و لم یکن معه شیئا وَان کان مِن النِسْبَةِ وَالْاِعَتَبَارَاتِ فَاذِا ظَهَرَتِ النِسْبَةِ ظَهَرَ کان الله و لم یکن معه شیئا وَان کان مِن النِسْبَةِ وَالْاِعَتَبَارَاتِ فَاذِا ظَهَرَتِ النِسْبَةِ ظَهَرَ کان الله و لم یکن معه شیئا وَان کان مِن النِسْبَةِ وَالْاِعَتَبَارَاتِ فَاذِا طَهَرَتِ النِسْبَةِ ظَهَرَ کان الله و لم یکن معه شیئا وَان کان مِن النِسْبَةِ وَالْاِعْتَبَارَاتِ فَاذِا مُلْهُرَبُور مِن قَادِراس کے ساتھ کوئی شے نہ تھی اور نہ ہی کوئی نبیت واعتبار تھا۔ پس جب نبیس ظاہر ہو گئیں۔ تو تقابل بھی ظاہر ہو گیا۔ والسَّد او اُلَّ وَانْجُراً

مكتوب ١٥

اس بیان میں کہ محبوب کے رخے والم کی لذت محب کی نظر میں محبوب کے انعام سے زیادہ ذیب<mark>ا ہوتی ہے۔ سیادت پناہ میر محمد تعمان کی طرف صا</mark>در فرمایا ہے ۔۔

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالَى كى حمر ب اور اس ك بركزيره بندوں پر سلام ہو) سادت پناہ برادرم میر محد نعمان کو معلوم ہو گا۔ کہ یاران خیر اندیش نے ہر چند خلاصی کے بارہ میں کوشش کی۔ مگر کارگر اور فائدہ مندنہ ہوئی۔ اَلْحَیْرُ فِی مَا صَنَعَ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ (بہتر وہی ہے جواللہ تعالی کرے)اس امرے بشریت کے باعث کچھ غم وحزن لاحق ہوااور سینہ میں تنگی ظاہر ہوئی۔ لیکن کچھ مدت کے بعد اللہ تعالیٰ کے فضل سے وہ سب حزن اور سینہ کی تنگی خوشی اور شرح صدر (سینہ کی فراخی) ہے بدل گئی اور خاص یقین سے معلوم ہوا۔ کہ اگران لو گوں کی مراد جو آزار کے دریے ہیں۔ حق تعالیٰ کی مرادے موافق ہے۔ تو پھر سینہ کی تنگی اور کدورت بیفائدہ اور دعویٰ محبت کے برخلاف ہے۔ کیونکہ محبوب کا بلام اس کے انعام کی طرح محب کے نزدیک محبوب ومرغوب ہوتا ہے۔ محت جس طرح محبوب کے انعام سے لذت یا تاہے۔ ای طرح اس کے ایلام سے بھی متلذذ ہوتا ہے۔بلکہ اس کے ایلام میں زیادہ ترلذت یا تاہے۔ کیونکہ یہ محبّ کی اپنی مراداور حظ نفس سے پاک ہے۔ جب حق تعالى جو جميل مطلق ہے اس شخص كا آزار جا ہتا ہے۔ تو حق تعالى كابيد ارادہ بھى حق تعالى كى عنایت ہے اس مخص کی نظر میں جمیل بلکہ لذت کا سبب ہے اور جب ان لوگوں کی مرادحی تعالیٰ کی مراد کے موافق ہے اور یہ مراد اس مراد کا دریچہ ہے توان لوگوں کی مراد بھی نظر میں پندیدہ اور کذب کا موجب ہے۔ کیونکہ اس مخف کا فعل بھی جو محبوب کے فعل کا مظہر ہے۔ محبوب کے فعل کی طرح مجبوب و کھائی دیتا ہے اور وہ مخف فاعل بھی اس نظر کے علاقہ سے محب کی نظر میں محبوب ظاہر ہوتا ہے۔ عجب معاملہ ہے۔ کہ جو ل جو ل اس شخص سے جفازیادہ متصور ہوتی ہے۔ تول تول محب کی نظر میں زیادہ زیباد کھائی دیتا ہے کیونکہ محبوب کے غضب کی صورت زیادہ تر نمائش رکھتی ہے۔اس راہ کے دیوانوں کا کام الثااور برعکس ہے۔ پس اس شخص کی برائی چاہنااور اس کے ساتھ بگڑنا محبوب کی محبت کے برخلاف ہے کیونکہ وہ مخص در میان میں صرف محبوب کے فعل کا آئینہ ہے اور پچھ نہیں۔وہ لوگ جو آزار کے دریے ہیں۔ باقی خلائق کی نسبت فقیر کی نظر میں محبوب دکھائی دیتے ہیں۔ آپ میاروں کو کہہ دیں۔ کہ سینہ کی تنکیوں کو دور کریں اور ان لوگوں کے ساتھ جو آزار کے دریے ہیں۔ و مثنی اور بگاڑنہ كريں۔ بلكه انہيں چاہے۔ كه ان كے فعل سے لذت حاصل كريں۔ بال چونكه بم كود عاكاامر ب اور حق تعالی دعاوالتجاو تضرع وزاری کو پسند کرتاہے۔اس لئے بلیہ ومصیبت کے دفع ہونے کے لئے دعااور عفو وعافیت کاسوال کریں اور بیہ جو غضب کی صورت کی گئے ہے وہ اس لئے ہے کہ غضب کی حقیقت وشمنوں کے نصیب ہے۔ دوستوں کے ساتھ صورت میں غضب ہے اور حقیت میں عین رحمت۔غضب کی اس صورت میں محب کے اس قدر فائدے اور منافع رکھ ہیں جو بیان سے باہر ہیں۔ نیز غضب کی صورت میں جود وستوں کو عطا فرماتے ہیں منکر لو گوں کی خرابی ہے اور ان کی ابتلاء و آزمائش کا باعث ہے۔ شیخ محی

الدین عربی قد ساللہ سرہ کی عبارات کے معنی آپ کو معلوم ہوں گے۔ کہ اس نے کہاہے کہ عارف کے لئے ہمت نہیں۔ یعنی وہ ہمت جو بلیہ کے دفع کرنے کے لئے ہو۔ عارف سے مسلوب ہے۔ کیونکہ عارف عارف جب بلیہ کو محبوب کی طرف سے جانتا ہے اور محبوب کی مراد تصور کر تا ہے۔ تو اس کے دفع کرنے کے لئے کس طرح ہمت کرے اور اس کو کیوں دفع کرے۔ اگرچہ بظاہر اس بلیہ کے دفع کرنے کی دعازبان پر لا تا ہے۔ لیکن وہ صرف دعا کا امر بجالانے کے لئے ہے۔ در حقیقت پچھ نہیں چا ہتا اور جو پچھ آتا ہے اس سے لذت پاتا ہے۔ وَ السَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى (سلام ہواس شخص پرجس نے ہدایت اختیار کی)

#### مكتوب ١٦

سالک کے اپنے احوال پر اطلاع نہ پانے کے بھید میں اور اس کو مستر شدوں اور مر یدوں کے آئینوں میں مشاہدہ کرنے کے بیان میں مولانااحد ذہبی کی طرف صادر فرمایا

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى (الله تعالى كى حمر إوراس ك بركزيده بندول پر سلام ہو) آپ کا مکتوب شریف پہنچا۔ آپ نے لکھا تھا۔ کہ میں اپنے آپ میں اس گروہ کے احوال ومواجیراورعلوم ومعارف کچھ نہیں یا تا۔ باوجوداس بات کے دوطالبان راہ کوطریقہ بتلایا۔وہ بہت متاثر ہوئے اور ان سے عجیب وغریب احوال ظاہر ہوئے۔اس کی وجہ کیاہے۔واضح ہو کہ جو احوال ان دونوں شخصوں میں ظاہر ہوئے ہیں۔ آپ کے احوال کے عکس ہیں۔جوان کی استعداد کے آئینوں میں ظاہر ہوئے ہیں۔ چونکہ وہ دونوں شخص صاحب علم تھے انہوں نے اپنے احوال کو معلوم کر لیااور آپ کو بھی اس حال مستور کے حاصل ہونے کے علم کی طرف راہنمائی کی جس طرح کہ آئینہ مجھ کے خفیہ كمالات كے حاصل ہونے كى طرف دلالت كرتا ہے اور اس كے پوشيدہ ہنروں كو ظاہر كر ديتا ہے۔ مقصود احوال کا حاصل ہونا ہے اور ان احوال کا جاننا ایک علیحدہ دولت ہے۔ بعض کو یہ علم دیتے ہیں اور بعض كو نہيں ديتے ليكن دونول صاحب ولايت اور قرب ميں برابر ہوتے ہيں۔ مِنَّا مَنْ عَلِمَ وَمِنَّا مَنْ جَهِلَ (ہم میں سے جو جانتا ہے اور ہم میں سے جو نہیں جانتا)اس گروہ کے نزد یک مقرز اور مانی ہوئی بات ہے اپنا حوال کاعلم نہ ہونے سے آزردہ نہ ہوں۔ کوشش کریں۔ کہ احوال حاصل ہوں۔ بلکہ احوال سے گزر کر احوال کے چھیرنے والے (حق تعالیٰ) کے ساتھ واصل ہوں۔احوال کاعلم اگر مریدوں کے واسط کے بغیر میسرنہ ہو۔ توای پر قناعت کریں۔ کہ ان کے آئینوں میں مطالعہ کریں اور مظہروں کے ذریعے حظ حاصل کریں۔احوال حاصل ہونے جا ہمیں اور ان احوال کاعمل اگر بالواسطہ میسر نہ ہو۔ توامیدے کہ وسیدے حاصل ہوجائے گا۔ نیز آپ نے لکھا تھا۔ کہ دوام آگاہی سے کیامراد

ہے۔ اکثراد قات بعض کاروبار میں اس آگاہی ہے دل کی غفلت محسوس ہوتی ہے۔ آگاہی اور دوام آگاہی کی تشخیص کرنی جائے۔

واضح ہو کہ آگاہی حق تعالی کی جناب پاک میں حضور باطن سے مراد ہے۔ جس طرح کہ علم حضوری جس کودوام لازم ہے۔ کیا آپ نے بھی ساہے کہ مجھی کوئی شخص اپنے نفس سے غافل ہواہے یا این نبت اس کو غفلت ونسیان پیدا ہوا ہے۔ غفلت وز ہول علم حصولی میں متصور ہے۔ جس میں مغائرت پائی جاتی ہے۔علم حضوری میں سب حضور در حضور ہے۔اگرچہ نادان اور بیو قوف آدمی اس حضورے دور اور نفورہے اور اس کے حاصل ہونے سے مغرور ہے۔ آگاہی کے لئے دوام لازم ہے اور جس میں دوام نہیں وہ مطلوب کی نگرانی ہے۔جواس آگاہی ند کور کے مشابہ ہے۔اس کا دوام مشکل ہے۔ كونك علم حصولى كے ساتھ مشابهت ركھتى ہے۔ جو دوام سے بے نصيب ہے۔ وَلِلَّهِ الْمَثْلَ الْأَعْلَى (مثال اعلی الله تعالی کے لئے ہے) حق تعالی کی پاک بارگاہ کی نسبت علم حصولی اور علم حضوری کا اطلاق كرنا تثبيه اور تنظير كے طور پر ہے۔ كيونكه وهذات پاك جوائے آپ سے زياده نزد يك ہے۔ علم حصولي اور علم حضوری کے احاطرے باہر ہے۔ ارباب معقول اگرچہ اس کو تصور نہیں کر سکتے اور اپنے سے زیادہ نزدیک کو نہیں یا سکتے۔ لیکن علوم لدنی والوں کے نزدیک سے بات واضح ہے اور حق تعالی کی عنایت سے آساني كساته حاصل ٢-رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيىءِ لَنَا مِنْ اَمْرِنَا رَشَدًا (ياالله توايي یاس سے ہم پر رحمت نازل فرمااور ہمارے کام سے بھلائی ہمارے نصیب کر)دوسرے بید کہ سیاوت پناہ برادرم مر محد نعمان آپ پر بہت حقوق رکھتے ہیں۔ آپ کے بے اجازت آنے سے دل آزردہ ہیں۔ آپ کو چاہئے۔ کہ بلا تو قف ان کی خدمت میں حاضر ہو جائیں اور ان کے آزار کی تلافی کریں۔ اگر آپ ان سے رخصت لے کر آتے۔ تو کھ مضائقہ نہ تھا۔ آپ کو مناسب ہے کہ ان کی مرضی کے موافق عمل کیا کریں اور رخصت ہے آیا جایا کریں۔اس سے کیازیادہ لکھاجائے۔وَ السَّکام

### مكتوب ١٧

دین عقایداور شرعی عبادت کی ترغیب میں اہل ارادت میں سے ایک صالحہ عورت کی طرف صادر فرمایاہے:-

ٱلْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي اَنْعَمَّ عَلَيْنَا وَهَدَانَا إِلَى الْإِسْلَامِ وَجَعَلَنَا مِنْ أُمَّةٍ مُحَمَّدِ سَيِّدِ الْآنَامِ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ (الله تعالى كاحمہ جس نے ہم پرانعام كيااور ہم كواسلام كى ہدايت دى اور حضرت سيدالانام كى امت ميں سے بنايا)

جانناچاہے کہ حق تعالی منعم علی الاطلاق ہے۔اگر دجود ہے۔ تواس کا بخشا ہواہے اور اگر بقاہے۔ تو ای کی عطاہے اور اگر صفات کا ملہ ہیں۔ تواس کی رحمت شاملہ سے حاصل ہیں۔ زندگی اور توانائی اور دیکھنے

اور سننے اور کہنے کی طاقت سبائی کی طرف ہے ملی ہیں اور ہر طرح کے انعام واکرام جو حدوثارے باہر ہیں۔ سبائی کی طرف ہے پنچے ہیں۔ وہی تختی اور تنگی کو دور کر تا ہے اور وہی دعا کو قبول اور بلاء کو دفع کر تا ہے۔ وہ ایبارزاق ہے کہ اپنی کمال مہر بانی ہے گناہوں کے باعث بندوں کی روزی کو بند نہیں کر تا۔ وہ ایباستار ہے۔ کہ اپنی زیادہ عفو اور در گزر ہے برائیوں کے ار تکاب کے باعث بندوں کی پردہ در ک نہیں کر تا۔ وہ ایبا طیم ہے۔ کہ ان کے عذاب و مواخذہ میں جلدی نہیں فرما تا۔ وہ ایبا کریم ہے کہ اپنی عام بخشش کو دوست و دشمن ہے بٹا نہیں رکھتا۔ ان نعتوں میں سے اعظم اور اجل اور اعز واکر م نعت مام می طرف و و ست و دشمن ہے بٹا نہیں رکھتا۔ ان نعتوں میں سے اعظم اور اجل اور اعز واکر م نعت اسلام کی طرف و و ت کر نااور وار السلام کی طرف ہدایت کرنا اور حضرت سید الانام علیہ الصلاة والسلام کی متابعت کی طرف راہنمائی کرنا ہے۔ جس پردا تک زندگی اور ہمیشہ کی لذت و نعت اور لقاور ضائے موئی میں شانہ موقوف ہے۔ غرض حق تعالی کے انعام واکر ام واحسان سورج ہے زیادہ ظاہر اور چا ندے زیادہ و مین المشتعین و سَوال کرنا کی قدم ہے۔ اس بات کو وانا اور نادان سب جانے ہیں اور غی وذکی (کند فہم اور تیز فہم) سوال کرنا کی قدم ہے۔ اس بات کو وانا اور نادان سب جانے ہیں اور غی وذکی (کند فہم اور تیز فہم) لیعنی جابل اور عالم سب اس امر کا اقرار کرتے ہیں ہیں جانے ہیں اور غی وذکی (کند فہم اور تیز فہم) لیعنی جابل اور عالم سب اس امر کا اقرار کرتے ہیں ۔

گر برتن من زبان شود ہر موئے کی شکر وے از ہزار نتوانم کرد ترجمہ اگر ہر بال میں میرے زبان ہو نہ پھر بھی شکر کچھ مجھ سے عیاں ہو

شک نہیں کہ عقل کی بداہت منعم کے شکر کے واجب ہونے کا حکم کرتی ہے اور اس کی تعظیم و تکریم کو اور م جانتی ہے۔ پس حق تعالیٰ کا شکر جو منعم حقیق ہے۔ عقل کی بداہت سے واجب ہوااور اس کی تعظیم و تکریم ضرور می ہوئی۔ چو نکہ حق تعالیٰ کمال تقدین و تنزہ میں ہے اور بندے نہایت گندگی اور آلودگی میں ہیں۔ کہ حق تعالیٰ کی تعظیم و تکریم کس کا امر ہے۔ بسا او قات الیا ہو تاہے کہ بندے بعض امور کا اطلاق اس پاک جناب پر مستحن اور پہندیدہ جانتے ہیں۔ کہ وق تعظیم و تکریم کس کا امر ہے۔ بسا و قات الیا ہو تاہے کہ بندے بعض امور کا اطلاق اس پاک جناب پر مستحن اور پہندیدہ جانتے ہیں۔ کی وقت ہو تاہے اور جس کو تعظیم خیال کرتے ہیں۔ وہ تو ہین ہوتی ہے اور جس کو تعظیم خیال کرتے ہیں۔ وہ تو ہین ہوتی ہے اور جس کو تعظیم خیال کرتے ہیں۔ وہ تو ہین ہوتی ہے اور جس کو تعظیم کی جناب کی جناب کے شکر کے لا کئی اور اس کی عبادت کے قابل نہیں ہوتی۔ کیو نکہ وہ حجہ بند وں کی اپنی طرف سے ہے وہ سر اسر ہجو ہے اور ان کی مدح نری قدح ہے۔ حق تعالیٰ کی تعظیم و تکریم جو اس بارگاہ ہے ہمیں پہنچی ہے اور اگر زبانی ثنا ہے۔ تو وہ بھی ظاہر ہے۔ اعضا کے اعمال وتو قیر و تکریم جو اس بارگاہ ہے ہمیں پہنچی ہے اور اگر زبانی ثنا ہے۔ تو وہ بھی ظاہر ہے۔ اعضا کے اعمال وافعال کو بھی صاحب شریعت نے مفصل طور پربیان فرمادیا ہے۔ پس حق تعالیٰ کے شکر کا ادا کر ناشر بعت

کے بجالانے ہیں مخصر ہے خواہوہ شکر قلبی ہو۔بدنی اعتقادی ہویا عملی۔ حق تعالیٰ کی وہ تعظیم وعبادت ہو شریعت کے برخلاف اداکی جائے۔وہ اعتاد کے لاکق نہیں۔ بلکہ بسااد قات ایسی عبادت سے ضد حاصل ہوتی ہے اور وہمیہ نیکی در حقیقت برائی ہوتی ہے۔ پس بیان فد کور کے ملاحظہ سے عقل کے نزدیک بھی شریعت کے موافق عمل کرنا واجب ہے اور اس کے اتباع کے بغیر منعی تعالیٰ کے شکر کا اواکر نا مشکل ہے۔ شریعت کے دو جزو ہیں۔ایک اعتقادی دوسر اعملی۔اعتقاد دین کا اصل ہے اور عمل اس کی فروع۔ جو شخص اعتقاد کا مئر ہو۔وہ اہل نجات ہیں سے نہیں ہے۔ اس کے حق میں عذاب آخرت سے خلاصی مقود نہیں اور جس شخص میں عمل مفقود ہو اس کے لئے نجات کی امید ہے۔ اس کا معاملہ حق تعالیٰ کی مرضی کے بیر دہے۔خواہ معاف کرے خواہ گنا ہوں کے موافق عذاب دے دوز خ میں ہمیشہ رہنا عقاد اور ضروریات دین کے منکر پر مخصوص ہے اور عمل کانہ کرنے والا اگر چہ عذاب میں داخل کیا جائے گا۔ ایکن دوز خ کا دائی عذاب اس کے حق میں مفقود ہے اعتقادیات چو نکہ دین کے اصول اور اسلام کی ضروریات میں سے ہیں۔ اس لئے ان کو بیان کیا جاتا ہے اور عملیات چو نکہ فرع ہیں اور ان کی تفصیل بھی ضروریات میں سے ہیں۔ اس لئے ان کو بیان کیا جاتا ہے اور عملیات چو نکہ فرع ہیں اور ان کی تفصیل بھی در از ہے۔ اس لئے ان کی تفصیل کو کتب فقہ کے حوالہ کر کے بعض ضروری عملیات بھی بیان کئے جائیں در از ہے۔ اس لئے ان کی تفصیل کو کا نہ کو حوالہ کر کے بعض ضروری عملیات بھی بیان کئے جائیں در از ہے۔ اس لئے ان کی تفصیل کو کتب فقہ کے حوالہ کر کے بعض ضروری عملیات بھی بیان کئے جائیں گرانے کا کہ طالبوں کو ترغیب ہو۔ انشاء اللہ تعالی۔

## اعتقاديات

(۱) الله تعالی اپی ذات اقد س میں موجود ہے اور اس کی ہستی اپی خود ک ہے۔ حق تعالی جیسا کہ تھااب بھی ویسا ہی ہے اور ہمیشہ ویسا ہی رہے گا۔ عدم سابق اور عدم لاحق کو اس کی پاک بارگاہ کی طرف راستہ نہیں۔ کیونکہ وجوب وجود اس مقد س درگاہ کا کمینہ خادم ہے اور سلب عدم اس بارگاہ بزرگ کا کمینہ خاکر وب ہے اور حق تعالی ایک ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں۔ نہ وجوب وجود میں نہ الوہیت میں اور نہ عبادت کے استحقاق میں کیونکہ شریک کی اس وقت ضرورت ہوتی ہے۔ جبکہ وہ کافی اور مستقل نہ ہو اور یہ نقص کی علامت ہے۔ جو وجوب والوہیت کے منافی ہے اور جب وہ کافی اور مستقل ہے۔ تو شریک بیکار اور عبث ہوگا۔ یہ بھی نقص کی علامت ہے۔ جو وجوب الوہیت کے منافی ہے۔ پس شریک کے ثابت کرنے میں دونوں شریک وی میں ہے کسی ایک کا نقص لازم آتا ہے۔ جو شرکت کے منافی ہے۔ پس شریک کے ثابت کرنے میں دونوں شریک فی کو مستازم ہے اور یہ محال ہے۔ پس ثابت ہوا کہ حق تعالی کا شریک کی سے محال ہے۔ پس ثابت ہوا کہ حق تعالی کا شریک محال ہے۔

(۲) حیات، علم، قدرت، ارادت، سمح، بصر، کلام، تکوین، حق تعالی کی صفات کاملہ ہیں۔ ان آخر صفتوں کو صفات مقیقیہ کہتے ہیں۔ یہ صفات قدیم ہیں اور حق تعالی کی ذات پر وجود زائد کے ساتھ خارج میں موجود ہیں۔ جیسے کہ علماء اہل حق شکر الله تعالی سعیم کے نزدیک مقرر ہے۔ اہل سنت خارج میں موجود ہیں۔ جیسے کہ علماء اہل حق شکر الله تعالی سعیم کے نزدیک مقرر ہے۔ اہل سنت

وجماعت کے موا مخالف گروہوں میں ہے کوئی گروہ بھی صفات زائدہ کے وجود کا قائل نہیں۔ حتی کہ اس فقہ ناجیہ میں سے صوفیہ متاخرین نے بھی صفات کوذات کا عین کہا ہے اور مخالفوں کے ساتھ موافق ہوگئے ہیں۔ اگرچہ صفات کی نفی سے کنارہ کرتے ہیں۔ لیکن ان کے اصول اور ظاہر عبارت سے صفات کی نفی لازم آتی ہے۔ مخالفوں نے صفات کا ملہ کی نفی کو کمال سمجھا ہے اور اپنی عقل کے پیچھے لگہ کر نصوص قر آئی ہے۔ مخالفوں نے صفات کا ملہ کی نفی کو کمال سمجھا ہے اور اپنی عقل کے پیچھے لگہ کر ہے۔ خدا تعالی ان کو سید ھے راستہ کی ہدایت دے اور دوسر می صفات یا اعتباریہ ہیں یاسلبیہ جیسے قلیم کے ذکر ایک نو کو بُون کو اُلوٰ ہِین نہیں۔ کہ حق تعالی جہم وجسمانی نہیں۔ عرض وجو ہر خہیں۔ کائی اور زمانی بھی نہیں حال محل محل بھی نہیں۔ محدود وشناہی بھی نہیں۔ جہت ہے بے دور نہیں۔ معلوب میں نہیں حال محل بھی نہیں حال محل ہی نہیں۔ محدود وشناہی بھی نہیں۔ جہت ہے بے دور نہیں ہونا اس کی جناب پاک ہے مسلوب کے نام میں اور مثل ہونا اس کی جناب پاک و مبر ا ہے۔ اور ضدیت ندیت اس بارگاہ بلند سے مفقود ہے۔ مال وباپ وعورت و بیٹے سے پاک و مبر ا ہے۔ اور ضدیت ندیت اس بارگاہ بلند سے مفقود ہے۔ مال وباپ وعورت و بیٹے سے پاک و مبر ا ہے۔ کونکہ یہ سب صدوث کے نشان ہیں اور ان سے نقص لازم آتا ہے اور تمام قتم کے کمالات حق تعالی کی جناب کے لئے ثابت ہیں اور تمام قتم کے نقائص اس درگاہ سے مسلوب ہیں۔ غرض امکان وحدوث کی صفات جو سر اس نقص و شر ارت ہیں۔ سب اس کی جناب یاک سے مسلوب ہیں۔ غرض امکان وحدوث کی صفات ہیں۔ اس در اس مقال بیں۔ میں مسلوب سیحفے یا ہمیں و

(٣) حق تعالیٰ کلیات و جزئیات کا عالم ہے اور اسر اروخفیہ چیزوں کا جانے والا ہے آسانوں اور زمینوں بیں ایک ذرہ حقیر بھی اس کے احاطہ علم ہے باہر نہیں ہے۔ باں جب تمام اشیاکا پیدا کرنے والا وہی ہے۔ توان اشیاء کا عالم بھی ضرور ہو گا۔ کیو نکہ خالق کو خلق کے علم ہے چارہ نہیں۔ بعض بدبخت لوگ حق تعالیٰ کو جزئیات کا عالم نہیں جانے اور اس امر کو اپنی عقل ناقص میں کمال سیجھے ہیں اور اپنی کمال ہے و قوفی ہے کہتے ہیں۔ کہ واجب الوجود جل شانہ ہے صرف ایک ہی چیز صادر ہو سکتی ہے اور وہ بھی اضطرار یعنی مجبوری ہے نہ کہ اختیار ہے اور اس کو بھی کمال خیال کرتے ہیں۔ یہ لوگ بہت ہی جالا ہیں تمیز بیں جو جہل کو کمال نصور کرتے ہیں اور اضطرار کو اختیار ہے بہتر جانے ہیں اور اضطرار واختیار میں تمیز نہیں کر سکتے اور اپنی جہالت ہے دو ہر کی اشیاکو حق تعالیٰ کے غیر کی طرف منوب کرتے ہیں اور واختیار میں تمیز فعال کو اپنی کو سکتے اور اپنی جہالت ہو تو اس کی طرف منوب کرتے ہیں اور زمینوں اور آسانوں کے فعال کو اپنی ہوا ہو تو ف گروہ کو کئی جہان میں خالق کو معطل و بیار سیجھے ہیں۔ فقیر کے نزدیک اس گروہ سے زیادہ کمینہ اور بیو قوف گروہ کو کئی جہان میں خالق کو معطل و بیار سیجھے ہیں۔ و بیاں میں الام کے مطابق خیال کرتے ہیں۔ و بیان میں کی طرف منوب کرتے ہیں اور ان کو حکمت خالق کو خسیاں کرتے ہیں۔ و بینا کو حکمت خالق کو خمان نظر کے مطابق خیال کرتے ہیں۔ و بینا کہ کہ کرتے ہیں۔ و بینا کرتے ہیں۔ و بینا کرتے ہیں۔ و بینا کی خور کرتے ہیں۔ و بینا کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں۔ و بینا کرتے کرتے کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں

(٣) حق تعالی ازل سے ابد تک ایک ہی کلام سے منتظم ہے۔ اگر امر ہے۔ تواسی ایک کلام سے بیدا ہیں اور اگر توریت ہے اور اگر نہی ہے۔ تو بھی ای سے ہے۔ ایسے یہ اخبار واستخبار ای ایک کلام سے بیدا ہیں اور اگر توریت وائجیل ہے۔ تواسی ایک کلام کی دلیل ہے اور اگر زبور و فر قان ہے۔ تواسی کلام کا نشان ہے۔ ای طرح تمام کما ہیں اور صحیفے جو انبیاء علیہم الصلاق والسلام پر نازل ہوئے ہیں۔ سب اسی کلام کی تفصیل ہیں۔ جب ازل وابد باوجود اس قدر وسعت اور در ازی کے وہاں آن واصد ہے۔ بلکہ وہاں آن کی گنجائش ہی نہیں۔ کیونکہ آن کا اطلاق اس جگہ عبارت کی شکل کے باعث ہے۔ تو پھر وہ کلام جو اس آن میں صادر ہوگ۔ وہ ایک کلمہ بلکہ ایک حرف بلکہ ایک نقط ہوگی۔ نقطہ کو گی۔ نقطہ کا اطلاق بھی عبارت کی شکل کے باعث کیا گیا ہے۔ ورنہ وہاں نقط بھی گنجائش نہیں رکھتا۔ حق تعالی کی ذات و صفات کی وسعت۔ یہونی اور بیچگونی کی قتم سے اور اس وسعت و شکل ہے۔ جو امکان کی صفات ہیں۔ یاک و منزہ ہیں۔

(۵) مومن حق تعالی کو پیچونی اور بیگونی کے طور پر دیکھیں گے۔ کیونکہ وہ رویت جو پیچون کے متعلق ہے۔ وہ بھی پیچون ہوگی۔ بلکہ دیکھنے والا بھی پیچونی سے حظ وافر پائے گا۔ تاکہ پیچون کود کھ سکے۔ آلا مَطایکه الله مَطایکه (پادشاہ کے عطیوں کواس کے اونٹ اٹھا سکتے ہیں) آج اس معما کو این المملِكِ الله مَطایکه (پادشاہ کے عطیوں کواس کے اونٹ اٹھا سکتے ہیں) آج اس معما کو این اخص خواص اولیاء پر حل و منکشف کیا ہے۔ یہ مسئلہ پوشیدہ بھی ان بزرگوں کے نزدیک تحقیقی ہے اور دوسر ول کے نزدیک تقلیدی۔ اہل سنت وجهاعت کے سواتمام مخالف گروہ کیا مومن کیا کافر اس مسئلہ کے قائل کے دیدار کو محال مسئلہ کے قائل کے دیدار کو محال جانتے ہیں۔ مخالفوں کا مستشہد یعنی دلیل حاضر پر غائب کا قیاس ہے۔ جس کا فساد ظاہر ہے۔ سنت سنیہ علی صاحبہاالصلاۃ والسلام کی متابعت کے بغیراس قسم کے پوشیدہ مسئلہ پر ایمان کا حاصل ہونا مشکل ہے۔ بیت صاحبہاالصلاۃ والسلام کی متابعت کے بغیراس قسم کے پوشیدہ مسئلہ پر ایمان کا حاصل ہونا مشکل ہے۔ بیت

لائق دولت نبود ہر سرے بار سیحا عکشد ہر خرے زجمہ بیت لائق دولت نہیں ہر ایک سر مرکب عیسیٰ نہیں ہر ایک خر

تجب آتا ہے کہ جولوگ دولت رویت کا ایمان نہیں رکھتے۔ دہ اس سعادت کو کس طرح حاصل کریں گئے کیونکہ منکر کے نقیب مایو ہی اور ناامیدی ہوتی ہے اور اس سے زیادہ تعجب کی بات یہ ہے کہ بہشت میں رہیں اور پھر نہ دیکھیں۔ کیونکہ شرع سے جو پچھ بظاہر مفہوم ہو تا ہے۔ وہ یہی ہے کہ تمام اہل بہشت کو دیدار کی دولت حاصل ہوگی اور یہ کہیں نہیں آیا۔ کہ بعض اہل بہشت دیکھیں گے اور بعض نہ دیکھیں گے ور بعض نہ دیکھیں گے ۔ ان لوگوں کے جن میں حضرت موکی علیہ الصلوۃ والسلام کا وہی جواب کافی ہے۔ جو انہوں نے فرعون کے سوال میں فرمایا تھا۔ اللہ تعالی نے حضرت موسیٰ اور فرعون کا حال بیان کرتے ہوئے فرمایا ہے۔ قال فلم الله المقرون یا الاولی ن قال عِلْمُها عِنْدَ رَبِّی فِیْ کِتَابِ لَا یَضِلُّ رَبِّیْ وَلَا یَنْسَی

ایں قاعدہ یاد دار آنجا کہ خداست نہ جزونہ کل نہ ظرف نہ مظر وف است ترجمہ بیت یاد رکھو جس جا وہ خداوند برین ہے

ظرف و مظروف و جز و کل نہیں ہے

د نیامیں رویت واقع نہیں۔ کیونکہ یہ مقام اس دولت کے ظہور کی لیافت نہیں رکھتا۔ جوشخص دنیا میں رویت کے واقع ہونے کا قائل ہے۔ وہ جھوٹا اور مفتری ہے۔ اس نے حق تعالیٰ کے غیر کو حق جانا ہے۔ یہ دولت اگر اس جہان میں میسر ہوتی۔ تو دوسر وں کی نسبت حضرت کلیم اللہ علیہ الصلوٰۃ والسلام نیادہ حقد ارتھے اور جارے حضرت پیغیبر علیہ وعلیٰ آلہ الصلوٰۃ والسلام جو اس دولت سے مشرف ہوئے ہیں۔ تواس کا و قوع دنیا میں نہیں ہوا ہے۔ بلکہ بہشت میں گئے ہیں اور دیکھا ہے۔ جو عالم آخرت میں سے ہیں۔ و نیامیں نہیں دنیا میں دنیا ہے نکل کر آخرت کے ساتھ ملحق ہوگئے ہیں اور پھر دیکھا ہے۔ و نیامیں نہیں دیکھا کے دنیامیں وار آسانوں اور پہاڑوں اور دریاؤں اور درختوں اور میووں اور کانوں اور

(۱) کی محال ہے اس کا کو کا دورہ ہوں اور دیا ہے کہ استان کی معاملہ کا بیاتات کا پیدا کرنے والا ہے۔ آسان کو ستاروں کے ساتھ اور زمین کو انسانوں کے ساتھ آراستہ و پیراستہ کیا ہے۔ اگر بسیط ہے۔ تواسی کی ایجاد سے موجود ہواہے اور اگر مرکب ہے تو وہ بھی اس کے پیدا کرنے سے پیدا ہواہے۔ غرض اس نے تمام اشیاء کو عدم سے وجود میں لا کر حادث کیا ہے۔

حق تعالیٰ کے سواکس کے لئے قدم لیمی ہمیں اور نہ ہی اس کے سواکوئی چیز قدیم ہو سکتی ہے۔
تمام اہل ملت ماسوی اللہ کے حدوث پر اجماع رکھتے ہیں اور بالا تفاق حق تعالیٰ کے غیر کو قدیم نہیں جانے
اور جو شخص ان کے قدم کا قائل ہے۔ اس کو گر اہ اور کا فرجانتے ہیں۔ امام ججۃ الاسلام نے رسالہ منقذ عن
الفسلال میں اس بات کی تصریح کی ہے اور ان لوگوں کے لئے جو حق تعالیٰ کے غیر کو بھی قدیم جانتے ہیں
کفر کا تھم کیا ہے اور وہ لوگ جو آسانوں اور ستاروں وغیرہ کے قدم کے قائل ہیں۔ ان کی تکذیب قرآن
مجید میں ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ الله الذِی خَلَق السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا فِی سِتَّةِ اَیّامٍ مُمَّ

استوای عَلَی الْعَوْشِ (الله تعالی در بے جس نے آسانوں اور زمین کو اور جو کچھ ان کے در میان ہے چھ دنوں میں پیدا کیا ہے کھر عرش پر متمکن ہوا) قرآن مجید میں اس فتم کی آئیتیں بہت ہیں۔ وہ بہت ہی بوقوف اور نادان ہے جو اپنی ناقص عقل سے قرآنی نصوص کے برخلاف کرے۔ فَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللّهُ لَهُ نُورًا فَمَالَهُ مِنْ نُورٍ (جس کے لئے الله تعالی نے کوئی نور نہیں بنایا۔ اس کے لئے کوئی نور نہیں)

(2) جس طرح بندے حق تعالی کی مخلوق ہیں۔ای طرح بندوں کے افعال بھی ای کی مخلوق ہیں۔ کیونکہ اس کے غیر کے لئے خلق وپیدا کرنالائق نہیں اور ممکن سے ممکن کا وجود ہوناناممکن ہے کیونکہ ممکن ناطاقتی اور بے علمی کے ساتھ متصف ہے جوایجاد وخلق کے لاکق نہیں اور جو کچھ بندہ اپنے اختیاری افعال میں وخل رکھتا ہے۔ وہ اس کا کب ہے۔ جو بندے کی قدرت وارادہ سے واقع ہوا ہے۔ فغل کاپیدا کر نااللہ تعالیٰ کی طرف ہے ہاوراس کا کسب بندہ کی طرف ہے پس بندہ کا فعل اختیار ی بمعہ بندہ کے کسب کے حق تعالی کی بیدائش ہے اور اگر بندہ کے فعل میں اس کے کسب واختیار کا ہر گزدخل نہ ہو۔ توم تعش (رعشہ داروبلااختیار) کا حکم بیدا کرے گا۔جومحسوس دمشاہدہ کے برخلاف ہے۔ہم بداہت لینی صاف طور پر جانتے ہیں۔ کہ مر لغش (بے اختیار) کا فعل اور ہے اور مختار کا فعل اور بندہ کے فعل میں اس كى كىب كود خل دينے كے لئے اى قدر فرق كافى ہے۔ حق تعالى نے اپنى كمال مهر بانى سے اپنى خلق کو بندہ کے فعل میں بندہ کے قصد کے تابع بنایا ہے۔ بندہ کے قصد کے بعد بندہ میں فعل کا ایجاد فرماتا ہے۔ای لئے بنده مدح وملامت اور ثواب وعذاب کے لائق ہو تاہے اور قصد واختیار جوحق تعالی نے بنده کودیاہے۔ فعل وترک کی دونوں جہتیں رکھتاہے اور فعل وترک کی خوبی و برائی کوانبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی زبان پر مفصل بیان فرمایا ہے۔اب اگر بندہ ایک جہت کو اختیار کرے تووہ ضرور ملامت کے لاکق ہو گایا مدح وتعریف کے قابل اور شک نہیں کہ حق تعالی نے بندہ کوای قدر قدرت واختیار دیاہے۔جس سے ادامر ونواہی کو بجالا سکے۔ یہ ضروری نہیں کہ اس کو قدرت کا ملہ عطاکی جاتی اور پوراپورااختیار دیاجا تا۔ جو کچھ اور جس قدر چاہئے تھادے دیا ہو تاہے۔اس کا منکر بداہت وصراحت کا مخالف ہے اور اس کادل بیار ے کہ شریعت کے بجالانے میں عاجز اور درماندہ ہے گبُر عَلَى الْمُشْرِكِيْنَ مَاتَدْعُوْهُمُ اِلَيْهِ (مشر کوں پر وہ امر جس کی طرف توان کو بلاتا ہے بہت بھاری ہے) یہ مسئلہ علم کلام کے بوشیدہ مسائل میں سے ہے۔اس مسلد کا نہایت شرح وبیان یہی ہے۔جوان اور اق میں لکھا جاچکا ہے۔وَ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُوَقِقُ (الله تعالى توفيق دي والا م)جو کھ الل حق نے فرمايا ماس پر ايمان لانا جائے اور بحث وتكرار كوچھوڑديناچاہئے۔بيت

نه برجائے مرکب توال تاختن که جالا سر بائد اندا ختن ترجمہ بیت ہر اک جا مناسب نہیں حملہ کرنا

# کہ اکثر جگہوں سے مناسب ہے ڈرنا

(۸) انبیاء علیہم الصلاۃ والسلام تمام اہل جہان کیلئے سر اسر رحمت ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان کو خلق کی ہدایت کیلئے مبعوث فرمایا ہے اور ان بزر گواروں کے ذریعے بندوں کواپئی جناب پاک کی طرف بلایا ہے اور دار السلام کی طرف جو اس کی رضا کا مقام ہے۔ دعوت فرمائی ہے۔ وہ بہت ہی بد بخت ہے جو کریم کی دعوت کو قبول نہ کرے۔ ان بزر گواروں نے دعوت کو قبول نہ کرے۔ ان بزر گواروں نے حق تعالیٰ کی طرف ہے جو کچھ پہنچایا ہے۔ سب بچاور حق ہے۔ اس کے ساتھ ایمان لانا ضروری ہے۔ عقل اگرچہ ججت ہے لیکن جیت میں ناقص ججت کا ملہ و بالغہ انبیاء علیہم الصلاۃ والسلام ہی کی بعثت سے صاصل ہوئی ہے جس نے بندوں کیلئے عذر کا کوئی موقع نہیں چھوڑا۔ پینجبروں میں سے اول حضرت آدم علی نبیناوعلیہ الصلاۃ والسلام ہیں اور ان میں سے اخیر و خاتم الدیوت حضرت مجمدر سول اللہ علیہ ہیں۔

تمام انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ ایمان لانا چاہئے اور سب کو معصوم لیمی گناہ ہے پاک اور راست کو جانا چاہئے۔ ان بزر گواروں بیں سے کی ایک پر ایمان نہ لانا گویاان تمام پر ایمان نہ لانا ہے۔
کیونکہ ان کا کلمہ مشفق ہے اور ان کے دین کے اصول واحد ہیں۔ حضرت عیسیٰ علی نبیناوعلیہ الصلوٰۃ والسلام جو آسمان سے نزول فرمائیں گے۔ تو حضرت خاتم الرسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کی نثر بعت کی متابعت کریں گے۔ حضرت خواجہ فقشبند قدس سر جما کے کامل خلفاء بیس سے ہیں اور بروے عالم اور محدث بھی ہیں۔ اپنی کماب فصول ستہ میں معتبر نقل بیان کرتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علی نبیناو علیہ الصلوٰۃ والسلام نزول کے بعد امام ابو حنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مذہب پر عمل کریئے اور ان کے حلال کو حلال اور ان کے حرام کو حرام جانیں گے۔

(۹) فرشتے حق تعالی کے بزرگ بندے ہیں اور حق تعالی کی رسالت و تبلیغ کی دولت ہے مشرف ہیں اور جس چیز کاان کوامر ہے بجالاتے ہیں۔ حق تعالیٰ کی سرکشی اور نافر مانی ان کے حق ہیں مفقود ہے۔
کھانے، چینے، پہننے اور زن و مر دو توالد و تناسل سے پاک ہیں۔ حق تعالیٰ کی کتابیں اور صحیفے انہی کے ذریعے نازل ہوئے ہیں اور انہی کی امانت پر محفوظ و مامون رہے ہیں۔ ان سب پر ایمان لانا دین کی ضروریات ہیں ہے ہور اہل حق کے نزدیک ضروریات ہیں ہے ہور اہل حق کے نزدیک خاص انسان خاص فرشتوں سے افضل ہیں۔ کیونکہ ان کا وصول باوجود عوائق اور موانع کے ہواور فرشتوں کا قرب بغیر مز احمت اور ممانعت کے ہے۔ تشیج و تقدیس اگرچہ قد سیوں کا کام ہے لیکن جہاد کو فرشتوں کا کام ہے لیکن جہاد کو اس دولت کے ساتھ جمع کرنا کا مل انسانوں کا کام ہے۔ اللہ تعالیٰ فرما تاہے۔ فَضَلُ اللّٰهُ الْمُحَاهِدِيْنَ مَن وَجَادُ لَا اللّٰهُ الْمُحَامِدِيْنَ کَی وَرجہ فَن اللّٰهُ الْمُحَامِدِیْنَ کے ساتھ جہاد کرنے والوں کو بیٹھے والوں پر کئی ورجہ فضیات دی ہوادر ہر ایک کو حتی یعن اعلیٰ جزاکا کے ساتھ جہاد کرنے والوں کو بیٹھے والوں پر کئی ورجہ فضیات دی ہوادر ہر ایک کو حتی یعن اعلیٰ جزاکا

وعده دیاہے)۔

(۱۰) مخبر صادق علیہ الصلوة والسلام نے قبر و قیامت اور حشر و نشر اور دوزخ و بہشت کے احوال کی نسبت جو کچھ خبر دی ہے۔ سب سے ہے۔ آخرت پر ایمان لانا اللہ تعالیٰ کے ایمان کی طرح اسلام کی ضروریات میں سے ہے۔ آخرت کا محرصانع کا محر ہے اور قطعی کا فرہے۔

قبر کاعذاب اور اس کی تنگی وغیرہ حق ہے۔ اس کا منکر اگرچہ کافر نہیں لیکن بدعتی ضرورہے کیونکہ احادیث مشہورہ کا منکر ہے۔ قبر چونکہ دنیا و آخرت کے در میان برزخ ہے اس لئے اس کاعذاب بھی ایک لحاظ سے دنیا کے عذاب کے مشابہ ہے۔ جو انقطاع پذیر یعنی ختم ہونے والا ہے اور ایک اعتبار سے عذاب آخرت کی مانند ہے جو عذاب آخرت کی جنس سے ہے۔ اس عذاب کے زیادہ تر مستحق وہ لوگ ہیں جو بول سے پر ہیز نہیں کرتے اور نیز وہ لوگ جو لوگوں کی چغلی اور سخن چینی کرتے ہیں۔

(۱۱) قبر میں منکر و نکیر کاسوال حق ہے۔ قبر میں یہ بڑا بھاری فتنہ اور آزمائش ہے۔ حق تعالیٰ ثابت قدم رکھے۔ آمین

قیامت کے دن نیکوں کی شفاعت بروں کے حق میں اللہ تعالیٰ کے حکم ہے حق ہے پیمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا ہے۔ شَفَاعَتِی لِاَهْلِ الْگَبَانِدِ مِنْ اُمَّتِیْ یعنی میری شفاعت میری امت کے کبیرہ گناہ کرنے والوں کیلئے ہے۔

دوزن کاعذاب اور جنت کاعیش و آرام حق ہے۔ حماب کے بعد کافر بمیشہ کیلئے دوزخ کے عذاب میں رہیں گے۔ میں رہیں گے اور مومن بمیشہ کیلئے جنت کے عیش و آرام میں رہیں گے۔ مومن فاس آگرچہ اپنے گناہوں کی شامت سے پچھ مدت کیلئے دوزخ میں جائیگا۔ اور گناہوں کے موافق عذاب پائیگالیکن دوزخ میں ہمیشہ رہنااس کے حق میں مفقود ہے جس کے دل میں ذرہ بحر ایمان ہو گاوہ دوزخ میں ہمیشہ نہ رہے گا۔اس کے کام کا انجام رحمت پراور اس کامقام جنت میں ہو گا۔

ایمان و گفر کامدار خاتمہ پر ہے۔ بسااو قات ایسا بھی ہوتا ہے کہ تمام عمران دونوں صفتوں میں سے
ایک کے ساتھ متصف رہتا ہے اور آخر کاراس کی ضد سے بدل جاتا ہے۔ اِنَّمَا الْعِبْرَةُ لِلْحَوَاتِيْمِ
(اعتبار خاتمہ پر ہے) رَبَّنَا لَا تُوْغُ قُلُوْبَنَا بَعْدَ اِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً اِنَّكَ اَنْتَ
الْوَهَابُ (يَاالله تَوْبِدايت دے كر ہمارے دلوں كو مير هانه كراورا پنياس سے ہم پر رحمت نازل فرما۔ تو
برا بخشنے والا ہے)۔

(۱۲) ایمان سے مراد ہے تصدیق قلبی ان امور کے متعلق جودین کی ضرورت اور تواتر کے طور پر اعابت ہو بچے ہیں اور زبانی اقرار بھی ان امور کے ساتھ ضروری ہے جیسے کہ صانع کے وجود اور اس کی توحید پر ایمان لانا کہ آسانی کتابیں اور صحیفے حق ہیں اور انبیاء کر ام اور ملا تکہ عظام پر ایمان لانا اور آخرت پر ایمان لانا کہ آسان کا حشر ہوگا۔ دوزخ و بہشت کا دائی عذاب و آرام ہوگا۔ آسان بھیٹ جائیں گے، ستار ہے گر جائیں گے، زمین و پہاڑر برن وریزہ ہو جائیں گے ایسے ہی ایمان لانا کہ پنے و قتی نماز اور ان میں رکعتوں کی تعداد اور مال کی زکو قاور رمضان کے روزے اور راستہ کی توفیق حاصل ہونے بریت اللہ کا جج کرنا فرض ہے اور ایمان لانا کہ شر اب کا پینانا حق قتل کرنا ماں باپ کی نافر مانی، چور کی، زنا ، میں کھانا وغیرہ حرام ہیں۔جو وین کی ضروریات میں سے ہیں اور تواتر کے ساتھ بیسے ہیں اور تواتر کے ساتھ بیسے ہیں۔

(۱۳) مومن گناہ کبیرہ کے کرنے ہے ایمان سے خارج نہیں ہو تااور کافر نہیں ہو تاکبیرہ کو حلال جاننا کفر ہے اور اس کا کرنافتق ہے۔

اپنے آپ کو مومن برحق جاننا چاہے لینی اپنایان کے جُوت و تحقیق کا اقرار کرنا چاہے اور کلمہ استثناء لینی انتخاب کلمہ استثناء لینی انتخاب کلمہ استثناء لینی انتخاب کا میں بھی شک پایا جاتا ہے اور ایمان کے شوت کے ساتھ منافات رکھتا ہے اگر چہ استشناء کو خاتمہ کی طرف راجع کرتے ہیں جو مبہم ہے۔ لیکن شوت حالی کے شبہ سے بھی خالی نہیں۔ پس احتیاط شک و شبہ کے ترک میں ہے۔

(۱۴) حفرت خلفاءار بعد کی افضلیت ان کی خلافت کی تر تیب کے موافق ہے کیو نکہ تمام اہل حق کا اجماع ہے کہ پیغیبروں کے بعد تمام انسانوں میں سے افضل حفرت صدیق رضی اللہ تعالی عنہ ہیں اور ان کے بعد حضرت فاروق رضی اللہ تعالی عنہ ۔افضلیت کی وجہ جو پچھ اس فقیر نے سمجھی ہے وہ فضائل ومنا قب کی کثرت نہیں ہے بلکہ ایمان میں سب سے سابق ہونا اور دین کی تائید اور مذہب کی ترقی کے لئے سب سے تریادہ مال وجان کو خرج کرنا ہے۔ کیو نکہ سابق گویادین کے امر میں لاحق کا استاد ہے۔

حضرت خیر البشر علیہ الصلوۃ والسلام کے اصحاب کے در میان لڑائی بھگڑوں کو نیک وجہ پر محمول کرناچاہے اور ہواوہوں اور حب جاہ وریاست اور طلب رفعت و منز لت سے دور سمجھناچاہئے۔ کیونکہ یہ نفس امارہ کی رذیلہ اور کمینہ خصلتیں ہیں۔اور انئے نفس حضرت خیر البشر علیہ الصلوۃ والسلام کی صحبت میں پاک وصاف ہو بھے تھے۔البتہ اس قدر کہاجاسکتاہے۔ کہ ان لڑائی جھگڑوں میں جو حضرت امیر کی خلافت میں واقع ہوئے تھے۔ حق حضرت امیر کی جانب تھااور ان کے مخالف خطاپر تھے لیکن یہ خطاخطاءِ اجتہادی کی طرح طعن وملامت سے دور ہے۔ پھر فسق کی طرف منسوب کرنے کی کیا مجال ہے کونکہ صحابہ سب کے سب عدول ہیں اور سب کی روایات مقبول ہیں۔ حضرت امیر کے موافقوں اور کوانفوں کی روایات مقبول ہیں۔ حضرت امیر کے موافقوں اور میں کودوست جاننا چاہئے۔ کیونکہ ان کی دوست چھر علیہ السلام کی دوست کی تھیجہ ہے۔ رسول خدا علیہ علیہ وسلے کودوست رکھا اس نے میری محبت کے باعث ای کودوست رکھا اور ان کی بغض ودشمنی سے بچناچاہئے۔ کیونکہ ان کا بغض سے حرسول خدا علیہ وسلم کا بغض ہے۔ رسول خدا علیہ وسلم کیا تو میں کیا گھر کے۔ رسول خدا عدا علیہ وسلم کیا تو میں کے مقبول ہے۔ رسول خدا علیہ وسلم کیا تو میں کیا گھر کے کو تکہ ان کا بغض ہے۔ رسول خدا علیہ وسلم کیا تو میں کوروست کیا گھر کے۔ رسول خدا علیہ وسلم کیا گھر کیا گھر کیا گھر کے کوروست کیا گھر کیا گھر کیا گھر کیا گھر کیا گھر کی کوروست کیا گھر کیا گ

اعتقاد کے در ست کرنے کے بعد انال کا بجالانا بھی ضروری ہے۔ پیغیبر علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمايا ب كداسلام كى بناءيا ي چيزوں پر ب-اول لا إلة إلا الله مُحمّد رُّسُولُ الله كى شهادت دينا\_ يعنى ان تمام باتول پرایمان واعتقاد ر کھناجو حضرت محدر سول الله عظی کی تبلیغ سے ثابت ہو کی ہیں جیسے کہ گزر چکا۔ دوسرے پانچوں نمازوں کا ادا کرناجو دین کاستون ہیں۔ تیسرے مال کی زکوۃ دینا چوتھے ماہ مبارک رمضان کے روزے رکھنا۔ پانچویں بیت اللہ کا حج کرنا۔ اللہ تعالی اور اس کے رسول پر ایمان لانے كے بعد نماز تمام عباد تول سے بہتر عبادت ہے۔اور ايمان كى طرح فى حدِدًا ته حسن وخوب ہے - برخلاف دوسرى عبادتول كے كه ان كاحسن وخولى ذاتى نہيں \_طہارت كامله كے بعد جيسے كه كتب شرح میں ظاہر ہو چکا ہے۔ بڑی کو شش اور اہتمام سے نماز کو اواکر ناچاہے اور قرات ور کوع و مجود اور قومه وجلسه اورتمام اركان ميں بڑي احتياط كرني چاہئے۔ تاكه كامل طور پر ادا ہوں اور ركوع و جود و قومه وجلسہ میں سکون وطمانیت یعنی آرام کو لازم جانتا چاہئے اور سستی اور بے پروائی ہے ادانہ کرنی چاہئے۔ نماز کواول وقت میں ادا کریں اور ستی وجہالت سے تاخیر کو پندنہ کریں بندہ مقبول وہی ہے جو مولیٰ کا امر ہوتے ہی اس کاامر بجالائے۔امر کے بجالانے میں دیر کرتا ہے ادبی اور سر کثی ہے۔ فقد کی فاری كتابين ترغيب الصلوة ويتسير الاحكام وغيره ہروقت اپنياس تھيں اور مسائل شرعيہ كوان ميں ہے دىكھ کر ان پر عمل کریں۔کتاب گلستان وغیرہ فقہ کی فارسی کتا بوں کے مقابلہ میں فضول وبریکار ہیں۔ بلکہ ضروری امر کے سامنے لا لیتی ہیں۔ دین میں جس امرکی حاجت اور ضرورت ہے اس کو جانتا جا ہے اور اس کے سوااور طرف التفات نہ کرنی چاہئے۔ نماز تہجد بھی اس راہ کی ضروریات میں سے ہے کو مشش كري كه ترك نه مونے پائے۔اگر ابتداء ميں بيدام مشكل نظر آئے اور اس وقت بيداري ميسر نه موسكے ۔ تواپ خدمتگاروں میں ہے کی کواس امر کے لئے مقرر کریں کہ اس وقت آپ کو جگادیا کرے اور آپ کو نیند میں نہ رہنے دے۔ چند روز کے بعد بیداری کی عادت ہو جائیگی اور اس تکلف و تعمل کی حاجت نہ رہے گی۔جو شخص بچھلی رات کو بیدار ہوناچاہے۔اسے چاہئے کہ نماز خفتن کے بعد اول شب کو سو جائے اور بیہودہ امور میں مشغول ہو کر جاگتانہ رہے اور سوتے وقت توبہ واستغفار والتجا و تضرع کیا کریں اور گناہوں اور معاصی کویاد کیا کریں اور اپنے عیبوں اور قصوروں کو سوچیں اور آخرت کے عذاب

کاخوف کریں اور دائمی رخ والم سے ڈریں اور حق تعالیٰ کی بارگاہ سے عفو و مغفرت طلب کریں۔ سو بار کلمہ استغفارولى توجد كے ساتھ زبان پر لائيں۔اَسْتَغْفِرُ اللهَ الْعَظِيْمَ الَّذِي لَا إلهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ وَ أَتُوْبٌ إِلَيْهِ ويكريعني عصر كے اداكرنے كے بعد بھى كلمه استغفار سوبار پڑھاكريں اور خواہ وضو ہويانہ ہو اس كلمه استغفارك وروكوترك ندكري - حديث مين آياب طُوْبني لِمَنْ وَجَدَ فِي صَحِيْفَتِهِ استِغْفَارٌ كَثِيرٌ (مبارك به وه فخص جس كے عمل نامه ميں بہت استغفار ہو) نماز جاشت بھى اگر اواكى جائے توبری اعلی دولت ہے کو شش کریں کہ کم از کم دور کعت نماز چاشت ہمیشہ کے لئے ادا ہو سکیں۔ نماز چاشت کی اکثر رکعتیں تہجد کی طرح بارہ رکعتیں ہیں اور وقت و حال کے موافق جتنی ادا ہو سکیس غنیمت ہے۔ کوشش کریں کہ ہر فرضی تماز کے اداکر نے کے بعد آیت الکری پڑھی جائے۔ حدیث میں آیاہے کہ جو کوئی ہر فرضی نماز کے بعد آیت الکری پڑھے اس کو موت کے سوا بہشت میں داخل ہونے سے کوئی چیز نہیں روکتی۔ نیز پنجگانہ نمازوں میں سے ہر نماز کے بعد تینتیں دفعہ کلمہ تنزیہ سجان اللہ اور تينتيس باركلمه تحيد الحمد الله اور تينتيس باركلمه تكبير الله أكبر كبيس اوراً يك بار لا إلة إلا الله و حده لا شَرِيْكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكَ وَلَهُ الْحَمْدُ يُحْيِي وَيُمِيْتُ وَ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيْرٌ كَبِيل تاكر سوك تعداد پوری ہو جائے نیز ہر دن اور ہر رات کو سوبار سجان اللہ و بحدہ کہیں کہ اس کا بہت ثواب ہے۔ نیز صبح کے وقت أيك وفعد يه يرهيس - ٱللَّهُمُّ مَا أَصْبَحَ لِي مِنْ نِعْمَةٍ أَوْباَحَدٍ مِنْ خَلْقِكَ فَمِنْكَ وَحْدَكَ لَا شَرِيْكَ لَكَ فَلَكَ الْحَمْدُ وَلَكَ الشُّكُو (بِالله آج صَح كوجو نعمت جَھے ياتيرى خلقت ميس سے كى كو پیچی ہے۔وہ تیری اس طرف ہے ہے توایک ہے تیراکوئی شریک نہیں پس تیرے ہی لئے حمد ہاور تیرے بی لئے شکر ہے)اور شام کے وقت اللّٰهُمَّ اَصْبَحَ کی بجائے اللّٰهُمَّ اَمْسٰی کہیں اور تمام کریں۔ حدیث نبوی میں آیا ہے جو کوئی اس دعا کو دن میں پڑھے گااس دن کا شکر ادا ہو جائے گااور جو کوئی رات کو پڑھے گااس رات کا شکر ادا ہو جائے گااور ور د کے لئے ضروری نہیں کہ طہارت ووضو کے ساتھ پڑھیں بلکہ رات اور دن کے اس ور د کو جس وقت جا ہیں بجالا ئیں۔

مال کی زکوۃ دینا بھی دین کی ضروریات میں سے ہے۔ رغبت و سنت سے زکوۃ کے مصارف میں پہنچانی چاہئے۔ جب منعم حقیقی جل شانہ نے فرمایا ہے کہ میر سے عطیہ اور انعام کے چالیس حصوں میں سے ایک حصہ فقر او مساکین کو دیں اور میں تم کواس کے عوض براا جراورا چھی جزادوں گا۔ تو پھر وہ شخص بہت ہی جا انصاف اور سرکش ہوگا۔ جواس تھوڑے سے حصہ کے اداکر نے میں تو قف کرے اور اس کے دینے میں بخل اختیار کرے اس فتم کے تو قف جو شر عی احکام کے بجالا نے میں ظاہر ہوتے ہیں ان کا بعث دلی بیاری ہے یا آسانی منز لہ احکام کیسا تھ یقین نہ کرناصرف کلمہ شہادت کا کہنا ہی کافی نہیں۔ باعث دلی بیاری ہے یا آسانی منز لہ احکام کیسا تھ یقین نہ کرناصرف کلمہ شہادت کا کہنا ہی کافی نہیں۔ منافق بھی اس کلمہ کو کہتے تھے۔ دلی یقین کی علامت رضاور غبت سے احکام شرعی کا بجالانا ہے۔ ایک

حیتل جوز کوۃ کے اداکرنے کی نیت پر کسی فقیر کودیں ان لاکھ جیتل کے خرچ کرنے سے بہترہے جواس نیت کے بغیر دیں کیونکہ اس کادینا فرص ہے اور اس کادینا نفل۔ فرض کے مقابلہ میں نفل کی تنتی میں نہیں ہے کاش کہ ان کے در میان وہی نسبت ہوتی جو قطرہ کو دریائے محیط کیساتھ ہوتی ہے۔ مگر نہیں سے شیطان لعین کے مکرو فریب ہیں کہ لوگوں کو فرائض سے ہٹا کر نوافل کی طرف رہنمائی کرتا ہے اور ز کو ہے روک رکھتا ہے۔ماہ مبارک رمضان کے روزے بھی اسلام کے واجبات اور دین کی ضروریات میں سے ہیں۔ان کے اداکرنے میں بڑی کوشش کرنی چاہئے اور بیہودہ عذروں سے روزہ ترک نہ کرنا حیاہے۔ حضرت پغیبر علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا ہے کہ روزہ دوزخ کی آگ سے ڈھال ہے اور اگر بیاری یا کسی اور ضروری مانع کے باعث روزہ قضا ہو جائے توبلا توقف اس کی قضااد اکرنی چاہے اور سستی اور غفلت سے نہ چھوڑنا چاہئے۔انبان اپنے مولی کا ہندہ اور غلام ہے۔خود مختار مہیں ہے۔اس کو اپنے مولیٰ کے اوامر ونواہی کے بموجب زندگانی بسر کرنی چاہئے تاکہ نجات کی امید ہوسکے اور اگرابیانہ کرے گا توبندہ سرکش ہوگا۔ جس کی سزاطرح طرح کے عذاب ہیں۔اسلام کاپانچواں رکن بیت اللہ کا ج ہے۔ اس کی بہت می شرطیں ہیں۔جو کتب فقہ میں مفصل طور پر درج ہیں۔ شرطوں کے موجود ہونے پراس كاداكرناضرورى ب\_ حضرت يغيمر عليه الصلوة والسلام في فرماياب كد فج يهلي تمام كنابول كوكراديتا ہے۔ غرض شرعی عل وحرمت میں بوی احتیاط کرنی چاہئے اور جس چیزے صاحب شریعت علیہ الصلوة والسلام نے روکا ہے اس سے اپنے آپ کو رو کنا چاہئے۔ اور شرعی حدود کی محافظت کرنی چاہئے۔ اگر سلامتی اور نجات مطلوب ہے۔ بیر خواب خر گوش کب تک ہو گی اور غفلت کی روئی کب تک کانوں میں پڑی رہے گی۔ آخرایک دن اس نیندہے جگادیں گے اور غفلت کی روئی کانوں سے نکال ڈالیس گے۔اس وقت ندامت وحرت کے سوا کچھ ہاتھ نہ آئے گااور خجالت وخسارت کے سوا کچھ حاصل نہ ہوگا۔ موت نزدیک ہے اور آخرت کے طرح طرح کے عذاب تیار اور آمادہ بیں۔ مَنْ مَاتَ فَقَدْ قَامَ قِیَامَة" (جومر گیااس کی قیامت آگئ) پیشتراس کے کہ آپ کو بیدار کریں (اوراس وقت کا جاگنا کچھ فا کدہ نہ دے گا) بیدار ہو جائے اور شروع کے او امر ونوائی کے موافق عمل کریں اور آخرت کے طرح طرح کے عذابول سے این آپ کو بچائے۔ الله تعالی فرماتا ہے۔ قُوْا اَنْفُسَكُمْ وَ اَهْلِيْكُمْ نَارًا وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَالْمِعِجَارَةُ (لِعِنَى اپني جانوں اور اپنے اہل وعیال کواس آگ ہے بچاؤ۔ جس کا ایند ھن آدمی اور پھر بیں) عقائد کے درست کرنے اور شریعت حقہ کے مطابق اعمال صالحہ کے بجالانے کے بعدایے او قات کوذ کرالہی جل شانہ ہے آبادر کھناچاہئے اور اس کی یاد سے فارغ وغا فل نہ ہو ناچاہئے۔ ظاہر کواگر خلق کے ساتھ مشغول رکھیں تو چاہئے کہ باطن حق تعالی کے ساتھ مشغول ہواوراس کی یاد سے لذت پانی چاہے۔ ہمارے حضرات خواجگان قدس سر ہم کے طریقہ میں مبتدی کویہ دولت شیخ کامل مکمل کی

صحبت میں پہلے ہی قدم میں اللہ تعالی کی عنایت سے حاصل ہو جاتی ہے امید ہے کہ آپ کو بھی اس بات کا لیقین حاصل ہوا ہوگا۔ بلکہ پچھ نہ پچھ حصہ ملا ہوگا۔ غرض جو پچھ آپ کو حاصل ہے اس کو حفاظت سے رکھیں اور اس کا شکر اوا کریں اور زیادتی کے امید وار رہیں۔ چو نکہ حضرات نقشبندیہ قدس سر ہم کے طریقہ میں اندران نہایت در بدایت (ابتداء میں انتہادرج) ہے۔ اس لئے اس طریق میں تھوڑا بھی بہت ہے کیونکہ ابتداء میں انتہاکی خبر مل جاتی ہے۔ لیکن مبتدی کے لئے ضروری ہے کہ خواواس کو بہت پچھ حاصل ہواس کی نظر میں تھوڑا ہی دکھائی دے۔ لیکن اس کے شکر سے عافل نہ رہے۔ اس کا بھی شکر اوا کرے اور زیادتی کا بھی طالب رہے۔ ذکر قلبی سے اصلی مقصودیہ ہے کہ ماسوائے حق کی گرفتاری اور تعلق جو دلی بھاری ہے۔ ول سے دور ہو جائے جب تک یہ گرفتاری دور نہ ہو۔ ایمان کی حقیقت کا پت نہیں لگنا اور شریعت کے اوام و نوا ہی کے اوا کرنے میں سہولت و آسانی حاصل نہیں ہوتی۔ بیت

ذکر گوذکر تاتراجان است ترجمہ بیت ذکر کرذکر جب تلک جان ہے ول کی پاکی یہی ذکر رحمان ہے

پوری شرائط کے ساتھ اداکرینگے اور شرعی عل وحرمت میں حتی المقد در آختیاط کرینگے۔ توامید ہے کہ اس امر کا جمال ظاہر ہو جائے گااور آپ خود بخود اس طرف راغب ہو جائیں گے دوسری وجہاس فتم کی تضحوں کے لکھنے سے بیہ کہ اگران نصحتوں کے موافق عمل نہ ہوسکے تواپنے قصور و نقص کا قرار ہی حاصل ہو گااور پہ بھی بڑی دولت ہے۔ بیت

ہر کس کہ بیافت دولتے یافت عظیم و آنکس نیافت در دنایافت بس است ترجمہ بیت جس نے پایاس کو گویال گی دولت عظیم اور جس نے کچھ نہ پایا پالیا در دالیم

اس مخص سے اللہ کی پناہ جونہ پائے اور اپنے نہ پانے سے رنجیدہ نہ ہواور کچھ نہ کرے اور اپنے نہ کرنے سے پشیمان نہ ہو۔ ایسا مخص جاہل سرکش ہی ہے۔ جس نے بندگی کی رسی سے اپنے سرکواور غلامی کی قید سے اپنے پاؤل کو ذکال لیا ہے۔ رَبَّنَا اَتِنَا مِنْ لَلُهُ نُكَ رَحْمَةً وَ هَیْ لُنَا مِنْ اَمْوِنَا رَسَدًا۔ (یااللہ تو این اللہ تو این اللہ تو این اللہ تو این اللہ تو اللہ تو اللہ تو اللہ تو اللہ اللہ تا تھا کہ کچھ کھا جائے لیکن جب آپ کا کمال رغبت و شوق دیکھا اس لئے تکلف کے ساتھ اپنے آپ کو اس امر پر لا کر چند سطریں لکھ کر کمال الدین جسین کے حوالہ کی ہیں۔ حق تعالیٰ آپ کو اس کے مطابق عمل عطافر مائے۔ وَ السَّدُامُ عَلَیٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدی (سلام ہو اس مخص پر جس نے ہدایت اختیار کی)۔

# مكتوب ١٨

ماسوا ہے بے تعلق ہونے اور طالبان حق کی صحبت پر ترغیب دینے کے بیان میں سیادت پناہ میر محمد نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے:

الْحَمْدُ لِلْهِ رَبِ الْعَلَمِيْنَ دَائِمًا عَلَى كُلِّ حَالٍ فِي السَّوَّآءِ وَالطَّوَّآءِ (رِنَّ وَخُوثَى مِيل بِرِ حَالَ مِيل الله رَبِ العَالَمِين كَ حَدَبِ) آپ كاصحف شريف معه بديد كے جوسليمان كے بمراه ارسال كيا تھا۔ پنچادالله تعالى آپ كو برناء خير دے آپ نے كھا تھا كہ اس سفر سے مقصود بعض ان مقاصد كا حاصل بونا تھا۔ جن كا حاصل بونا مشكل تھا۔ آپ اميدوار بيں۔فَاِنَّ مَعَ الْعُسُو يُسُواً إِنَّ مَعَ الْعُسُو يُسُواً اِنَّ مَعَ الله عَنِما فرمات (كيونكه سَكَى كَ ساتھ آسانی ہے این عباس رضی الله عنها فرمات بیں۔ لَنْ يَغْلِبَ عَسُو يُسُويُن (دو آسانيوں پر ايک تھی جھی غالب نہيں آ عتی) فقير اپنا احوال پر مال کو کيا لکھا ور کيا دوستوں کو بے مزہ کرے تاہم الله تعالى کا برار ہزاد شکرے کہ عين بلا ميں عافيت حاصل ہے۔فَسُبْحَانَ اللهِ مَنْ جَمَعَ يَيْنَ الضِّدَيْنِ وَ قَوْنَ بَيْنَ الْمُتَنَافِينِيْنِ (پاک ہے وہ ذات جس خاصل ہے۔فَسُبْحَانَ اللهِ مَنْ جَمَعَ يَيْنَ الضِّدَيْنِ وَ قَوْنَ بَيْنَ الْمُتَنَافِينِيْنِ (پاک ہے وہ ذات جس خور دوضدوں کو جُع کر ديا اور دو مخالف چيزوں کو ملاويا) ايک دن فقير قرآن مجيد کی تلادت کر رہا تھا کہ يہ يہ دے دوضدوں کو جُع کر ديا اور دو خالف چيزوں کو ملاويا) ايک دن فقير قرآن مجيد کی تلادت کر رہا تھا کہ يہ دوخور دون کو مذات جو دوخور دون کو مذات جو دوخور دون کو مذات جو دوخور دون کو مذات کو دوخور دون کو مذات کو دوخور دون کو مذات کو دوخور دون کو دوخور دون کو دوخور دونور کو دونور کو مذات کو دوخور دونور کو دونور دونور کو دوخور دونور کو دونور دونور کو د

آيت آئي ـ قُلْ إِنْ كَانَ ابَاؤُكُمْ وَ ٱبْنَاؤُ كُمْ وَ اِنْحَوَانُكُمْ وَازْوَاجُكُمْ وَ عَشِيْرَتُكُمْ وَ آمُوَالُ دِافْتَوَ قَتْمُوْهَا وَ تِجَارَةً تَخْشُوْنَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنُ تَرْضَوْنَهَا اَحَبَّ اِلْيَكُمْ مِنَ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ جِهَادٍ فِيْ سَبِيْلِهِ فَتَرَبُّصُوا حَتَّى يَاتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَاسِقِيْنَ (كه الرَّتْهار عباب، بیٹے، بھائی، بیویاں، کنبہ اور وہ مال جوتم نے جمع کئے ہیں اور تجارت جس کے نقصان سے تم ڈرتے ہو اور مکان جن کوتم پند کرتے ہواللہ اور اس کے رسول اور جہاد فی سبیل اللہ کی نسبت تم کوعزیز ہیں۔ تو پھر منتظرر ہو کہ اللہ تعالیٰ کاامر آجائے اور اللہ تعالیٰ فاسقوں کو بھی ہدایت نہیں دیتا)اس آیت کریمہ کے پڑھنے سے بہت گرید اور خوف غالب آیا۔ای اثناء میں اپنے حال کا مطالعہ کیا۔ویکھا کہ ان تعلقات میں ہے کوئی تعلق نہیں رہا۔ اگر سب کے سب تلف ونا چیز ہو جائیں۔ توکوئی ایساامر پندنہ کرے گاجس کا کرنا شریعت میں برامعلوم ہو اور ان امور کو اس امریر اختیار نہ کرے گا باقی التماس سے ہے کہ جب یار ہمارے ساتھ خدا کے لئے محبت رکھتے ہیں توہمیں بھی چاہئے کہ انکو آزردہ نہ کریں۔ بلکہ ناز کیساتھ ر تھیں اور ان کے ظاہری باطنی احوال کی خرر تھیں۔ حدیث قدی مشہور ہے۔ یا دَاؤدُ إِذَا رَفَيْتَ لِيْ طَالِبًا فَكُنْ لَهُ خَادِمًا (اعداؤد جب توكوئي مير اطالب و كيف تواس كي خدمت كر)ان ك حال بريمل کی نسبت زیادہ توجہ رکھیں اور لا پروائی اور تغافل کو دور کریں اور لکھیں کہ اقربیت والا مکتوب آپ کی سمجھ میں آیا ہے یا نہیں۔ اگر سمجھ میں آگیا ہو تو بہتر ورنہ شک و تردد کے مقامات کو تشخیص کر کے لکھیں۔اس سے زیادہ کیا لکھاجائے۔اللہ تعالیٰ سے دعاہے کہ اللہ تعالیٰ آپ کوسلامت وعافیت اور ثبات و استقامت عطاكر اورزياده زياده توفيق بخشے اور آپ كاخاتمه نيك كرے والسلام

## مكتوب ١٩

حق تعالی کی قضا پر صبر ورضا کے بیان میں سیادت پناہ میر محمد نعمان کی طرف صادر

فرمایاب:

تمہارے اپنم ہاتھوں کی کمائی کے باعث ہے اور بہت کو معاف کرتا ہے) پس اپنے افعال سے اللہ تعالیٰ عَفَو " یُجِبُّ کے سامنے تو بہ و استغفار کریں اور اس سے عفوو عافیت طلب کریں۔ فَانِّه ، تَعَالیٰی عَفَو " یُجِبُّ الْعُفُو (کیونکہ اللہ تعالیٰ معاف کرنے والا ہے اور عفو کو دوست رکھتا ہے) اور جہاں تک ہو سکے بلا سے بچیں۔ کیونکہ اس مصیبت سے جو طافت سے بڑھ کر ہو۔ بھاگنا نبیاء علیم الصلاة والسلام کی سنت ہوں ہم عین بلا میں عافیت کیماتھ ہیں۔ اس بات پر اللہ تعالیٰ کی حمد اور اس کا احسان ہے۔ وَ السَّلامُ عَلَیْکُمُ وَ عَلَیٰ سَائِو مِن النَّبَعَ اللهُ للهِ الصَّلُواتُ وَ التَّسْلِيْمَاتُ وَ عَلَیٰ سَائِو مِن النَّبَعَ اللهُ للهِ الصَّلُواتُ وَ التَّسْلِيْمَاتُ الْعُلیٰ (آپ پر اور ان تمام لوگوں پر جنہوں نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفیٰ علیہ کی متابعت کو لازم پکڑا سلام ہو)۔

مكتوب ۲۰

ہمت کی بلندی اور تمام نعتوں کے وصول کواپنے پیرکی طرف راجع کرنے کے بیان میں مولانا امان اللہ کی طرف صادر فرمایا ہے:

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى (الله تعالَى كى حمد نج اور اس كے بر كزيده بندوں پر سلام ہو) برادرم شیخ امان الله كا كمتوب پہنچا۔ آپ نے اپنا حوال و مواجيد كى نسبت جو كچھ لكھا تھا۔ سب واضح ہوا۔ آپ سے ان امور کی زیادہ امید ہے۔جو کچھ عطافر مائیں۔منت وادب سے قبول کرنا چاہے اور تضرع وزاری والتجاوا کسارے هل من مزید کہتے ہوئے زیادتی اور مقام فوق کاسوال کرناجاہے اور احکام شرعیہ کے بجالانے میں بڑی رعایت و کوشش کرنی جائے۔ کیونکہ احوال کے صادق ہونے کی علامت شریعت کی استقامت ہے۔اس واقعہ کی تعبیر جو آپ نے عالم مثال سے لکھاتھا معاملہ کے نزدیک م-وَالْاَمْرُ إِلَى اللهِ سُبْحانَهُ (حقيقت حال الله تعالى بى جانتا ب) چونكه آپ صحبت ميل بهت رب ہیں۔اس لئے اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ آپ کی نظر بلند ہے۔ بچوں کی طرح جو زو مویز پر فریفتہ نہیں موت\_إِنَّ اللَّهَ سُبْحَانَهُ يُحِبُّ مَعَالِي ٱلْهِمَمِ (الله تعالى بلند بمتول كودوست ركمتام) برادرم حافظ مبدی علی کی نسبت حضرت عیسی علی نبیناو علیه الصلوة والسلام کی تربیت کاواقعہ جو آپ نے لکھا تھا۔ ہاں حافظ ہمارے طریق کے ساتھ بہت منا بت رکھتاہے۔لیکن اس قدر جاننا ضروری ہے کہ دولت اگرچہ بظاہر کسی جگہ سے پہنچے۔ در حقیقت اس کواپے شخ کی طرف منسوب کرناچاہے تاکہ توجہ کا قبلہ پراگندہ نہ ہواور کار خانہ میں خلل نہ پڑے اور جس جگہ ہے کوئی فیض پہنچے۔اس کواپنے پیر بی سے جاننا چاہئے کیونکہ وہ ہر صورت میں جامع ہے اور جو تربیت ظاہر ہوتی ہے در حقیقت اس کی طرف سے ہے۔اس مقام پر اکثر طالبوں کے قدم پیسل جاتے ہیں اس مقام سے بخو لی واقف ہو ناچاہئے تاکہ وسمن لعین موقع پاکر پراگندہ نہ کرے آپ نے سنائی ہوگا ہر کہ یک جاست ہمد جاست وہر کہ ہمد جاست نی جانیست۔ یعنی جوایک

# جگہ ہے وہ سب جگہ ہا اور جو سب جگہ ہے وہ کی جگہ بھی نہیں۔ حافظ کو دعا پہنچا کیں۔والسلام مکتوب ۲۱

بعض ان سوالوں کے جواب میں جو ضمیروں کے ساتھ حق تعالیٰ کے مشار ''الیہ ہونے اور زاہدوں کی فضیلت اور حق تعالیٰ کی اپنی ذات کے علم کی کیفیت میں کئے گئے تھے۔میر محمد نعمان کی طرف صادر فرمایاہے:

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كى حمر إوراس ك بركزيده بندوں پر سلام ہو) آپ نے پوچھاتھا کہ جب ظلی اشیاء اپنی اہیت سے اشیاء نہیں ہیں۔ بلکہ اپنے اصل کی ماہیت سے قائم ہیں۔ توجائے کہ اشیاء کامشار "الیہ لفظ هُوَ وَأَنْتَ وَ أَنَّا سے وہی اصل ہو۔اس وقت بعض ان صفات کاجواس اصل کے نامناسب ہیں۔ ضمیروں پر حمل کرنا کس طرح صادق آتا ہے۔ جیسے كه أنَّا اكِل وأنَّا نَائِم "-جاناجائ كه ظل در حقيقت الرجد الى اصل عد قائم ب-ليكن اس ظليت كا ثبوت خواہ مرتبہ حس وخیال ہی میں ہو۔ ہمیشہ قائم ہے اور اس کی ظلیت کے احکام کے لئے دوام وبقا ثابت ہے وَخُلِقْتُمْ لِلْاَرْبَدِ اس امر برگواہ ہے۔ظلیت کے اعتبار سے ان صفات کا ضمیروں پر حمل کرنا جائزے۔ کیونکہ وجود کے ہر مرتبہ کا حکم جداہے اور جو کچھ خدامیں گم ہے خدا نہیں ہے۔ دوسرے آپ نے اس مدیث قدی کے معنے پوچھے تھے۔جو زاہدوں کی فضیلت میں وارد ہوئی ہے۔اس مدیث کے لفظی معنے ظاہر ہیں۔اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے کچھ دور نہیں کہ بعض لوگوں کواس فتم کے فضائل اور خصائص وکرامات کے ساتھ مخصوص کرے اور ایے ایے در جات ومراتب عطافرمائے کہ دوسرے لوگ رشک کریں اور ان کی گنتی میں جو آپ کا ترود تھا کوئی ترود کا مقام نہیں۔ حضرت خیرالبشر علیہ الصلوة والسلام كى امت ميں سے بہت سارے لوگ بے حساب بہشت ميں جائيں گے چنانچہ حدیث تھیج میں آیا ہے کہ میری امت میں سے ستر ہزار آدمی بے حساب جنت میں جائیں گے۔ حاضرین نے پوچھا كريار سول الله وه كون لوگ ين \_رسول الله عليه في فرمايا - الله يُن لَا يَكَيُّون وَ لَا يَسْتَرْفُون وَ عَلَى رَبِّهِمْ يَتُوَكَّلُونَ (وولوگ بین جوندداغ دیت بین اورندافسون پڑھتے بین اوراپ رب پر تو کل کرتے ہیں)اس مقام میں سر عظیم ہے جس کا ظاہر کرنامصلحت سے دورہے کیونکہ اکثر لوگوں کے فہم سے بعید ہے۔ اگر ملا قات کا موقع ملا تویاد و لانار و برو کھے اس کا بیان کیاجائے گااس سر کا تھوڑ اساحال دفتر دوم کے مكتوبات ميں ے كى مكتوب ميں درج ہوچكا ہے۔ اگر مل سكے تووباں سے ديكھ ليس آپ نے يہ بھى پوچھا تھا کہ حق تعالی کاعلم اپنی ذات کی کنہ کو محیط ہو سکتا ہے یا نہیں۔ اگر ہو سکتا ہے توحق تعالی کامتناہی اور محدود ہونالازم آئےگا۔جانناچاہے کہ علم کی دوقشمیں ہیں ایک حصولی، دوسری حضوری، محال ہے کہ علم حصولی حق تعالی کی ذات کی کنے کے متعلق ہو کیو نکہ اس سے احاطہ اور تنابی لازم آتی ہے لیکن جائز ہے

کہ حق تعالی کاعلم حضوری حق تعالی کی ذات کی کنہ کے متعلق ہواور کوئی تناہی لازم نہ آئے۔والسلام محتوب ۲۲

اس بیان میں کہ مشر کوں کی نجاست ہے مرادان کا باطنی خبث اور ان کی بداعتقادی ہے نہ کہ ان کا نجس العین ہونا۔ ملا مقصود علی تبریزی کی طرف صادر فرمایا ہے:

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى (الله تعالى كى حد ب اور اس ك بركزيده بندوں پر سلام ہو) میرے مشفق مخدوم، نہیں معلوم، تفییر حسینی کے بھیجے ہے آپ کا مقصود کیا تھا۔ تفسیر والا آیت کریمہ ائمہ حفیہ کے موافق بیان کر تاہے اور نجاست سے شرک اور نجث باطن اور بد اعتقادی مرادر کھتاہے اور پیر جو بعدازاں اس نے کہاہے کہ بیدلوگ نجاسات سے پر ہیز نہیں کرتے۔ بید بات آج كل اكثر الل اسلام ميں بھى موجود ہے اور اس باعث سے عام الل ايمانوں اور كافروں كے ور میان کوئی فرق نہیں ہو سکتا۔ اگر نجاست سے پر ہیز نہ کرنا ہی آدمی کی نجاست کا سبب ہے تو پھر معاملہ تنگ ہے۔وَلا حَوَجَ فِني الْإِسْلام (اسلام میں کوئی تنگی نہیں)اور بیجو حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے نقل کی ہے کہ مشرک کتوں کی طرح نجس العین ہیں۔اس قتم کی شاذونادر نقلیں دین کے بزر گواروں سے بہت آئی ہیں۔ لیکن یہ سب تاویل اور توجیہ پر محمول ہیں۔ یہ لوگ کس طرح نجس العین ہو سکتے ہیں جب کہ آنخضرت علیہ نے یہودی کے گھرے کھانا کھایا ہے اور مشرک کے برتن ہے وضو کیاہے اور حضرت فاروق رضی اللہ عنہ نے بھی نصرانی عورت کے گھڑے ہے وضو کیاہے اور اگر كہيں كہ ہوسكتا ہے كہ آيت كريمه إِنَّمَا الْمُشْرِكُوْنَ نَجَس و (مشرك نجس بين)ان روايتوں سے متاخر ہواوران کی نامخ ہو۔ تواس کاجواب یہ ہے کہ اس جگہ صرف تواند بود (ہوسکتاہے) کافی نہیں اس ك متاخر مون كو ثابت كرناح بيئ تأكد نفخ كادعوى سيح مول النَّهُمَ مِنْ وَرَاءِ الْمَنْع (كيونكه خصم یعنی مناظر بے دلیل نہیں مانیا)اور اگر اس آیت کا متاخر ہونا تشلیم بھی کرلیں تو بھی حرمت کی مثبت نہیں جب کہ مراد نجاست سے خبث باطن ہے کیونکہ منقول ہے کہ کوئی پینمبر کی ایسے امر کامر تکب نہیں ہوا۔ جس کا نجام اس کی شریعت میں یا کی دوسرے نبی کی شریعت میں حرمت تک پہنچا ہواور اخیر میں حرام ہو گیا ہوا گرچہ وہ امر ارتکاب کے وقت مباح ہی کیوں نہ ہو۔مثلاً شراب جو پہلے مباح تھااور پھر حرام ہوا۔اس کو کسی پغیر نے نہیں پا۔اگر مشر کوں کا انجام کار ظاہری نجاست پر قرار یا تااور کوں ک طرح بخس عین ہوتے تو آنخضرت علیہ جو محبوب رب العالمین ہیں ہر گزان کے بر تنوں کو ہاتھ نہ لگاتے چہ جائیکہ ان کا آب وطعام پنے کھاتے۔

نیز نجس العین ہروفت نجس عین ہے۔ پہلی اور کچھلی اباحت کی اس میں گنجائش نہیں۔اگر مشرک نجس عین ہوتے تو چاہئے تھا کہ ابتدائی ہے اپنے ہوتے اور آنخضرت علیہ ان کے ساتھ اول ہی ہے۔ ان كے اندازہ كے موافق معاملہ فرماتے۔ وَإِذْ لَيْسَ فَكَيْسَ (جب ايسا نہيں توويسا بھي نہيں) نيز حرج تنگی دین میں دور ہو چکی ہے۔ آپ کو معلوم ہے کہ ان کی نجاست کے حکم کرنے اور ان کو نجس عین جانے میں مسلمانوں پر نمس قدر تنگی آئیگی اور نمس قدر رنج و تکلیف میں پڑینگے۔ آئمہ حفیہ رضی اللہ تعالی عنہم کاممنون احسان ہوناچاہے۔ جنہوں نے مسلمانوں کے لئے مخلصی پیداکر دی ہے اور حرام کے ار تکاب سے بیادیا ہے۔نہ یہ کہ ان پر طعن لگائیں اور ان کے ہنر کو عیب خیال کریں مجہد پراعتراض کی مجال ہی کیا ہے۔ جب کہ اس کو خطایر بھی ایک درجہ ثواب کا حاصل ہے اور اس کی تقلید اگرچہ خطایر ہو۔ چر بھی نجات کا سبب ہے۔ وہ لوگ جو کفار کے کھانے پینے کی حرمت کے قائل ہیں۔ از روئے عادت کے محال ہے کہ اینے آپ کواس کے ارتکاب سے محفوظ رکھ سکیس۔خاص کرملک ہندوستان میں جہاں یہ ابتلازیادہ ترہے۔اپنے آپ کو محفوظ رکھنا مشکل ہے۔اس مسئلہ میں کہ جس میں عام لوگ مبتلا ہیں۔ بہتر یہی ہے کہ سب سے آسان اور سہل امر پر فتوی دیں۔اگراپے ند بب کے موافق نہ ہوسکے توجس مجہد کے قول کے مطابق زیادہ آسانی اور سہولت ہو۔اس پر فقیٰ دیناچاہے۔اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔بُویدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُوِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ (الله تعالى تم ير آساني كرناجا بتائ ورقعي نبيل جابتا) ايك اورجَكُه فرماتا ب\_يُويْدُ اللَّهُ أَنْ يُحَفِّفَ عَنْكُمْ وَ نُحِلِقَ الْإِنْسَانُ صَعِيفًا (الله تعالى تم ير تخفيف كرنا چاہتاہے اور انسان ضَعف پیدا کیا گیاہے) خلق پر تنگی کرنااور ان کو رنج میں ڈالناحرام اور خدا تعالیٰ کونا پند ہے۔علماء شافعیہ بعض ان مسائل میں جن میں امام شافعی نے تنگی کی ہے۔ مذہب خفی پر فتو کا دیتے میں اور لوگوں پر آسانی کرتے ہیں۔ مثلاز کو ہے مصارف میں امام شافعی کے نزد یک صدقہ کوز کو ہے تمام اقسام مصارف پر تقسیم کرناچاہے۔ جن میں سے ایک مؤلفة القلوب ہے۔ جواس وقت مفقود ہے۔ علماء شافعیہ نے مذہب حنفی کے موافق فتو کی دیا ہے اور ان اقسام میں سے کسی ایک میں دے دینے پر کفایت کی ہے۔ نیز اگر مشرک نجس میں ہوتے تو چاہئے تھا کہ ایمان لانے سے بھی پاک نہ ہوتے۔ پس معلوم ہواکہ ان کی نجاست جب باطن اور بداعقادی کے باعث ہے جود ور ہو سکتی ہے اور صرف باطن پر ہی و قوف ہے جواعقاد کا محل ہے اور اندرونی نجاست بیر ونی طہارت کے ساتھ مخالفت نہیں رکھتی۔ چنانچ ہرادنی اور اعلی کومعلوم ہے۔ نیز کلام حسن انظام إنَّمَا الْمُشْوِكُونَ نَجِسٌ میں مشر كول كے حال کی خبر دی گئے ہے۔ جس کونامنخ و منسوخ ہونے سے کچھ تعلق نہیں۔ کیونکہ کننخ تھم شرعی کے انشاء میں ہے۔نہ کسی شے کی اخبار میں۔ پس چاہئے کہ مشرک ہر وقت نجس ہوں اور مر اد نجاست سے جب اعتقاد ہو تاکہ دلیلیں باہم متعارض اور مخالف نہ ہوں اور ان کا ہاتھ لگانایا چھونا کسی وقت محذور و ممنوع نہ ہو۔ جسون اس فقير في اس بحث من آيت كريمه و طعامُ الّذِينَ أُوْتُوا الْكِتَابَ حِلَّ لَكُمْ (الل كتاب كا کھانا تہارے لئے حلال ہے) پڑھی تھی۔ تو آپ نے اس کے جواب میں فرمایا تھاکہ مراداس جگہ گیہوں اور چنے اور مسور سے ہے۔ اگر اس توجیہ کو اہل عرف مان لیس تو کچھ مضائقہ نہیں کین انصاف در کار ہے۔ اس تقد بین اور طول کلامی سے اصلی مقصود میہ ہے کہ آپ خلق خدا پر رحم کریں اور عام طور پران کی خواست کا حکم نہ دیں اور مسلمانوں کو بھی کفار کے ساتھ ملنے جلنے کے باعث کہ جس سے چارہ نہیں۔ نجس نہ جانیں اور وہمی نجاست کے باعث مسلمانوں کے کھانے پینے سے پر ہیزنہ کریں اور اسطرح سب نجس نہ جانیں اور اس کو احتیاط خیال نہ کریں۔ بلکہ احتیاط اس احتیاط کے ترک کرنے میں ہے۔ زیادہ کیا اس میں اور اس کو احتیاط خیال نہ کریں۔ بلکہ احتیاط اس احتیاط کے ترک کرنے میں ہے۔ زیادہ کیا

اند کے پیش تو گفتم غم دل ترسیدم کہ دل آزردہ شوی درنہ سخن بسیار است ترجمہ: غم دل اس لئے تھوڑا کہا ہے تجھ سے اے جانال

کہ آزردہ نہ ہوجائے بہت س س کے دل تیرا

والسلام

# مكتوب ٢٣

اس بیان میں کہ حق تعالی نے انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے ذریعے اپنی ذات و صفات اور بندوں کے پسندیدہ اور ناپسندیدہ اعمال کی نسبت خبر دی ہے جن میں عقل کا پچھ دخل نہیں۔خواجہ ابراہیم قبادیانی کی طرف صادر فرمایاہے:-

نیز فرعون نے حضرت موکی کو خاطب کر کے کہا تھا۔ لین اتّعَدْتَ اِلْھَا غَیْرِی لَاجْعَلَنْكَ مِنَ الْمَسْجُونِيْنَ (الر تومير سوااور كوئى معبود بكرے كا- تو تحقّے قيد كردوں كا) نيزاس بد بخت نے بامان كوكهايًا هَامَانُ ابْنِ لِيْ صَرْحًا لَّعَلِيْ ٱبْلُغُ الْآسْبَابَ ٱسْبَابَ السَّمَوَاتِ فَاطَّلِعَ اللّ اللهِ مُوْسَى وَإِنِّى لَاَظُنَّهُ كَاذِبًا (اَ علمان ايك بزااو نجامكان بنواتاكه مين آسانوں پر پڑھ كرموىٰ كے خداكى خرلول-میر ا گمان ہے کہ وہ جھوٹا ہے )غرض عقل اس اعلیٰ دولت کے اثبات میں کو تاہ ہے اور ان بزر گواروں کی ہدایت کے بغیراس دولت سراہ گراہ ہے جب انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام نے متواتر طور پر مخلو قات کو خداکی طرف جوز مین و آسان کاخالق ہے۔ دعوت فرمائی اور ان بزر گواروں کا بول بالا ہوا۔ توہر زمانہ کے جالل وبیو توف لوگ جوصانع کے ثبوت میں متر دو تھے۔ اپنی برائی پر مطلع ہو کر بے اختیار صانع کے وجود کے قائل ہو گئے اور اشیاء کو حق تعالیٰ کی طرف منسوب کیا۔ یہ وہ نور ہے ( یعنی وجود صانع کا قائل ہونا)جو انبیاء علیم الصلوٰۃ والسلام کے انوار سے حاصل ہواہے اور بیدوہ دولت ہے۔جوانبیاء کے دستر خوان سے ملی ہے۔ای طرح تمام سمعیات یعنی سی ہوئی باتیں جو انبیاء کی تبلیغ ہے ہم تک پینی ہیں۔ یعنی حق تعالیٰ کی صفات کمال کا وجود۔ انبیاء کی بعثت، فرشتوں کی عصمت، حشر ونشر، بہشت ودوزخ اور ان کا دائمی رنج وراحت وغیرہ وغیرہ جو شریعت نے بیان کی ہیں۔عقل ان کے اور اک سے قاصر ہے اور ان بزر گواروں سے سے بغیران کے اثبات میں ناقص اور غیر متقل ہے جس طرح طور عقل طور حس سے ماوراء ہے كه جوچيز حس سے مدرك نه ہوسكے۔عقل اس كادراك كرسكتى ہے۔اس طرح طور نبوت بھى طور عقل ك ماوراء ب\_ جوچيز عقل سے مدرك نه ہوسكے۔ نبوت كے ذريعے ادراك ميں آجاتى بے۔جو فخض طور عقل کے ماسوااور کوئی طریقہ صانع کی معرفت کے لئے ٹابت نہیں کر تاوہ در حقیقت طور نبوت کا منكراور بداهت وصراحت كامخالف ہے۔ پس انبیاء علیهم الصلوٰۃ والسلام كاوجود ضروري تھا تاكہ منعم جل شانہ کے شکر پر جو عقل کی روہے واجب ہے۔ولالت کریں اور نعمتوں کے دینے والے مولاجل وعلاکی تعظیم جوعلم وعمل سے تعلق رکھتی ہے۔ای کی طرف سے معلوم کرکے ظاہر کریں۔ کیونکہ حق تعالیٰ کی وہ تعظیم جواس کی طرف ہے حاصل نہ ہو۔وہ اس کے شکر کے لائق نہیں۔اس لئے کہ قوت انسانی اس كادراك مين عاجز ب-بسااد قات اس كى بے تعظيمي كو تعظيم سمجھتا ب اور شكر سے جو ميں آجاتا ب حق تعالی ہے اس کی تعظیم کے استفادہ کا طریق نبوت اور انبیاء علیہم الصلوة والسلام کی تبلیغ پر موقوف ہے۔اولیاء کرام کاالہام بھی انوار نبوت سے مقتبس ہے اور انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام ہی کی متابعت کے فیض وبرکت کا نتیجہ ہے۔اگر اس امر میں عقل کافی ہوتی۔ تو یونان کے فلاسفر جنہوں نے عقل کو اپنا مقتدابنایا ہے۔ گمر اہند رہتے اور حق تعالیٰ کو سب سے زیادہ پہیان کیتے۔ حالا تک حق تعالیٰ کی ذات وصفات

کے بارہ میں تمام لوگوں سے بڑھ کر جاہل یہی لوگ ہیں۔ جنہوں نے حق تعالیٰ کو بیکار ومعطل جانا ہے اور ایک چیز کے سوا (اور وہ مجی ایجاب واضطرار کے ساتھ نہ اختیار کے ساتھ ) کچھ بھی حق تعالیٰ کی طرف منسوب نہیں کیا ہے۔ عقل فعال اپنیاس سے بناکر حوادث کوز مین و آسان کے خالق کی طرف سے ہٹا كراس كى طرف منسوب كرتے ہيں اور اثر كو مؤثر حقيقي جل شاندے ہٹاكراس كوا پنا بنايا ہوااثر جانے ہیں۔ کیونکہ معلول ان کے نزدیک علت قریبہ کااثر ہے اور معلول کے حاصل ہونے میں علت بعیدہ کی کچھ تا ثیر نہیں جانتے اور اشیاء کو حق تعالیٰ کی طرف منسوب نہ کرنے کی جہالت کو حق تعالیٰ کا کمال جانتے ہیں اور اس کے معطل رہنے کو ہزرگی سمجھتے ہیں۔ حالا تک حق تعالیٰ زمین و آسان کے پیداکرنے سے اپنی تعريف كرتاب اوراين مدح من رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ فرماتا ب-ان كوجائ كم اضطرار واحتياج کے وقت بھی اپنی عقل فعال کی طرف رجوع کریں اور اپنی حاجتیں اس سے طلب کریں۔ کیونکہ اپنا سب کاروبارای کے حوالہ کرتے ہیں۔ بلکہ عقل فعال بھی ان کے خیال میں موجب ہے نہ مختار۔اس ے بھی قضائے حاجت طلب کرنا پندیدہ نہیں۔ إِنَّ الْكَفِرِيْنَ لَا مَوْلَى لَهُمْ (كافرول كاكوئي مددگار نہیں) عقل فعال کیاہے۔جواشیاء کوسر انجام دے سکے اور حوادث اس کی طرف منسوب ہو سکیں۔اس کے نفس وجود اور ثبوت میں ہزاروں اعتراض ہیں۔ کیونکہ اس کا تحقق اور حصول فلفہ کے چند ملمع مقدمات پر مبنی ہے۔ جواسلام کے اصول حق کے مقابلہ میں ناتمام اور او طورے ہیں۔وہ بہت ہی ہیو قوف ہے۔جواشیاء کو قادر مختار جل شانہ کی طرف ہے ہٹا کرایے موہوم امر کی طرف منسوب کرے۔ بلکہ اشیاء کے لئے ہزار ہانگ وعار کا موجب ہے کہ فلفہ کے تراشیدہ اور وضع کردہ امرکی طرف منسوب ہوں۔اشیاء کااپنے عدم پر راضی وخوش رہنااور ہر گروجو دکی خواہش نہ کرنا۔ان کے حق میں اس امرے بہترہے کہ ان کے وجود کو فلفی اور مجعول لینی بنائے ہوئے اور موضوع امرکی طرف منسوب کریں اور قادر مخار جلشانہ کی قدرت کی طرف منسوب ہونے کی سعادت سے محروم رہیں۔ گُبُوَ نُ كَلِمَةً تَخُورُ جُمِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا (برى بات بجوان كمنه عن تكلّ باورجوبولتي بي سب جھوٹ ہی بولتے ہیں) دارالحرب کے كفار باوجود بت پرئى كے ان لوگوں سے البچھے ہیں جو سنگی کے وقت حق تعالیٰ کی بارگاہ میں التجاکرتے ہیں اور بتوں کو حق تعالیٰ کے آگے سفارش کا وسیلہ بناتے ہیں۔اس سے بھی زیادہ تعجب کی بات ہے ہے۔ کہ بعض لوگ ان بیو قوفوں کو حکماءاور دانا کہتے ہیں اور ان کو حکمت کی طرف منسوب کرتے ہیں۔ان کے اکثر احکام خاص کر الہیات میں جوان کا اعلیٰ مقصد ہے۔ سراسر جھوٹے اور کتاب وسنت کے مخالف ہیں۔ یہ لوگ جو سراسر جہل مرکب ہیں۔ان پر حکماء کا اطلاق كس طرح كياجائے۔ بال اگر جبكم واستبزاء كے طور پر كہاجائے يانا بينا پر بينا كے اطلاق كرنے كى قتم

ے شار کیا جائے۔ تو زیا ہے۔ ان ہو تو فوں میں ہے بعض نے انبیاء علیم الصلاۃ والسلام کے طریق کو چھوڑ کر ان صوفیاء البید کی تقلید پر جو ہر زمانہ میں انبیاء علیم الصلاۃ والسلام کے تابعدار رہے۔ ریاضیات و مجاہدات کاطریق اختیار کیا اور اپنی صفائے وقت پر مغرور ہو کر اپنے خواب وخیال پراعتاد کیا ہے اور اپنے خالی کھفوں کو مقتد ابناکر خود بھی گمراہ ہو گئے اور لوگوں کو بھی کو گمراہ کیا ہے۔ ان ناوانوں نے نہ جاتا کہ یہ صفائی نفس کی صفائی ہے۔ جو گمراہی کو زیادہ کرتی ہے نہ کہ قلب کی صفائی جو ہدایت کادر وازہ ہے۔ کیونکہ قلب کی صفائی انبیاء علیم الصلاۃ والسلام کی متابعت پر وابسۃ ہے اور نفس کا تزکیہ قلب کی صفائی اور اس کی متابعت پر وابسۃ ہے اور نفس کا تزکیہ قلب کی صفائی اور اس کی سیاحت پر موقوف ہے۔ وہ نوٹر کو جو افرار و قدم کے ظہور کا محل کے سیاحت پر موقوف ہے۔ نفس کو حاصل ہو۔ اس کی مثال ایس ہے جیسے کہ چراغ روشن کر دیں۔ تاکہ پوشیدہ و مثن یعنی المیس کی طرح اس وقت اعتبار واعتاد کے لاگن ہو تا ہے۔ جب کہ انبیاء علیم الصلوۃ والسلام کی تقدیق کے ماتھ مل جائے۔ جو حق تعالی کی تائید ہے موید ہیں۔ ان کی طرح اس وقت اعتبار واعتاد کے لاگن ہو تا ہے۔ جب کہ انبیاء علیم الصلوۃ والسلام کی تقدیق کے ماتھ مل جائے۔ جو حق تعالی کی طرف سے تبلیغ کرتے ہیں اور حق تعالی کی تائید ہے موید ہیں۔ ان کی طرح اس کی خور کی موز کی کار خانہ پاک فر شتوں کے مزول کے باعث و شمن لعین کے عروفر یہ ہے موید ہیں۔ ان برد گول کاکار خانہ پاک فر شتوں کے مزول کے باعث و شمن لعین کے عروفر یہ ہے نہیں خی سیک میں میں خور میں۔ نہیں خی سیک متابعت کولاز منہ پکڑ ااور ان کے قدم بھن کے عروفر یہ سے نہیں خی سیک کہ ورد دولت میسر نہیں ہوئی میں متابعت کولاز منہ پکڑ ااور ان کے قدم بھن میس خیس خیس خیس خی متابعت کولاز منہ پکڑ ااور ان کے قدم بھن منہیں چل

محال است سعدی که راه صفا توال رفت جزدر پے مصطفیٰ مه بیت سمجھ لو بخوبی که راه صفاء

نہیں مل ہر گز بی کے سوا

سجان الله افلاطون جو فلاسفہ کارئیس ہے۔ حضرت عیسیٰ کی بعثت کی دولت کوپائے اور اپنے آپ کو نادائی کے باعث مستغنی جاکران پر ایمان نہ لائے اور نبوت کے برکات سے حصہ حاصل نہ کر ہے۔ اس کی بوی بد بختی اور نادائی ہے۔ مَنْ لَمْ یَجْعَلِ اللّٰهُ لَهُ نُورًا فَمَالَهُ مِنْ نُورٍ (جس کے لئے الله تعالیٰ نے کوئی نور نہیں بنایا۔ اس کے لئے کوئی نور نہیں) الله تعالیٰ فرما تا ہے وَلَقَدْ سَبَقَتُ کَلِمَتُنَا لِعَبَادِنَا الْمُوسَلِیْنَ اِنَّهُمْ الْمُعْلِيُونَ (جمارے اپنے مرسل بندوں کے ساتھ جمار اوعدہ بوچکاہے کہ یہی فتح مندر ہیں گے اور بیشک جمار الشکر غالب رہے گا) عجب معاملہ ہے۔ کہ فلاسفہ کی ناقص عقلیں مید عیس بھی اور معادیس بھی طور نبوت کی نقیض ہیں اور ان کے احکام انبیاء علیم الصلوٰة والسلام کے احکام کے مخالف ہیں۔ نہ ان کا ایمان اللہ تعالیٰ کے ساتھ ورست ہے نہ آخرت کے ساتھ۔ والسلام کے احکام کے مخالف ہیں۔ نہ ان کا ایمان اللہ تعالیٰ کے ساتھ ورست ہے نہ آخرت کے ساتھ۔

قدم عالم کے قائل ہیں۔ حالا نکہ بردامضبوط اجماع ہے۔ اس بات پر کہ عالم بمع اپ تمام ابرداء کے حادث ہے۔ ایس بات پر کہ عالم بمع اپ تمام ابرداء کے حادث ہے۔ ایس بات پر کہ عالم بمع اپ تمام ابرداء کے حادث ہے۔ ایس بیں اور چہاڑوں کے ریزہ ریزہ ہونے اور دریاؤں کے پھوٹے کے جن کا قیامت کے ون وعدہ ہے قائل نہیں ہیں اور حشر اجساد کے محر ہیں اور نصوص قر آنی کا افکار کرتے ہیں ان ہیں ہے متاخرین جو اہل اسلام ہیں واضل ہیں ای طرح اپ فلفی اصول پر رائے ہیں اور آسانوں اور ستاروں وغیرہ کے قدم اور ان کے فناء اور ہلاک نہ ہونے کے قائل ہیں۔ نصوص قر آنی کی تکذیب ان کی خوارک اور دین کی ضروریات کا افکار ان کارزق ہے یہ عجب قسم کے مومن ہیں۔ کہ خدا اور رسول پر تو ایمان لاتے ہیں۔ لیکن جو کچھ خدا ور رسول نے فرمایا ہے اس کو قبول نہیں کرتے اس سے بڑھ کر سفاہت اور ہو قونی کیا ہوگی۔ بیت

فلفه چون اکثرش باشد سفه پس کل آن مم سفه باشد که حکم کل اکثر است

فلفه كاجبكه اكثرب سفه پيراس كاكل مجمى سفه بوگاكه علم كل ب اكثر كاحكم ان لوگوں نے اپنی عمر کو ایک آلہ جوان کے نزدیک خطاء فکری سے محفوظ ہے۔ یعنی علم منطق کی تعلیم و تعلم میں برباد کر دیااور اس بارہ میں بوے باریک اور دقیق مسائل نکالے اور بڑی بڑی موشگا فیال کیں۔ لیکن جب حق تعالیٰ کی ذات و صفات وافعال کے اعظے مقصد تک پہنچے۔ توان کے ہوش وحواس جاتے رے اور ان کاوہ آلہ عاصمہ بھی کام نہ آیااور خط میں مھنس کر گر ابی کے جنگل میں بھنکتے رہے۔ جس طرح کوئی شخص سالوں تک لڑائی کے آلات تیار کر تاہے مگر لڑائی کے وقت اس کے ہاتھ یاؤں بیکار ہو جائیں اور آلات کو کام میں نہ لاسکیں ۔ لوگ فلفہ کے علوم کو بڑے نظم و نسق والا جانتے ہیں اور غلط و خطا سے محفوظ سیجھتے ہیں۔ اگر اس بات کو مان بھی لیس توبہ حکم ان علوم میں صادق آتا ہے۔ جن میں عقل کا استقلال اور استحام ہے جو اس بحث سے خارج اور دائر ہالا لیعنی میں داخل ہیں اور آخرت کے ساتھ جس كامل لد دائمي بي محمد تعلق نبيس ركت اورنه بي آخرت كي نجات ان پر دابسة ب- الفتكوان علوم ميس ہے۔ جن کے ادراک میں عقل عاجز اور قاصر ہے اور طور نبوت پر موقوف ہیں اور جن پر آخرت کی نجات مخصر ہے ججة الاسلام امام غزالى رساله المنقذعن الصلال ميں فرماتے ہيں كه الل فلفه نے علم طب اور علم نجوم گذشتہ پغیبروں کی کمابوں سے چرالئے ہیں اور دواؤں کی خاصیتیں جن کے سمجھنے سے عقل قاصر ہے۔انبیاء کی آسانی کتابوں اور صحفوں سے اقتباس کی ہیں اور علم تہذیب اخلاق کو صوفیاءالہیا کی كتابول سے جو ہر زمانہ ميں كى ندكى پيغير كى امت رہے ہيں۔ اپنى بيہودہ باتوں كے رواج دينے كے لئے چرالیاہے غرض ان کے بیر تینوں علم اوروں کے علوم سے چرائے ہوئے ہیں۔علم الٰہی میں حق تعالیٰ کی

ذات وصفات وافعال اور ایمان بالله وایمان بآخرت کے بارہ میں جو خبط انہوں نے ظاہر کئے ہیں۔وہ سب ك سب نصوص قرآني كے مخالف ہيں۔ جن كا تھوڑا ساذكراوير ہو چكا ہے۔ باقى رباعلم مندسہ جو خاص طور پران کے ساتھ مخصوص ہے۔اگر متنق اور ختظم (یعنی کامل و تمام) بھی ہو گا تو کس کام آئے گااور آخرت ك كوف عذاب ووبال كودور كر ع كا عَلامَةُ إعْرَاضِه تَعَالَى عَنِ الْعَبْدِ الشَّتَعَالَة بِمَا لَا يَعْنِيهِ (بندہ سے حق تعالی کی روگر دانی کا نشان بندہ کا بیہودہ کا موں میں مشغول ہونا ہے) جو کچھ آخرت میں کام نہ آئے وہ لا لینی اور بیہودہ ہے۔ان کا علم منطق علم آلی لینی غلط اور صحیح فکر میں تمیز کرنے کا آلہ ہے اور جس کو خطامے محفوظ بتلاتے ہیں۔جبان کے اینے کام نہ آیااور مقصد اعلے کے حاصل کرنے میں ان کو غلطی اور خطاہے نہ بچاسکا۔ تو پھر اوروں کے کام کس طرح آئے گااور دوسر وں کو خطاہے کس طرح يَحِاسَكُ كَارَبُّنَا لَا تُزِغُ قُلُوبَنَا بَعَدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْك رَحْمَةً إِنَّكَ ٱنْتَ الْوَهَّابُ (يَاالله توبدایت دے کر ہمارے دلوں کو ٹیڑھانہ کر اور اپنے پاس سے ہم پر رحمت نازل فرما۔ تو بڑا بخشے والا ہے) بعض لوگ جوعلوم فلفی سے تعلق رکھتے ہیں اور فلفی تسویلات پر فریفتہ ہیں۔ان لوگوں کو حکماء جان کرانبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے برابر سمجھتے ہیں۔ بلکہ ان کے جھوٹے علوم کوسچا جان کرانبیاء کی شرائع پر مقدم سجم إلى اعَاذَنَا الله سُبْحَانَهُ عَنِ الْإعْتِقَادِ السُّوْءِ (الله تعالى بم كواس برے اعتقادے بچائے) ہاں جب ان کو حکماء جانتے ہیں اور ان کے علم کو حکمت کہتے ہیں۔ تو پھر کیو تکر اس بلا میں مبتلانہ ہوں۔ کیونکہ حکمت سے مراد کسی شے کاوہ علم ہے جو نفس الامر کے مطابق ہو۔ لیکن وہ علوم جوان کے مخالف ہوں وہ نفس امر کے غیر مطابق ہوں گے۔غرض ان کی اور ان کے علوم کی تصدیق سے انبیاءاور ان کے علوم کی تکذیب لازم آتی ہے کیونکہ بدوونوں علم ایک دوسرے کی نقیض ہیں اور ایک کی تصدیق میں دوسرے کی تکذیب ہے۔اب جو جا ہے انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے مذہب کو لازم پکڑ لے اور حق تعالی کے گروہ سے ہو جائے اور نجات یا جائے اور جو جاہے فلٹی بن جائے اور شیطان کے گروہ میں داخل موجائے اور بمیشہ کے لئے زیال کار اور ناامید بن جائے۔اللہ تعالی فرماتا ہے۔ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُوْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُرُ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلطَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِنْ يَّسْتَغِيثُوا يُعَاثُوا بَمَآءٍ كَا لَمُهْلِ يَشُوِى ٱلْوُجُوْهَ ط بِنْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَ تُ مُرْتَفَقاً (جوجا بايان لے آئے اور جوجا بے كافر مو جائے۔ ہم نے ظالموں کے لئے ایک آگ تیار کی ہے جس کے خیمے ان کو گھیر لیں گے اور اگر فریاد کریں گے۔ تو چھلے ہوئے تابے کی طرح گرم پانی دیا جائے گا۔جو چہروں کو جلادے گا۔یہ بہت ہی براپانی اور بهت بى برى جُدب) وَالسَّلامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى وَالْتَزَمَ مُتابَعَةَ الْمُصْطَفِي عَلَيْهِ وَعَلى جَمِيْع إِخْوَانِهِ مِنَ الْاَنْبِيَاءِ الْكِرَامِ وَالْمَلَادِكَةِ الْعِظَامِ الصَّلُواتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ ٱتَّكُمَّهَا وَٱكْمَلُهَا (سلام بو

اس محض پر جس نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی متابعت کو لازم کپڑا) والسلام۔

# مكتوب ٢٤

آ مخضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اصحاب کرام کی بزرگی اور باہم ایک دوسرے کے ساتھ ان کی مہر بانی کے بیان میں ملامحہ مر او کشمی کی طرف جو میر محمد نعمان کے خاد مول میں سے ہے۔ صادر فرمایا ہے:-

الله تعالى فرماتا ہے۔مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ اَشِدَّآءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعاً سَجَّدُ ايَّبْتَغُوْنَ فَضَلًا مِّنَ اللَّهِ وَرضُوانًا سِيْمَاهُمْ فِي وُجُوْهِهِمْ مِنْ آثَرِ السُّجُوْدِ ذَٰلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيْلِ كَزَرْعِ اخْرَجَ شَطَّأَهُ فَازْرَهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوْى عَلَى سُوْقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مُّغْفِرْةً وَاجْرًا عَظِيْمًا ۞ (حضرت محد الله تعالى كرسول بين اورجولوگان كے ساتھ بيں۔وہ كفار پر سخت اور آپس میں نہایت ہی مہر مان ہیں۔رکوع و سجود کرتے ہیں اور اللہ تعالی سے فضل ورضا مندی چاہتے ہیں۔ان کے چ<sub>ارو</sub>ں پر سجدوں کے نشان ہیں۔ تورات اور انجیل میں ان کی یہی تعریف ہے۔ان کی مثال اس کھیتی کی ہے جو بہت چھلے پھولے اور اس کی شاخیں مضبوط اور اس کے سنے اچھے موٹے ہو جائیں جن کود مکھ کر کسان خوش ہوں اور کفار غصہ میں آئیں۔اللہ تعالیٰ نے ان میں سے ایمانداروں اور نیکوکاروں کو بخشش اور بڑے اجر کا وعدہ دیاہے) اس آیت میں اللہ عالی نے حضرت خیر البشر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے تمام اصحاب کی کمال مہر بانی و محبت کے ساتھ جو ایک دوسرے کے ساتھ رکھتے تھے مدح فرمائی ہے۔ کیونکہ رجیم جو رجماء کا واحدہ مبالغہ کا صیغہ ہے۔ جس کے معنیٰ کمال مہربانی کے ہیں۔ چونکہ صفت مشبہ استمرار پر بھی دلالت کرتی ہے۔اس واسطے جائے کہ ان کی ایک دوسرے کے ساتھ محبت ومہر بانی آ مخضرت کے حضور میں بھی اور ان کے رحلت فرما جانے کے بعد بھی ہمیشہ کے لئے دوای اوراستمراری طور بر ہواور جو کچھ ایک دوسرے کے حق میں مہریانی کے منافی ہوان بزر گواروں سے ہمیشہ کیلئے مسلوب ہواورا یک دوسرے کے ساتھ بغض و کینہ وحسد وعداوت کااحمال بھی دائمی طور پران اکابردین سے دور ہو۔ جب تمام صحابہ کرام اس پندیدہ صفت سے متصف ہوں۔ جیسے کہ کلمہ والذین سے جو عموم اور استغراق کے صیغول میں ہے ظاہر ہوتا ہے۔ توان اصحاب بزرگ کی نسبت کیا کہا جائے۔ جن میں بد صفت اتم وا کمل طور پر ہو گی۔ای واسطے آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا إَرْحَمُ أُمَّتِي بِأُمَّتِي بِأُمَّتِي أَبُو بَكُو (ميرى امت مي عنديده وحم كرف والاميرى امت يرابو بكرم)

اور حضرت فاروق کی شان میں فرمایا ہے۔ لَوْ تَکَانَ بَعْدِی نَبِیِّ لَکَانَ عُمَرُ (اگر میرے بعد کوئی نبی ہو تا تو عمر ہوتا) لینی کمالات ولوازم جو نبوت میں در کار ہیں سب حضرت عمر میں موجود ہیں۔ کیکن چونکہ منصب نبوت حفزت خاتم الرسل عليه الصلوة والسلام پرختم موچكا باس لئے منصب نبوت كى دولت ے مشرف نہ ہوئے۔ نبوت کے لوازم میں سے ایک خلق پر کمال مہر بانی اور شفقت کرنا ہے۔ نیز وہ رذاکل یعنی کمینہ صفتیں جو شفقت ومہر بانی کے منافی ہیں اور نہایت ہی برے اخلاق میں سے ہیں۔ لیتی حمد، بغض، کینہ اور عداوت ان لوگوں کے حق میں جو حضرت خیر البشر کی شرف صحبت سے مشرف ہوئے ہیں۔حسد اور بغض اور کینہ وعداوت کس طرح متصور ہوسکتی ہیں۔جو تمام امتول میں سے بہتر امت کے بہترین ہیں اور تمام ند ہوں کو منسوخ کرنے والے ند جب کے سابق ترین ہیں۔ جن کا زماند تمام زمانوں سے بہتر تھااور ان کا صاحب تمام نبیوں اور رسولوں سے فضیلت والا تھا۔ اگریہ لوگ ردی صفتول سے موصوف ہول جن سے اس امت مرحومہ کے کمینہ آدی کو عار آتی ہے۔ تو پھریدلوگ کس طرح امت میں سے بہتر ہوں گے اور بیامت کس وجہ سے خیر الامم ہو گی اور ایمان میں سب سے اول اور بڑھ کر ہونااور مال وجان کو سب سے بڑھ کرزیادہ خرج کرنا کیوں زیادتی اور فضیلت کا باعث ہو گااور خیر القرون کی کیاتا ثیر ہوگی اور حضرت خیر البشر کی فضل صحبت کا کیااثر ہوگا۔ وہ لوگ جواس امت کے اولیاء کی صحبت میں پچھ مدت رہتے ہیں۔وہان رذیلہ صفتوں سے نجات یا جاتے ہیں۔ تووہ لوگ جنہوں نے حضرت افضل الرسل کی صحبت میں اپنی عمریں صرف کی ہیں اور دین کی تائید اور مدد کے لئے اپنے مالوں اور جانوں کو خرچ کیا ہے کیا ہو سکتا ہے۔ کہ ان لوگوں کے حق میں اس فتم کی بری خصلتوں کا وہم كياجائے؟ سوائے اس كے حضرت خير البشركي عظمت وبزرگي نظرے كرجائے اور ان كي صحبت ايك ولي امت کی صحبت سے بھی ناقص سمجی جائے۔نعوذ بالله منها حالائکہ مقررہے کہ امت کا کوئی ولی اس امت کے صحابی کے درجہ کو نہیں پہنچ سکتا۔ تو پھر اس امت کے نبی کے درجہ کو کس طرح یا سکے گا۔ حضرت شبلى عليه الرحمة في فرمايا م ما امّن بَرسُولِ اللهِ مَنْ لَمْ يُؤَقِّرْ أَصْحَابَهُ (جس في اصحاب كي تعظیم نہ کی۔وہ رسول اللہ پر ایمان نہیں لایا) بعض لوگ گمان کرتے ہیں۔ کہ پیغیبر علیہ الصلوة والسلام کے اصحاب دو فریق تھے۔ایک وہ گروہ تھاجو حفرت امیر کا مخالف تھااور دوسرے گروہ کے وہ لوگ تھے۔ جو حضرت امیر کے موافق تھے اور بید دونوں گروہ ایک دوسرے کے ساتھ عدادت اور بغض، کینہ رکھتے تھے اور ان میں سے بعض صحابہ بعض مصلحوں کے لئے اپنی صفات کو پوشیدہ رکھتے تھے اور تقیہ کرتے تھے اور وہ لوگ بیہ بھی گمان کرتے ہیں۔ کہ بیہ بری صفتیں ان میں ایک زمانہ تک رہی ہیں۔ بلکہ جب تک زندہ رہے ہیں۔ان میں یہ صفات موجود رہی ہیں اور اس وہم سے حضرت امیر کے مخالفوں کو براکہتے

میں اور نامناسب باتیں ان کی طرف منسوب کرتے مجین ۔ انصاف کرناچاہئے کہ اس صورت میں دونوں فربق طعن کے ااکن اور ان رذیلہ صفتوں کے ساتھ متصف ہو جاتے ہیں اور امت کے بہترین لوگ تمام امتوں میں سے بدترین بن جاتے ہیں اور اس زمانہ کاخیر شرسے بدل جاتا ہے۔ یہ کو نساانصاف ہے کہ حضرات شیخین کواس وہم سے برا کہیں اور دین کے ان بزر گواروں کی طرف نامناسب امور منسوب كريں۔ حالانكہ حضرت صديق رضى الله تعالى عنه نص قرآنى كے بموجب اس امت ميں سب سے بوھ كر متقى اور اتقى بير \_ كيونك حضرت ابن عباس رضى الله عنهمااور دوسر ، مفسرين كا جماع باس امرير كه آيت كريمه وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَنْقِي حفرت صديق رضي الله عنه ك شان مين نازل مولى اورا تقى سے مراد حضرت صدیق ہیں۔ پس جس مخض کو اللہ تعالیٰ اس خیر الامم کا اتقی فرماتا ہے۔ تو پھر خیال کرنا حاب كراس كى تكفيراور تفسيق اور تفسليل يعنى اس كوكافراور فاسق اور كمراه كبناكس قدر براب-امام فخر الدین رازی نے ای آیت سے حضرت صدیق رضی الله عنه کی افضلیت پر استدلال کیا ہے۔ کیونکہ آیت کریمہ إن اکر مَکم عِنْدَ اللهِ اتفاکم (زیادہ عزت والائم میں سے اللہ تعالی کے نزد یک وہ شخص ہے۔جوتم میں سے زیادہ پر ہیز گارہے) کے مطابق اس امت میں سب سے زیادہ بزرگ جس کی طرف خطاب کیا گیاہے۔ حق تعالی کے زویک اس امت کا تق ہے۔ جب حضرت صدیق سابقہ نص قرآنی كے بموجب اس امت كے اتقى ہيں۔ توج بے كه نص لاحق كے موافق اس امت كى بزرگ تر بھى وى ہوں اور اکا برائمہ سلف نے جن میں سے ایک امام شافعی رضی اللہ عنہ ہیں۔ حضرت شیخین کی افضلیت پر صحابہ و تابعین کا جماع ثابت کیاہے اور حفرت امیر نے بھی حفرت شیخین کی افضلیت کا حکم کیاہے امام ذہی نے جو بزرگ محدثین میں سے بیں فرمایا ہے۔ کہ اس نقل کو حضرت امیر سے ای آدمیوں سے زیادہ نے روایت کیا ہے اور عبد الرزاق نے بھی جو اکا برشیعہ میں سے ہے۔ اس نقل کے بموجب حضرات سيخين كى افضليت كالحكم دياب- اوراس عبارت مين بيان كيا- أفَضِدلُ الشَّيْحَيْنِ لِتَفْضِيلِ عَلِيّ إِيَّاهُمَا عَلَى نَفْسِهِ وَإِلَّا لَمَا فَصَّلْتُهُمَا كَفَى لِي وِزْرًا أَنْ أُحِبَّهُ ثُمَّ أُخَالِفَهُ ( يس شيخين كواس ليَّ افضل جانتا ہوں کہ حضرت علی نے خود اپنے آپ پر ان کو نضیلت دی ہے۔ ورنہ میں بھی ان کو فضیلت نددیتا مجھے اتنابی گناہ کافی ہے کہ میں حضرت علی سے محبت رکھوں اور ان کی مخالفت کروں) ہی وہ لوگ جو كتاب وسنت واجماع اور حضرت امير كے اعتراف اور اقرار كے موافق اس خير الامم ميں سے افضل ہوں۔ان کی اہانت اور حقارت کرنا کو نساانصاف ودیانت ہے اور اس میں کو نسی بہتر می اور خیریت ہے۔ اگر کسی مخف کو گالی نکالنا خیریت اور عبادت ہوتی توابو جہل اور ابولہب کو گالی نکالناجو قر آئی نصوص کی روپ سے لعنت وطرد کے لائق ہیں۔اس امت کا ورد ہو تااور اس میں بہت می نیکیاں حاصل ہو تیں۔گالی

نکالنے میں کو نبی خیریت ہے جو فخش و فضیحت لیعنی برائی کو مضمن ہے۔خاص کراس مخف کے حق میں جواس کے مستحق اور لا کن نہ ہو۔ کسی شے کا نامناسب جگہ میں رکھنا ظلم ہے اور ایک شے سے دوسری شے تک اور ایک جگہ سے دوسری جگہ تک بہت تفاوت ہے۔ای طرح ایک ظلم سے دوسرے ظلم تک بہت فرق ہے اور حضرت ذی النورین رضی اللہ عنہ کی خلافت صحابہ کرام کے اجماع سے ثابت ہو چکی ہاوراس قرن خیر القرون کے تمام چھوٹے بڑے اور مر دول عور تول کے اتفاق سے حاصل ہو چک ہے اورای واسطے علماء نے فرمایا ہے۔ کہ جس قدر اتفاق واجماع حصرت ذی النورین کی خلافت پر حاصل ہوا ہے۔حضرات خلفاء ثلثہ میں سے کی کی خلافت پر اتنا حاصل نہیں ہوا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کی خلافت کی ابتدء ہی میں چونکہ ایک قتم کا تردد تھا۔ اس لئے اس زمانہ کے لوگوں نے اس بارہ میں بوی احتیاطے توجہ کی ہے۔جاننا چاہئے کہ اصحاب کرام رضی اللہ تعالی عنہم کتاب و سنت کے پہنچانے والے ہیں اور اجماع بھی ان کے زمانہ کے متعلق ہواہے۔اگر سب کے سب یاان میں سے بعض پر طعن لگائیں اور گراہی اور فسق سے موصوف کریں۔ تو تمام کے تمام دین یا بعض امور سے اعتاد اٹھ جاتا ہے اور حضرت خاتم الانبیاءاور افضل الرسل علیه الصلوٰة والسلام کی بعثت کا فائدہ کم ہوجا تاہے۔ قرآن مجید کے جامع حفزت عثمان بلكه حفزت صديق اور حضرت فاروق رضى الله تعالى عنهم بهي بين\_اگريه مطعون اور ناانصاف ہوں۔ تو پھر قرآن پر کیااعتبار رہے گااور دین کس چیز پر قائم رہے گا۔اس امر کی برائی کو اچھی طرح جانناچاہے اصحاب پیغیر سب کے سب عدول ہیں اور کتاب و سنت وغیر ہ جو کچھ ان کی تبلیغ سے ہم کو پہنچاہے۔ سب سے وہر حق ہاور وہ لڑائی جھڑ ہے جو حضرت امیر کی خلافت کے وقت ان کے در میان واقع ہوئے ہیں۔ وہ ہواو ہوس اور حب جاہ وریاست کے باعث نہ تھے۔ بلکہ اجتہاد واستنباط کے سبب سے تھے۔خواہ کی کے اجتہاد میں خطا ہو اور اس کا استنباط صواب سے دور ہو۔ علماء اہل سنت وجماعت کے نزدیک ثابت ہے کہ ان لڑائی جھگڑوں میں حضر ت امیر حق پر تھے اور ان کے مخالف خطا پر لیکن یہ خطاجس کا منشاء اجتہاد ہے۔ طعن وملامت سے دور ہے۔ مقصود یہ ہے کہ حق حضرت امیر کی طرف تفااور خطاحفزت امیر کے مخالفوں کی طرف۔جس کواہل سنت وجماعت بھی مانتے ہیں۔ لیکن مخالفوں کو لعن وطعن کرنا پیجازیادتی ہے۔جس کا پچھ فائدہ نہیں۔بلکہ اس سے ضرر کا احتمال ہے۔ کیونکہ سب پیغمبر علیہ الصلوة والسلام کے اصحاب ہیں۔ جن میں سے بعض کو جنت کی خوشخبری ہے اور بعض بدری لینی جنگ بدروالے ہیں جو بخشے ہوئے ہیں اور آخرت کاعذاب ان سے دور ہو چکاہے جیسے کہ تصحیح مدينوں مين آچكا إلى الله على أهل بَدْر فَقَالَ اعْمَلُوا ماشِئتُمْ (الله تعالى في الله بدرك حال پر واقف ہو کر فرمایا کہ جو کچھ چاہو کرو۔ میں نے ممہیں بخش دیا ہے) اور کچھ بیعت رضوان سے

مشرف ہوئے ہیں۔ جن کے حق میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ ان میں سے کوئی ہیں۔ محص ووز خی نہیں ہوگا بلکہ علماء نے فرمایا ہے کہ قرآن مجیدے مفہوم ہو تا ہے۔ کہ تمام صحابہ بہتی ہیں۔ کا یکستوی مِنگیم مَن اَنْفَقَ قَبْلَ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ اُولَیْکَ اَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ الّذِیْنَ اَنْفَقُواْ مِن بَعْدُ وَقَاتَلُ اُولِیْکَ اَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ الّذِیْنَ اَنْفَقُواْ مِن بَعْدُ وَقَاتَلُواْ وَکُالا وَ کُلا وَعَدَ اللّٰهُ الْحُسْنَى وَاللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ حَبِیْرٌ ط (وہ لوگ جنہوں نے فتح ہے پہلے مال خرچ کیااور لڑائی کی ان لوگوں سے زیادہ ورجہ والے ہیں جنہوں نے فتح کے بعد مال خرچ کیااور لڑائی کی ان لوگوں سے زیادہ ورجہ والے ہیں جنہوں نے فتح کے بعد مال خرچ کیااور لڑائی کی اور اللہ تعالیٰ تمہارے عملوں سے خروار ہو جا کیا ہے اور اللہ تعالیٰ تمہارے عملوں سے خروار خرچ کیا ہے اور لڑائی کی ہے۔ جنت کا وعدہ ہے۔ علماء نے فرمایا ہے۔ کہ انفاق اور قال کی صفت تقید کے واسطے نہیں۔ بلکہ مدح کے لئے ہے۔ کیونکہ تمام صحابہ ان دوں صفتوں سے موصوف تھے۔ جن کے واسطے نہیں۔ بلکہ مدح کے لئے ہے۔ کیونکہ تمام صحابہ ان دوں صفتوں سے موصوف تھے۔ جن کے باعث سب کے لئے بہشت کا وعدہ ہے ملاحظہ کرنا چاہے۔ کہ اس فتم کے بزرگواروں کو برائی سے یاد باعث میں ہونا کس قدرانصاف ودیانت سے دور ہے۔

سوال: - بعض لوگ کہتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے رحلت فرمانے کے بعد بعض اصحاب کرام اس طریق پر نہ رہے اور حضرت امیر کے منصب خلافت کو زبردسی چھین لیااور خلافت کی محبت وجاہ وریاست کی طلب کے باعث طریق حق سے پھر گئے بلکہ گمان کرتے ہیں۔ کہ ان کا نحر اف کفر و گر اہی تک پہنچ چکا ہے۔ پس ان کے خیال میں وہ صحابی ان وعدوں سے جواصحاب کرام کے حق میں آئے ہیں محروم ہوں گے۔ کیو نکہ صحبت کی فضیلت اسلام کی فرع ہے اور جب ان کے حق میں آئے ہیں محروم ہوں گے۔ کیو نکہ صحبت کی فضیلت اسلام کی فرع ہے اور جب ان کے

اسلام میں کلام ہے۔ توصحت کی کیاتا ثیررہے گا۔

جواب: - جب حضرات خلفاء ثلاثة رضى الله تعالی عنهم کے حق میں صیح حدیثوں کی روسے جو تواتر معنی کی حد تک پہنچ چکی ہیں۔ جنت کی بشات آچکی ہے۔ تو پھر کفرو گر ابی کا احتمال ان سے دور ہو چکا ہے۔ نیز حضرات شیخین اہل بدر سے بھی ہیں۔ جو صیح حدیثوں کی روسے مطلق طور پر بخشے ہوئے ہیں اور بیعت رضوان سے بھی مشرف ہیں۔ جو سب کے سب صیح حدیثوں سے بہتی ثابت ہو چکے ہیں۔ جیسا ہیت رضوان سے بھی مشرف ہیں۔ جو سب کے سب صیح حدیثوں سے بہتی ثابت ہو چکے ہیں۔ جیسا کہ گزر چکا ہے اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ جو جنگ بدر میں حاضر نہ تھے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ آپ کی اہلیہ یعنی آئحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی بیٹی بیار تھیں۔ ان کی بیار پری کے لئے آئحضرت ان کو مدینوں میں چھوڑ آئے تھے اور فرمایا تھا کہ جو اہل بدر کو فضلیت حاصل ہوگی۔ تم کو بھی وہی حاصل ہوگی۔ تم کو بھی وہی حاصل ہوگی۔ کہ آئحضرت صلی اللہ علیہ گی اور بیعت رضوان میں حضرت عثمان کے حاضر نہ ہونے کی وجہ سے تھی۔ کہ آئحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے ان کو مکہ والوں کے پاس بھیجا تھا اور ان کی طرف سے خود بیعت فرمائی تھی جیسا کہ مشہور و آلہ و سلم نے ان کو مکہ والوں کے پاس بھیجا تھا اور ان کی طرف سے خود بیعت فرمائی تھی جیسا کہ مشہور و آلہ و سلم نے ان کو مکہ والوں کے پاس بھیجا تھا اور ان کی طرف سے خود بیعت فرمائی تھی جیسا کہ مشہور

ے۔ نیز قرآن مجید بھی ان حضرات عمی بندگی کی شہادت دیتا ہے اور ان کے بلند در جوں کی خبر دیتا ہے۔ جو مختص کتاب و سنت سے آنکھیں بند کر کے ضد و تعصب کرے۔ وہ مبحث سے خارج ہے۔ شخصعدی علیہ الرحمة نے فرمایا ہے۔ بیت

آئل کہ بقرآن وخر رو ندہی آن است جوابش کہ جوابش ندہی ترجمہ بیت جو مانتا ہی نہیں ہے حدیث اور کتاب

جو اب اس کا یمی ہے کہ دو نہ اس کو جواب

ہائے افسوس اگر حضرت صدیق میں كفرو گمراہی كااختال متصور ہوتا۔ تواصحاب پیغیبر باوجوداس قدر عادل اور زیادہ ہونے کے ان کو پیغمبر کا جانشین نہ بناتے۔ حضرت صدیق کی تکذیب میں اس خیر القرون زمانہ کے تینتیں ہزاراصحاب کی تکذیب ہے۔اس بات کواد ٹی آدمی بھی پیند نہیں کر تا۔ جب اس زمانہ کے تینتیں ہزار آدمی باطل پر جمع ہوں اور گمر اہ اور گمر اہ کنندہ کو پیغیبر کا جائشین بنادیں۔ تواس زمانہ میں کو نمی خیریت رہی ہوگ۔ حق تعالی ان لوگوں کو انصاف دے کہ دین کے بزر گواروں کے طعن سے زبان کو بندر تھیں اور حضرت پنجبر کی صحبت کے حقوق کو مد نظر رکھیں۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وآله وسلم نے فرمایا ہے۔الله الله فی اَصْحَابِی لَا تَتَخِذُوْهُمْ غَرَضًا مِنْ بَعْدِیْ مَنْ اَحَبَّهُمْ فَبِحُبِّی اَحَبُّهُمْ وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ فَبِهُغْضِي أَبْغَضَهُمْ (مير عاصحاب كے حق ميں الله تعالى سے ڈرو۔مير بعد ان کو نشانہ نہ بناؤ۔ جس نے ان سے محبت رکھی۔اس نے میری محبت کے باعث ان کودوست رکھااور جس نے ان سے بغض رکھااس نے میر ہے ہی بغض کے باعث ان سے بغض رکھا)اس سے زیادہ کیا لکھا جائے اور بدیمی سے زیادہ روشن امر کو کیاروشن کیاجائے۔ کیونکہ حضرت صدیق جن کی مدح میں قرآن مجید جھر اہواہ اور سور ہ واللیل کی تین آئیتیں خاص انہی کے فضائل میں نازل ہوئی ہیں اور بیثار وب حباب صحیح حدیثیں ان کے فضائل و کمالات میں مروی ہیں اور گذشتہ انبیاء علیہم السلام کی کتابوں میں ان كى بلكه تمام صحابه ك اوصاف وشائل كاذكر آيا ب- جيسے كه الله تعالى فرماتا ب- مَثَلَهُمْ فِي التَّوْرَاقِ وَمَنْلُهُمْ فِي الْإِنْجِيْلِ (ان كَي تعريف توريت مِين بھي ہے اور انجيل ميں بھي)اور تمام امتوں ميں سے اس بہتر امت کے سر داراور رئیس بھی وہی ہیں۔ جبان کو کا فراور گمر اہ جانیں۔ تو پھر اوروں کا کیاحال ب- ان كى نبت كس طرح كلام كى جائه اللهم فاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشُّهَادَةِ أَنْتَ تَخْكُمْ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يُخْتَلِفُونَ (احزمين وآسانول كے پيداكرنے والے اور غیب وشہادت کے جاننے والے خدا تو ہی اپنے بندول کے در میان جس امر میں وہ اختلاف کر رب بين فيمله كركًا) وَالسَّكَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ

الصَّلَوَاتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ اَتَّمَهُا وَاكْمَلُهَا (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی متابعت کولازم پکڑا)

#### مكتوب ٢٥

ان نتائج اور ترقی مراتب کے بیان میں جوذ کراور تلاوت قر آن اور نمازے حاصل موتے ہیں۔ملاطاہر کی طرف صادر فرمایا ہے:-

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ ٱلَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كى حمد ب اور اس ك بر كزيده بندوں پر سلام ہو)اس راہ کے مبتدی طالب کے لئے ذکر کرنا ضروری ہے۔ کیونکہ اس کی ترقی ذکر کے تکرار پر وابسۃ ہے۔بشر طیکہ شخ کامل مکمل ہے اخذ کیا ہو اور اگر اس شرط کے ساتھ نہ ہو۔ تو وہ ابرار کے اوراد کی قتم ہے ہے۔ جس کا نتیجہ صرف ثواب ہے۔اس سے قرب کا وہ در جہ جو مقربین کو حاصل ہو تاہے حاصل نہیں ہو تااور یہ جو کہا کہ ابرار کے اوراد کی قتم سے ہاس لئے ہے کہ ہو سکتا ہے کہ حق تعالیٰ کا فضل شیخ کے وسیلہ کے بغیر کسی طالب کی تربیت کرے اور ذکر کا تکرار اس کو مقربوں میں سے بنادے بلکہ جائزے کہ ذکر کے تکرار کے بغیراس کو قرب کے مراتب سے مشرف كردے اور اسے اولياء ميں سے بنالے اور يہ شرط اكثر كے اعتبار سے ہے اور حكمت وعادت كے موافق ہے۔جب اللہ تعالیٰ کے فضل سے وہ معاملہ جوذ کرسے وابستہ ہے پورا ہو جاتا ہے اور نفسانی خواہشات کے معبودوں کی گر فقاری سے نجات حاصل ہو جاتی ہے اور نفس امارہ مطمئنہ ہو جاتا ہے۔ تواس وقت ترقی ذکر کرنے کے حاصل نہیں ہوتی۔اس مقام میں ذکر ابرار کے اور اد کا تھم پیدا کر لیتا ہے۔اس مقام میں قرب کے مراتب قرآن مجید کی تلاوت اور نماز کو طول قرات کے ساتھ اداکرنے پر وابستہ ہیں اور اول اول جو کھے ذکر کرنے سے میسر ہو تا تھااس وقت قرآن مجید کی تلاوت اور خاص کر نماز کی قرأت میں حاصل ہو جاتا ہے۔غرض اس وقت ذکر تلاوت کا حکم پیدا کر لیتا ہے۔جواول اول ابرار کے اوراد کی قتم سے تھااور تلاوت ذکر کا حکم پیدا کر لیتی ہے جو ابتداووسط میں قربات ( یعنی اسباب قرب) میں سے تھی۔ عجب معاملہ ہے۔اس وقت اگر ذکر کو قرأت قرآن کے طور پر تکرار کیا جاتا ہے جو آیات قرآنی کے پاک کلمات میں سے ہے اور اعوذ سے شروع کیا جاتا ہے۔ تو وہی فائدہ دیتا ہے جو قرآن مجید کی تلاوت سے حاصل ہو تاہے اور اگر قرأت کے طور پر تکرارنہ کیا جائے۔ تو ابرار کے عمل كى طرح ہے۔ ہر عمل كے لئے مقام و موسم ہے۔ كه اگر وہ عمل اس موسم ميں بجالا كيں۔ توحس وملاحت پیدا کرتاہے اور اگر موسم میں ادانہ کیا جائے۔ تو اکثر او قات وہ عمل سر اسر خطا ہو تاہے۔ اگرچہ حسنہ اور نیک ہو۔ جیسے کہ تشہد کے وقت فاتحہ کا پڑھنااگرچہ ام الکتاب ہے۔ سر اسر خطاء ہے۔

پس اس راہ میں پیراور اس کی تعلیم نہایت ضروری ہے۔ وَبِدُوْنِهِ خَوْطُ الْقَتَادِ (ورند بیفائدہ تکلیف ہے) کسی بزرگ نے فرمایا ہے۔ بیت

زال روئے کہ چیم تست احول معبود تو پیر تست اول ترجمہ - بیت

آ تکھاحول تری ہے جب دانا پیر تیرا ہے ترا پہلا خدا وَالسَّلامُ عَلَى مَنِ اتّبَعَ الْهُداى (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی)

# مكتوب ٢٦

اس بیان میں کہ حق تعالی جس طرح اپن ذات کے ساتھ موجودہے نہ کہ وجود کے ساتھ اس بیان میں کہ حق تعالی جس طرح اپنی ذات کے ساتھ کی وعالم اور صفات نمانید اور صفات زائدہ کے ساتھ موصوف ہے۔۔

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى (الله تعالَى كى حمر ب اور اس كے بر كزيده بندول پر سلام ہو) حق تعالیٰ نفس وجود اور وجود کے تمام توالع کمالات لینی حیات وعلم وقدرت وسمع وبھر وارادہ و کلام و تکوین میں اپنی ذات یاک کے ساتھ کافی ہے اور ان کمالات کے حاصل ہونے میں ان صفات زائده كامختاج نہيں۔اگرچہ صفات زائده كاملہ بھى اى كيلئے ثابت ہيں۔ پس حق تعالیٰ جس طرح اپنی ذات اقدی کے ساتھ موجود ہے نہ وجود کے ساتھ ای طرح اپنی ذات کے ساتھ زندہ ہے۔نہ حیات کے ساتھ جواس کی صفت ہے اور اپنی ذات کے ساتھ دانا ہے نہ صفت علم کے ساتھ اور اپنی ذات كے ساتھ بينا ہے نہ صفت بھر كے ساتھ اور اپنى ذات كے ساتھ سننے والا بے نہ صفت سمع كے ساتھ اور این ذات کے ساتھ توانا ہے نہ صفت قدرت کے ساتھ اور اپنی ذات کے ساتھ مرید لینی ارادہ كرنے والا ہےنہ صفت ارادہ كے ساتھ اور اپنى ذات كے ساتھ كلام كرنے والا ہے۔نہ صفت كلام ك ساتھ اور اپنی ذات کے ساتھ کا نتات کی ایجاد کا مبدء ہے نہ کہ تکوین کی صفت کے ساتھ ۔ اگرچہ عالم کا وجود مکوین اور باقی تمام صفات کے ذریعہ سے بے چنانچہ اس مضمون کی محقیق عقریب آئیگی۔ یہ مکوین قدرت سے الگ ہے۔ کیونکہ قدرت میں فعل کی صحبت اور ترک ہے اور تکوین میں فعل کی جانب متعین ہے۔ نیز قدرت ارادہ سے پہلے ہے اور تکوین ارادہ کے بعدید تکوین بندہ کی اس استطاعت کے مثابہ ہے۔ جس کو علماء اہل حق نے بندہ کے فعل کے ساتھ مقرر کیا ہے اور اس کو صفت قدرت وارادت سے الگ سمجھا ہے۔ کیونکہ قدرت ہر دوطرف لینی فعل وترک کودر ست کرتی ہے اور ارادت ا یک طرف کوترجیج دیت ہے اور ایجاد ارادہ کی ترجیج کے بعد تکوین سے تعلق رکھتا ہے۔ اگر قدرت کو ثابت نہ کیاجائے۔جودونوں طرفوں کی صحت کرنے والی ہے توا پجاب لازم آتا ہے اور اگر تکوین کو ٹابت نہ کریں توا پجاد بغیر متند کے رہ جاتا ہے۔ کیونکہ قدرت ایجاد کی صحت کرنے والی ہے اور تکوین ایجاد کو اختیار کرنے والی ۔ پس تکوین کے ٹابت کرنے ہے چارہ نہیں۔ جس کی طرف علاء ماتر پدید نے ہدایت پائی ہے اور اشعر بوں نے چو نکہ اشیاء کے ساتھ کا تعلق واضافت زیادہ تر معلوم کیا ہے۔ اس واسطاس کو صفات اضافی ہے۔ واللّہ یُحقُّ الْحقُقُ وَهُو یَهُدی السَّبیْلُ (اللّه تعالیٰ ٹابت کر تاہم حق صفات اضافیہ ہے خیال کیا ہے۔ واللّہ یُحقُّ الْحقُقُ وَهُو یَهُدی السَّبیْلُ (الله تعالیٰ ٹابت کر تاہم حق کو اور وہی سید سے راستہ کی ہدایت دیتا ہے) پیدا کر نااور رزق دینااور زندہ کر نااور مارنا تکوین کی طرف راجح کرنا بہتر ہے بہ نبیت اس کے کہ ہر ایک کو متنقل طور پر صفت قدیمہ کہاجائے اور بے ضرورت بیشار صفات قدیمہ کہاجائے اور بے ضرورت بیشار صفات قدیمہ کہاجائے اور بے ضرورت بیشار صفات کے وسیلہ کے بغیر بذات خود حاصل ہے۔ کیونکہ حق تعالیٰ کی ذات بعض اور جزو جزو ہونا اس بارگاہ میں مفقود ہے۔ ہمہ تن دانا کی ہیں ہونکہ جو نکہ حقات سبعہ بلکہ صفات بینائی ہے۔ ای طرح دوسر می صفات کا حال ہے اس کے علاوہ حق تعالیٰ کے لئے صفات سبعہ بلکہ صفات بینائی ہے۔ ای طرح دوسر می صفات کا حال ہے اس کے علاوہ حق تعالیٰ کے لئے صفات سبعہ بلکہ صفات بینائی ہے۔ ای طرح دوسر کی صفات کا حل ہیں۔ ٹابت ہیں اور یہ صفات کا ملہ جو قد ہم ہیں۔ ان کمالات ذاتیہ کے ظال اور مظہر ہیں۔ بلکہ کہہ سکتے ہیں۔ کہ ان کمالات کے رویو ش اور ان پوشیدہ الوالوں

سوال:-جب حق تعالی کا ذات تمام کمالات کے حصول میں کافی ہے۔ تو پھر صفات کس کے ثابت کی جاتی ہیں اور قدیموں کے بیثار وجود ہونے کا قول کیوں کیا جاتا ہے۔ اس واسطے فلاسفہ اور معتزلہ نے ذات پراکتفاک ہے اور قدیموں کے بکثرت ہونے ہے بھاگ کر صفات کی نفی کے قائل ہوئے ہیں۔ جو اب: - حق تعالی کی ذات اگرچہ حصول کمالات میں کافی ہے۔ لیکن اشیاء کی تکوین و تخلیق کے لئے صفات زائدہ کا ہونا ضروری ہے۔ کیو تکہ حق تعالیٰ کی ذات نہایت تنزہ اور تقدی ساور عظمت وجلال و کبریا میں ہے اور کمال غزائل کے لئے شاہ ہے۔ اس کو کمال بے مناسبتی ہے۔ اِنَّ اللّٰه کفنے تی عنِ الْعَالِمَیْنَ (اللّٰہ تعالیٰ تمام جہان والوں سے غنی اور بے پرواہے) اور حکمت وعادت کے موافق افادہ اور افاضہ کے لئے مستفید اور مستفیض کے ساتھ مناسبت کا ہونا ضروری ہے اور وہ صفات ہیں۔ جنہوں نے ایک درجہ تنزل کر کے ظلیت پیدا کی ہے اور اشیاء کے ساتھ کچھ نہ کچھ مناسبت عاصل کی جبوں نے اگر صفات کا واسطہ نہ ہو تا۔ تو اشیاء کی ساتھ کا مونا متصور نہ ہو تا۔ کیو نکہ اشیاء کو حق تعالیٰ کے ذاتی انوار کی شعاعوں کے غلبہ میں ہلاک اور فانی اور نیست ونابود ہونے کے سوا پچھ حاصل نہ ہو تا۔ گا آن انوار کی شعاعوں کے غلبہ میں ہلاک اور فانی اور نیست ونابود ہونے کے سوا پچھ حاصل نہ ہو تا۔

یہ بوے بے سمجھ لوگ ہیں۔جو صفات کو ثابت نہیں کرتے اور اشیاء کے ایجاد کو حق تعالیٰ کی ذات بحت کی طرف منسوب کرتے ہیں۔ صادر اول ہے ہی کیا جو صفات کے پردہ کے بغیر حق تعالیٰ کی ذات کے انوار میں فانی اور ناچیز نہ ہو۔

سوال: - فلاسفہ اور معتزلہ صفات کو اگر چہ خارج میں ثابت نہیں کرتے۔ لیکن علمیہ اعتبارات کی روسے ان کے قائل ہیں اور مرتبہ علم میں کمالات ذاتیہ کو ایک دوسرے سے الگ جانتے ہیں۔ پس اشیاء کا موجود ہوناذات بحت کی طرف منسوب نہ ہوا۔ کیونکہ در میان میں اعتبارات کا واسطہ پیدا ہو گیا۔

جواب: - عالم کا ایجاد خارج میں ہے اور عالم خارج میں موجود ہے۔ پس خارجی تجابوں کا ہوتا ضروری ہے۔ تاکہ اشیاء کے خارجی وجود کا وسیلہ ہو کر خارج میں ان کو فائی اور نیست و نابو وہونے سے بچا سکیں۔ علی اعتبارات وجودات خارجیہ کے کام نہیں آ سکتے اور علمی تجاب موجودات خارجی کی حفاظت میں کفایت نہیں کر سکتے۔ ہاں بعض صوفیاء جو عالم کوم تب علم کے سواموجود نہیں جانتے ان کو اگر اعتبارات علمی نفع دے سکیں اور وجودات علمیہ کا وسیلہ ہو سکیں۔ تو بجائے لیکن عالم خارج میں موجود ہے۔ اگر چہ یہ خارج اس خارج کا ظل ہے اور یہ وجوداس وجود کا ظل ہے۔ پس خارجی ہی جابوں کا ہونا ضروری ہے۔ تاکہ عالم کے وجود خارجی کا وسیلہ ہو سکیں۔ اس لئے صفات حقیقیہ کا خارج میں موجود ہونا ضروری ہے۔ تاکہ اشیاء کی تر تیب کریں اور اپنے وسیلہ سے کمالات ذاتیہ کو عالم کے موجود ہونا ضروری ہے۔ تاکہ اشیاء کی تر تیب کریں اور اپنے وسیلہ سے کمالات ذاتیہ کا ظہور آئی کے وجود پر وابستہ ہے۔ ان کا تجاب عینک کے تجاب کی طرح ہے جو زیادہ نمائش کا سبب ہاور یہ ظہور اور یہ نمائش آگر چہ ظلی ہے۔ مگر کیا کریں کہ ہمارے وجود کو ظل کے ساتھ ملادیا ہوا ہے اور یہ ماری ہی کو تجاب کے حوالہ کر دیا ہے۔ ما بِاللَّداتِ لَا يَنفَلُكُ عَنِ اللَّداتِ (جو چیز ذاتی ہے وہ ذات

سیابی از حبثی کے رود کہ خود رنگ است ترجمہ سیابی دور حبثی کی نہیں ہوتی کہ ہے ذاتی

بيت

وَمَنْ بَعْدِ هَذَا مَا يَدُقُ صِفَاتُهُ وَمَا كَتْمُهُ ٱخْطَى لَدَيْهِ وَٱجْمَلُ

رجم بيت

بعدازاں وہ چیز ہے جس کا نہیں لگتا پتا اس کا پوشیدہ بی رکھنااور چھپانا ہے بھلا بندہ حق نہیں ہو جاتا۔ لیکن اللہ تعالیٰ کے فضل ہے حق سے جدا بھی نہیں ہو تا۔ اَلْمَوْءُ مَعَ مَنْ اَحَبَّ (آدمی ای کے ساتھ ہے جس ہے اس کو محبت ہے) حق تعالی کو اگرچہ اشیاء کے ساتھ معیت کی نبست حاصل ہے۔ لیکن سے معیت جس کامنشاء محبت ہے اور ہے جب تک محبت بیدانہ کریں۔اس معیت کو نہیں جان سکتے۔ چونکہ محبت میں بھی مختلف در جات ہیں۔اس لئے اس کے اندازہ کے موافق معیت میں بھی تفاوت حاصل ہے یہی معیت ہے جوظلیت سے خلاصی کا سبب ہے اور یہی معیت ہے۔جو کہ نیست و نابود ہونے کا واسطہ ہے اور یہی معیت ہے۔ جو بندگی وغلامی کو دور کرنے والی ہے اور عین عبدیت لیعنی غلامی میں حریت و آزادی کو ثابت کرنے والی ہے۔ یہی معیت ہے جو اتا نیت اور خودی کو گرانے والی ہے اور یہی معیت ہے جوانانیت کو کمالیت کے درجات تک بلند کرنے والی ہے۔ جاننا چاہے کہ ان کے ساتھ اپنی معیت عامد کے بارہ میں فرمایا ہے۔و ھُو مَعَكُمْ (وہ تمہارے ساتھ ہے)اور معیت خاصہ میں اَلْمَوْءُ مَعَ مَنْ أَحَبُّ ك بموجب محبت ك لحاظ سے بندے اس كے ساتھ بيں ان دونوں معتبول ميں بہت فرق ہے۔ کیونکد معیت خاصہ میں دونوں طرف کی معیت ثابت ہے اور معیت عامہ میں معیت ای طرف ے ہے۔ پس اس کے لئے عین وجدان میں حرمان وناامیدی لازم ہے۔ یکا حسوتنی علی مافوطت فی جنب الله (باے افسوس! اللہ تعالی کے حضور میں نے کیوں کو تابی کی) عالم اگرچہ صفات کے ظلال ہیں اور اس نے صفات کے ذریعہ سے وجود وبقاحاصل کیاہے۔ لیکن حضرت ذات کامحت محبت ذاتیہ کے باعث جواس کوحفرت ذات کے ساتھ ہے اور صفات سے جواس کے اصول ہیں۔ بے کیفی عروج کے ساتھ او پر گیاہے اور اصول کو چھوڑ کر اصل اصول سے مل گیاہے۔ لیکن بید ملنا بھی بے کیف ہے اور اگر اصل سے اوپرنہ جائے تو پھر آنے کا کیا فائدہ اور محبت کی کیا ضرورت ہے۔اس کو اصل کے ساتھ اتصال ہر وقت حاصل تھااور وصل ظلی اس کو ہمیشہ میسر تھا۔اصل مقصودیہ ہے۔ کہ اپنے اصل کو ظل کی طرح زینہ بنانا چاہے اور محبت کے پروں سے او پراڑنا چاہئے یہ عروج ہر محف کی سمجھ میں نہیں آسکتا اوراینے آپ کو چھوڑ کرایے آپ سے اوپر جاناار باب نظرو فکر (یعنی فلفی اور منطقی) کو پند نہیں آتا۔ بلکہ صوفیاء میں بھی ہزاروں میں سے کوئی ایک اس دولت سے مشرف ہو تاہے اور اس معما کا بھیداس پر کھلتاہے۔بیت

ہزار نکتہ باریک ترزموای جاست نہ ہر کہ سربتر اشد قلندری داند ترجمہ بیت ہزاروں نکتے ہیں بالوں سے بھی باریک تراس جا منڈائے سر اگر کوئی قلندر بن نہیں جاتا سوال:- یہ سیر آفاقی ہے یا نفسی؟ جواب:- نہ آفاقی ہے نہ انفسی۔ کیونکہ آفاق وانفس باہر اور اندر کو چاہتے ہیں اور یہ معاملہ دخول وخرون اوراندر وباہر سے وراء الوراء ہے۔ گوار باب نظر یعنی اہل فلفہ کے نزدیک نازیباہے۔ لیکن جب مطلوب دخول و خروج سے اقد س اور برتر ہے۔ تو دہ نسبت بھی جو اس کے ساتھ پیدا ہو۔ ضرور ہی دخول و خروج سے منزہ ہوگی۔ یہ سیر باوجود اس قدر مشکل اور سخت ہونے کے اس سیر کے کرنے والوں کے نزدیک جو صاحبان علم ہیں۔ و بلی اور آگرہ کے سیر کی طرح ہے۔ جو ہر ایک کو معلوم ہے اور ہر ایک کے نزدیک متمیز ہے اور اس کی ہرایک منزل دوسری منزل سے جدا ہے۔

سعبیہ: -عالم اگرچہ صفات کے ظلال ہیں اور صفات حق تعالیٰ کی ذات کے ظلال۔ لیکن اس ظلیت کے بہت ہے در ہے اور مرتبے ہیں جن ہیں ہے ہرا یک مطلوب کا جاب ہے۔ آپ نے سناہی ہوگا۔ کہ اِللّٰهِ سُبْحَانَهُ مَسْبِعِیْنَ اَلْفُ حَجِابِ مِنْ نُوْدٍ وَظُلْمَةِ (اللّٰہ تعالیٰ کے لئے نور اور ظلمت کے سر ہزار پردے ہیں) جب تک جاب سب کے سب دور نہ ہو جا تیں۔ ظلیت ہے نہیں نکل سکتے۔ اس جگہ خرق چاب یعنی پردہ کے دور ہونے ہے مراد شہودی پردوں کا دور ہونا ہے اور یہ جواس مدیث کے اخیر ہیں تمام پردوں کا دور نہ ونا آیا ہے۔ مراداس سے وجودی پردے ہیں۔ جن کا دور ہونا ممتنع ہے۔ کیونکہ اس کے صفات قدیمہ کارفع ہونا الزم آتا ہے۔ جو محال ہے۔ لیکن چونکہ معیت غیر متکیفہ حاصل ہے۔ اس کے خرق وجودی کا حکم رکھتا ہے اور بادجود تجابوں کے بے جاب ہے۔ کیونکہ معیت نفذ وقت ہے۔ جو حاکل وجودی کی طاکل وجودی کی طاقت نہیں رکھتا ہے اور بادجود تجابوں کے بے جاب ہے۔ کیونکہ معیت نفذ وقت ہے۔ جو کا کل وجودی کی طاقت نہیں رکھتا ہے اور بادجود تجابوں کے بے جاب ہے۔ کیونکہ معیت نفذ وقت ہے۔ جو کا کل وجودی کی طاقت نہیں رکھتا ہے اور بادجود تجابوں کے بے جاب ہے۔ کیونکہ معیت نفذ وقت ہے۔ جو کا کل وجودی کی طاکل وجودی کی طاقت نہیں رکھتا ہے اور بھم کو بخش۔ تو سب شے پر قادر ہے) الْحَمْدُ لِلْهِ رَبِ الْعَالَمِيْنَ وَالْسُلُوهُ وَ السَّدُوهُ وَ السَّدُ اللهُ مُحْدِ اور حضرت سیدالم سلین عَلَیْهِ وَ عَلَیْهِمْ وَ عَلَیْ اللهِ الظاَهِرِیْنَ اَجْمَعِیْنَ ﴿ (اللّٰہ ربالعالمین کی حمہ ہے اور حضرت سیدالم سلین اور ان کی آل یاک پر صلو قوسلام ہو)

### مكتوب ٢٧

اس بیان میں کہ بندہ کو چاہئے۔ کہ اپنی تمام مرادوں سے نکل کر حق تعالیٰ کی مرادوں کے موافق ہو جائے اور ذاتی اور عارضی بیاری کے بیان میں ملاعلی کشمی کی طرف صادر فرمایاہے:-

بندہ کو چاہئے کہ اپنے مولا جلشانہ کے سوااس کا پچھ مر ادو مطلب نہ ہواور مولیٰ کی مر اد کے سوابندہ
کی کوئی مر ادنہ رہے۔ورنہ اس کاسر بندگی کی رسی ہے اور اس کا پاؤں غلامی کی قید سے نکلا ہوا ہو گا۔وہ بندہ
جواپئی مر ادوں میں گر فرآرہے اور اپنی ہواؤ ہوس پر فریفتہ ہے۔وہ اپنے نفس کا بندہ ہے اور شیطان لعین
کی اطاعت کر رہا ہے۔ یہ دولت (یعنی اپنی مر ادوں کو حق تعالیٰ کی مر ادوں میں فانی کرنا) دلالت کے خاصہ کے حاصل ہونے پروابستہ ہے۔جو فزاء دبقائے اتم واکمل پر موقوف ہے۔

سوال: - مجھی مجھی خواہشیں اور ضروریات کامگوں سے مجمی ظاہر ہوتی ہیں اور مختلف مطالب کے حاصل ہونے کی خواہش ان بزر گواروں سے بھی محسوس ہوتی ہے۔ امام انبیاء وسلطان اولیاء علیہ الصلوة والسلام سر دوشيرين چيز كودوست ركھتے تھے اور وہ حرص جو حضور عليہ الصلوٰۃ والسلام كوامت كى ہدايت پر تھا۔ قرآن مجید میں ظاہر ہے۔ان بزر گواروں میں اس قتم کی خواہشات کے باقی رہنے کا باعث کیا ہے؟ جواب:- بعض خواہشیں جن کا منشاء طبیعت ہے۔ تاکہ طبعی مزاج قائم رہے۔ ضروری ہیں گری کے وقت طبیعت بے اختیار سر دی کی طرف مائل ہے اور سر دی کے وقت گری کی طرف راغب ہے۔ اس قتم کی خواہشیں عبودیت کے منافی اور نفسانی خواہشات کے ساتھ گر فقاری کا سبب نہیں۔ کیونکہ طبعی ضروریات دائرہ تکلیف سے خارج اور نفس امارہ کی خواہش سے باہر ہیں۔ کیونکہ نفس کی خواہشات یا فضول مباح ہیں یا مشتبہ وحرام اور جو کچھ ضروری ہے۔ نفس کواس کے ساتھ مس و تعلق نہیں۔ پس گر فقاری اور بد کرداری کا موجب فضول افعال ہیں۔اگرچہ مباح کی قتم سے ہوں۔ کیونکہ فضول مباح محرم کے قرب وجوار میں ہے کہ اگر دسمن لعین کے بہکانے سے وہاں سے قدم اٹھائیں۔ توبے اختیار حرام میں جا پڑیں۔ بس مباح ضروری پر کفایت کرنا ضروری ہے۔ کہ اگر وہاں سے قدم تھیلے گا۔ تو فضول مباح ہی میں بڑے گا اور اگر فضول مباحات میں قیام کیا جائے۔ تو اس سے پہلے قدم مچسلتے ہی حجت محرم میں جایڑے گا۔ بعض خواجشیں اس قتم کی ہیں۔ جن کا حاصل ہونا خارج اور باہر کی طرف سے ہے۔ باوجودیکہ مخص فی نفسہ مرادوں سے خالی ہواور خارج میں یا حضرت رحمٰن واعظ ہے۔جو خِيرات كاالقاء كرتام \_فَإِنَّ لِلْهِ سُبْحَانَهُ وَاعِظًا فِي قَلْبِ كُلِّ مُوْمِنِ (كِونك برايك مومن كرل میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک واعظ ہے) یا شیطان ہے جوشر وعدادت کا القاء کرتا ہے۔ يَعِدُهُمْ وَيَمَّيِّنِهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيطَانُ إِلَّا غُرُورًا (شيطان ان كووعده اور اميدي ولا تا إلى عمر شيطان كا وعدہ سر اسر دھو کااور فریب ہے) قلعہ کی سکونت کے ایام میں یہ فقیرایک دن فجر کی نماز اداکرنے کے بعداس طریقه عالیہ کی طرزوطرح پرخاموش بیٹھا ہوا تھا۔ کہ بیہودہ آرزؤں کے ججوم نے بے مزہ کردیا اور جمعیت کو کھودیا۔ ایک لمحد کے بعد جب الله تعالی کی عنایت سے پھر جمعیت حاصل ہوئی۔ تودیکھاکہ وہ آرزو کیں بادل کے مکڑوں کی طرح القاء کرنے والے کے ہمراہ باہر نکل گئی ہیں اور خانہ دل کو خالی چھوڑ گئی ہیں۔اس وقت معلوم ہوا۔ کہ یہ خواہشیں باہر کی طرف سے آئی تھیں اندر سے نہ اٹھی تھیں جو بندگی کے منافی ہیں۔ غرض جس فساد کا منشاء نفس امارہ ہے۔ وہ مرض ذاتی اور زہر قاتل اور مقام بندگی ك منافى ب اورجوفسادكه بابركى طرف ت آئے۔اگرچه القاء شيطاني بو۔ وه عارضي مرض بجوبہت آسان علاج سے دور ہو سکتی ہے۔ الله تعالی فرماتا ہے۔ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَان كَانَ ضَعِيْفًا (بيشك شيطان كا

کر ضعیف ہے) ہماری بلا ہماراا پنائی ش ہے اور ہمارا جانی دشمن ہماراا پنائی ہرا ہمنھین ہے۔ ای کی مدد سے ہیر دنی دشمن ہم پر غلبہ پاتے ہیں اور ہم کوائی کی مدد سے مغلوب کرتے ہیں۔ تمام اشیاء میں سے زیادہ جائل نفس امارہ ہے۔ جو اپنائی دشمن اور بدخواہ ہے اور اس کا ارادہ اپنے آپ کو ہلاک کرنا ہے۔ اس کی خواہش و آرزو ہمہ تن حضر سے رحمٰن جلشانہ (جو اس کا اور اس کی نعمتوں کا مولی ہے) کی نافر مانی اور شیطان کی اطاعت ہے۔ جو اس کا جانی دشمن ہے۔

جاننا چاہئے کہ ذاتی اور عارضی مرض اور داخلی اور خارجی فساد کے در میان فرق و تمیز کرنابہت مشکل ہے۔ مبادا کوئی ناقص اس خیال سے اپنے آپ کو کامل فرض کرے اور اپنی مرض ذاتی کو مرض عارضی خیال کرے اور خسارہ کھائے فقیرای ڈر کے مارے اس سر کے لکھنے کی جر اُت نہیں کر تا تھااور اس مطلب کا ظاہر کرنا مناسب نہیں جانتا تھا۔ میں ستر ہ سال تک اس اشتباہ میں رہااور فساد ذاتی کو فساد عارضی کے ساتھ ملا ہوایا تارہا۔اس وقت اللہ تعالی نے حق کو باطل سے جدا کر دیااور مرض ذاتی کومرض عارضى سے الگ كر ديا۔ ٱلْحَمْدُ لِلهِ وَالْمِنَّةُ عَلى ذلك وَعلى جَمِيْع نَعْمَائِه (اس نعمت يراور الله تعالی کی تمام نعمتوں پر اللہ تعالی کی حت اور اس کا احسان ہے) اس قتم کے اسر ار کے ظاہر کرنے کی حکمتوں میں سے ایک حکمت رہے۔ کہ کوئی کو تاہ نظر کسی کامل کواس فتم کی بیر ونی آرزوؤں کے باوجود نا قص نہ سمجھے۔اوراس کی برکات سے محروم ندرہے کفارای فتم کی صفات کے باعث انبیاء علیم الصلوة والسلام كى تصديق كى دولت سے محروم رہ اوراس طرح كہتے رہے۔ اَبَشَو " يَهْدُوْنَنَا فَكَفَرُوْا (كيابم جیںاانسان ہم کوہدایت دیتا ہے۔ پس کافر ہو گئے )اوریہ جو فرمایا ہے کہ حق تعالیٰ عارف کواس کی مرادوں اور خواہشوں کے دور ہو جانے کے بعد صاحب ارادہ بنادیتا ہے اور اس کے ہاتھ میں اختیار دے دیتا ہے۔ اس مضمون کی تفصیل انشاءاللہ تعالیٰ کسی اور جگہ اللہ تعالیٰ کی عنایت ہے کی جائے گی۔ کیونکہ اب وقت ياورى مُهِين كرتا والسَّكامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ الصَّلَوَاتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ اَتَّمُّهَا وَأَكْمَلُهَا (سلام مواس مُحْض ير جس نے ہدايت اختيار كي اور حضرت محر مصطفیٰ علیه الصلوٰة والسلام کی متابعت کو لازم پکڑا)

## مكتوب ۲۸

اس بیان میں کومر دوں کے ارواح کو صدقہ کرنے کی کیفیت کیا ہے۔ ملاصالح ترک کی طرف صادر فرمایاہے:-

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالَى كى حمد ب اور اس كى برگزيده بندول پرسلام مو)ايك دن خيال آيا-كه است قريبي رشته دار مردول يس سے بعض كى روحانيت كے

لتے صدقہ کیاجائے۔اس اثناء میں ظاہر ہوا۔ کہ اس نیت سے اس میت مرحه م کوخوش حاصل ہو کی اور خوش وخرم نظر آئی۔ جب یہ صدقہ کے دینے کا وقت آیا پہلے حضرت رسالت خاتمیت علیہ الصلوة والسلام كى روحانيت كے لئے اس صدقه كى نيت كى جيباكه عادت تھى۔ بعد ازاں اس ميت كى روحانيت کے واسطے نیت کر کے دے دیا۔اس وقت اس میت میں ناخوشی اور اندوہ محسوس ہوااور کلفت و کدورت ظاہر ہوئی۔اس حال سے بہت متعجب ہوااور ناخوشی اور کلفت کی کوئی وجد ظاہر نہ ہوئی۔حالا تکد معلوم ہوا کہ اس صدقہ سے بہت بر کتیں اس میت کو نیپٹی ہیں۔ لیکن خوشی اور سر ور اس میں طاہر نہیں ہوا۔ ای طرح ایک دن کچھ نفتری آنخضرت صلی الله علیه و آله وسلم کی نذر کی اور اس نذر میں تمام انبیاء کرام كو بھی داخل كيااوران كو آنخضرت كاطفيلى بنايا۔اس امر ميں آنخضرت صلى الله عليه و آله وسلم كى مرضى ور ضامندی معلوم نه بو کی۔ای طرح بعض او قات جو میں در ود بھیجنا تھا۔اگر ای مرتبہ میں تمام انبیاء پر بھی درود بھیجا۔ تواس میں آنخضرت کی مرضی ظاہر نہ ہوتی۔ حالائکہ معلوم ہو چکاہے۔ کہ اگرایک کی روحانیت کے لئے صدقہ کر کے تمام مومنوں کو شریک کرلیں۔ توسب کو پہنچ جاتا ہے اور اس شخص کے اجرے کہ جس کی نیت پردیاجاتا ہے کچھ کم نہیں ہوتا۔ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعَ الْمَغْفِرَةِ (بیشک رب تیرابری بخشش والا ہے) اس صورت میں ناخوشی اور نارا ضگی کی وجہ کیا ہے۔مدت تک پیہ مشکل بات دل میں کھنگتی رہی۔ آخر کار اللہ تعالی کے فضل سے ظاہر ہوا۔ کہ ناخوشی اور کلفت کی وجدیہ ہے۔ کہ اگر صدقہ بغیر شرکت کے مردہ کے نام پردیاجائے۔ تووہ مردہ اپنی طرف سے اس صدقہ کو تحفہ اور ہدیہ کے طور پر آتخضرت صلی الله علیه وآله وسلم کی خدمت میں لے جائے گااور اس کے وسلے سے برکات وفیوض حاصل كرے گاليكن اگر صدقه دين والاخود آنخضرت كى نيت كرے گا۔ توميت كو كيا نفع مو گا۔ شركت كى صورت مين اگر صدقة قبول موجائے۔ توميت كو صرف اى صدقة كا ثواب ملے گا اور عدم شركت كى صورت میں اگر صدقہ قبول ہو جائے۔ تواس صدقہ کا ثواب ملے گااور اس صدقہ کے تحفہ اور ہدید کرنے کے فیوض وبرکات بھی حبیب رب العالمین علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاس سے پائے گا۔ای طرح ہر مخص کے لئے کہ جس کو شریک کریں یہی نبت موجود ہے۔ کہ شرکت میں ایک درجہ ثواب ہے اور عدم شرکت میں دودرجہ کہ اس کومردہ اپنی طرف سے اس کے حضور پیش کر تاہے اور یہ بھی معلوم ہوا۔ کہ مدیبہ تحفہ جو کوئی غریب کی بزرگ کی خدمت میں لے جائے۔ بغیر کسی کی شراکت کے اگرچہ طفیلی ہو۔ تواس تحفہ کاخود پیش کرنا بہتر ہے یاشر کت کے ساتھ ۔ کچھ شک نہیں کہ بغیر شرکت کے بہتر ہاور وہ بزرگ اپنے بھائیوں کو اپنے پاس سے دیدے۔ تواس بات سے بہتر ہے۔ کہ یہ مختص بیفائدہ دوسروں کوداخل کر لے اور آل واصحاب جو آتخضرت صلی الله علیہ و آلہ وسلم کے عیال کی طرح ہیں۔

ان کوجو طفیلی بناکر آنخضرت علی کے بدیہ بیں داخل کیاجاتا ہے۔ پہندیدہ اور مقبول نظر آتا ہے۔ ہاں متعادف ہے کہ ہدیات مر سولہ بیں اگر کی بزرگ کے ساتھ اس کے جمسروں کو شریک کریں۔ تواس کے ادب ورضامندگی ہے دور معلوم ہو تا ہے اور اگر اس کے خاد موں کو طفیلی بناکر ہدیہ جیجیں تواس کو پہند آتا ہے۔ کیو نکہ خاد موں کی عزت اس کی عزت اس کی عزت ہے۔ پس معلوم ہوا کہ زیادہ تر مردوں کی رضامندی صدقہ کے افراد بیس ہے نہ صدقہ کے اشتر اک بیس۔ لیکن چاہئے کہ جب میت کیلئے صدقہ کی نیت کر ہدیہ جدا کرلیں۔ بعد از ان اس میت کے لئے صدقہ کریں۔ تواول آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی نیت پر ہدیہ جدا کرلیں۔ بعد از ان اس میت کے لئے صدقہ کریں۔ کیونکہ آنخضرت علی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے حقوق دوسروں کے حقوق ہے بڑھ کر بیس میں۔ اس صورت بیس آنخضرت علی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے حقوق دوسروں کے حقوق ہے بڑھ کر مردوں کے بعض صد قات میں جب نیت کے در ست کرنے کے لئے اپنے آپ کو عاجز معلوم کر تا ہے۔ تواس سے بہتر علاج کوئی نہیں جانیا۔ کہ اس صدقہ کو آنخضرت علی کی نیت پر مقرر کرے اور اس میت کوان کا طفیلی بنائے۔ امید ہے کہ ان کے وسلہ کی برکت سے قبول ہو جائے گا۔ علماء نے فربایا ہے۔ کہ آنخضرت علی گا۔ اس میت کے در ست کرنے پر خات ہے۔ کہ آن خضرت علی گا۔ کہ اس میت کے در ست کر نے جہ قبول ہو جائے گا۔ علماء نے فربایا ہے۔ کہ آنخضرت علی گا۔ کہ اس میت کے در مت کر نے بر مقبول ہے اور آنخضرت تا ہے۔ کہ آنخضرت علی گا۔ کہ اس کہ در مت کر نے بر اس کی در ست کر نے بر جائے۔ آگرچہ اس کا ثواب در دو تھیجے والے کو نہ طے کے ونکہ اعمال کا ثواب نیت کے در ست کر نے پر جائے۔ آگرچہ اس کا ثواب در دو تھیجے والے کو نہ طے کیونکہ اعمال کا ثواب نیت کے در ست کر نے پر جائے۔ اگرچہ اس کا ثواب در ود تھیجے والے کو نہ طے کیونکہ اعمال کا ثواب نیت کی در ست کر نے پر کہ اعمال کا ثواب در ود تھیجے والے کو نہ طے کہ وہ مقبول و مجوب ہیں۔ بہانہ بی کا فی ہے۔

آيت كريمه و كَان فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيْمًا (جَه پرالله تعالى كابرُافضل م) آنخضرت صلى الله عليه و آله وسلم كى شان مِن نازل موئى م عليه و عَلى اللهِ الصَّلوةُ وَالسَّلامُ وَعَلَى جَمِيْعِ إِخُوَانِهِ الْكِرَامِ مِنَ الْاَنْبِيَاءِ وَالْمَلامِكَةِ الْعِظَامِ اللى يَوْمِ الْقِيَامِ

# مكتوب ٢٩

قرآن مجید کے بعض کلمات قدی آیات کے سمجھنے میں سیادت پناہ میر محب اللہ کی طرف صادر فرمایا ہے:-

چونکہ فقیر پہلے اپنے قصور فہم کے باعث قرآن مجید کے بعض کلمات قدس آیات کے سیھنے میں ترددر کھتا تھااوران کی تطبیق و مطابقت میں عاجز ہو جاتا تھا۔ تو وسوسوں کے دفع کرنے کے لئے اللہ تعالی کی عنایت ہے اس ہے بہتر علاج کو کئ نہ پاتا تھا۔ کہ اپنے آپ کو کہتا تھا۔ کہ تواس نظم قرآنی کو حق تعالی کی عنایت ہے اس سے بہتر علاج کو گئ نہ پاتا تھا۔ کہ اپنے آپ کو کہتا تھا۔ کہ تواس نظم قرآنی کو حق تعالی کی کلام مانتا ہے اور اس کے ساتھ ایمان رکھتا ہے یا نہیں۔اگر ایمان نہیں رکھتا ہے۔ تو پھر بھی تیری اپنی سمجھ کا قصور ہے۔ نہ کہ نظم قرآنی میں جوز مین و آسان کے خالق اور عقل وادر اک کے پیدا کرنے والے کا کلام ہے۔ جب اللہ تعالی کے فضل سے کلام ربانی کے حق ہونے کا ایمان حاصل تھا۔ تو اس تردید ہے وہ

وسوسہ نیست ونابود دور ہوجاتا اور اس تردد سے نجات مل جاتی۔ اب اللہ تعالیٰ کے فضل سے معاملہ یہاں سے بی پہنچ کیا ہے۔ کہ نظم قرآنی میں جہاں کہیں قصور ادر اک کے باعث تردداور خدشہ کی گنجائش ہے۔ وہی مقام قرآن مجید کے ساتھ ایمان کے زیادہ ہونے کا باعث ہے اور وہی خدشہ فرقان حمید کے اعجاز کے ظاہر ہونے کا واسطہ ہے اور وہ اغلاق بعنی مشکل مقامات اعجاز کی قسموں سے متصور ہوتے ہیں اور وہ افدال کمال بلاغت اور براعت پر محمول نظر آئے ہیں۔ جن کے سمجھ میں انسان عاجز ہے۔ جس قدر ایمان قرآن مجید کے نہ سمجھنے میں حاصل ہے۔ اتنا مجھنے ہیں نہیں ہے کیونکہ نہ سمجھنے میں اعجاز کا وہ راستہ کھلا ہوا ہے۔ جو سمجھنے میں نہیں سمجان اللہ یہی نہ سمجھنا ابعض کو گر اہ کر دیتا ہے اور کلام حق کا ممکر بناویتا ہے اور بعض کے لئے یہی نہ سمجھنا قرآن کے ساتھ کمال ایمان کا باعث ہوجاتا ہے اور ہدایت دیتا ہے) دَبِیَا اَتِنا وَنِ لَدُنْ کَ رَحْمَةً وَ هَیَ اُلْ اَنْ مِنْ اَمْوِنَا رَشَدًا (یا اللہ توا ہے پاس ہم پر رحمت نازل فرمااور ہمارے کام سے بھلائی وہدایت ہمارے نصیب کر)۔ والسلام

#### مکتوب ۳۰

مراتب اصول اور مراتب عبادت پر عروج کے بیان میں سیادت وارشاد پناہ میر محمد نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے: -اَلْحَمْدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَلَمِیْنَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَی سَیِّدِ الْمُرْسَلِیْنَ ط (الله تعالیٰ کی حمد ہے جو تمام جہانوں کا پالنے والا ہے اور مرسلین کے سر دار پرصلوۃ وسلام ہو)۔

ابيات

پایهٔ آخر آدم است و آدی گشت محروم از مقام محری گشت محروم از مقام محری گرگر دو باز مسکیس زیس سفر نیست از وے بیچکس محروم تر میدایات ترجمه ایات

آدمی کا پایا ہے سب سے اخیر ہوگیا محروم حق سے یہ فقیر
اس سفر سے گرنہ یہ مسکیں پھر سے
جب اللہ تعالیٰ کی عنایت سے سالک آدمی کو اپنے وصول پر کہ وہ خود آپ جن کا ظل ہے عرون
واقع ہو۔ توان اصول میں سے ہر ایک اصل میں اول اس کو فنااور پھر اس فنا کے بعد ای اصل کے ساتھ
بقاء حاصل ہوگی اور اس فناء و بقاسے ان کی انانیت کا اطلاق اس ظل سے دور ہوکر اس اصل پر جس میں اس ظل کو فناء و بقاحاصل ہوا ہے اطلاق یائے گا اور اپنے آپ کو و بی اصل جانے گا۔ ای طرح اللہ تعالیٰ کے

كرم سے جب اس اصل سے عروج واقع ہو جائے۔ تواس اصل ميں جواس پہلے اصل كے اوپر ہے اور وہ پہلااصل اس دوسرے اصل کا ظل ہے۔ اس پہلی اصل کا فناء وبقاء حاصل کرلے گااور اصل سے اناکا اطلاق زائل ہو کر دوسرے اصل سے جاملے گااور اپنے آپ کو وہی اصل ثانی معلوم کرے گا۔ اگر اصل ثانی سے عروج واقع ہو جائے۔ تواصل ثانی کو تیسرے اصل کے ساتھ وہی نسبت ہو گی۔جواول کو دوسرے کے ساتھ ہے لیمنی عروج واقع ہونے کے بعد انا کا اطلاق اس تیسرے اصل پر قرار یائے گا۔ جس کا ظل دوسر ااصل ہے۔اسی طرح اگر محض فضل خداد ندی ہے عروج داقع ہو تا جائے۔ تو ہر ایک ینچے والے اصل میں جواو پر کے اصل کے لئے ظل کی طرح ہے یہی نبیت موجود ہو گی۔ یعنی جو ان جو ا ظل سے اصل تک پہنچاجائےگا۔ ہر ظل سے اناکاطلاق دور ہو کراس کے اصل کے ساتھ ساتھ قراریا تا جائے گااورا پے آپ کو وہی اصل معلوم کرتا جائے گا۔ اِلی مَاشَاءَ اللّٰهُ تَعَالٰی عَلٰی تَفَاوَتِ مَرَاتِبِ الدستِعَدَادِ (جہاں تک اللہ تعالی کو منظور ہو۔استعداد کے مرتبول کے تفاوت کے بموجب) اور بد اصول باوجوداس کثرت اور رفعت کے ظل اول لینی سالک آدی کے اجزاء ہوں گے۔جس طرح قطرہ ے دریا بہادیں اور تکے کا پہاڑ بنادیں۔جب بیراصول اس کے اجزاء ہوں گے توان کے کمالات وبرکات ہے بھی اس کو کامل حصہ حاصل ہو گااور اس کا کمال ان اجزا کے تمام کمالات کا جامع ہو گا۔ اس بیان ہے انسان کامل اور باتی انسانی افراد کے در میان فرق معلوم کر سکتے ہیں۔ کہ انسان کامل دریائے محیط کی طرح ہے اور باقی تمام افراد انسان ناچیز قطروں کی طرح۔ پھریہ اس کو کس طرح پیچیان سکتے ہیں اور اس کے کمال کو کیایا سکتے ہیں کسی نے کیااچھا کہا ہے۔الہی یہ کیاہے جو تونے اپنے دوستوں کو عطا کیا ہے کہ جس نے ان کو پہچانا۔ اس نے تھھ کو پالیااور جب تک تھ کونہ پایاان کونہ پہچانا۔ جس طرح انسان کامل اور انسان نا قص کے در میان اجزاء کی کمی وبیشی کی روسے تفاوت ہے۔اس طرح ان کے طاعات وحسنات میں بھی ای کی بیشی کے موافق فرق ہے۔اس شخص کے ساتھ جس کوسوز بائیں دیں اور وہ ہر ایک زبان کے ساتھ خداکویاد کرے اس مخص کی کیانسبت ہوگی۔جس کو صرف ایک ہی زبان دی اور وہ صرف ایک ہی زبان سے خداکویاد کرے۔ایمان اور معرفت اور تمام کمالات کواسی پر قیاس کرناچاہے۔رَبُّنَا أَتْمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرِ " (ياالله تؤجارے نور كو يوراكراور بهم كو بخش تو برچيز پر قاور بِ)ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ أَوَّلًا وَّاخِرًا وَالصَّالُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ دَائِمًا وَسَرْمَدًا وَعَلَى الِهِ الْكِرَامِ وَصَحَبِهِ ٱلْعِظَامِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامِ

# مكتوب ٣١

عالم ارواح، عالم مثال اور عالم اجراد ك تحقيق مين ملابدر الدين كي طرف صاور فرمايا ب:-

أَلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفْي (الله تعالى كى حمر إوراس ك بركريده بندوں پر سلام ہو) آپ نے لکھا تھا۔ کہ روح بدنی تعلق سے پہلے عالم مثال میں رہاہے اور بدن سے جدا ہونے کے بعد پھر عالم مثال میں چلا جائے گا۔ پس قبر کاعذاب عالم مثال میں اس درد کی طرح ہو گاجس کو خواب کی حالت میں عالم مثل میں محسوس کریں اور پیر بھی آپ نے لکھا تھا۔ کہ اس کلام کی بہت شاخیس اور فروع ہیں۔ اگر قبول کریں۔ تو بندہ اس بات پر بہت سے فروع نکالے گا۔ واضح ہو کہ اس فتم کے خیالات صدق سے بالکل خالی ہیں۔ایسانہ ہو کہ آپ کوغیر متعارف یعنی غیر مشہور راہ کی طرف رہنمائی كرير-اس لئے چند كلم باوجود موانع كے اس محث كى تحقيق ميں لكھے جاتے ہيں۔ وَاللَّهُ سُبْحَالَهُ الْهَادِي اللي سَبيل الرّسَّادِ (الله تعالى سيد عراسة كى بدايت دين والاب)اے براور (صوفياءنے) عالم ممكنات كى تين قسميں مقرر كيں ہيں۔عالم ارواح وعالم مثال وعالم اجساد عالم مثال كو عالم ارواح اور عالم اجساد کے در میان برزخ کہتے ہیں اور یہ بھی کہتے ہیں۔ کہ عالم مثال ان دونوں عالموں کے معانی اور حقائق کے لئے آئینہ کی طرح ہے۔ کہ اجماد اور ارواح کے معانی اور حقائق عالم مثال میں لطیف صور تول کی طرح ظہور پاتے ہیں۔ کیونکہ عالم مثال اور حقیقت کے مناسب دوسری صورت اور بیت ہے۔ عالم مثال میں فی ذاتہ صور تیں اور میکتیں اور شکلیں نہیں ہیں۔ بلکہ صور تیں اور شکلیں اس میں دوسرے عالموں سے منعکس موکر ظاہر موئی ہیں۔ جس طرح آئینہ جس میں فی نفسہ کوئی صورت وشکل نہیں۔اگراس میں کوئی صورت موجودے توخارج سے آئی ہے۔جب یہ بات آپ کو معلوم ہو چک ۔ تو پھر جاننا جائے کہ روح بدنی تعلق سے پہلے اپنے عالم یعنی عالم ارواح میں رہا ہے۔جو عالم مثال

اب اگراس نے بدنی تعلق کے بعد تنزل کیا ہے اور محبت کے علاقہ کے باعث اجمادیس اتر آیا ہے۔ توعالم مثال کے ساتھ کچھ کام نہیں رکھتا۔ یعیٰ نہ اس کو بدنی تعلق سے پہلے عالم مثال کے ساتھ کچھ اور واسطہ تھا اور نہ اب تعلق بدنی کے بعد ہے۔ صرف ای قدر ہے کہ اللہ تعالیٰ کی توفیق سے بعض او قات روح آپ بعض احوال کو عالم مثال کے آئینہ میں مطالعہ کر تا ہے اور اپنا احوال کی خوبی اور برائی کو وہاں سے معلوم کر تا ہے۔ جیسے کہ واقعات اور خوابوں میں یہ بات واضح اور روشن ہے۔ بسااو قات سالک بغیر اس امر کے کہ حس سے غائب ہو۔ اس بات کو معلوم کر لیتا ہے اور بدن کی مفارقت کے بعد اگر روح علوی ہے۔ تو فوق کی طرف متوجہ ہے اور اگر سفلی ہے تو سفل کا گرفتار ہے۔ عالم مثال سے اس کا کہو کہام نہیں۔ عالم مثال سے اس کا اجماد عالم مثال ان دونوں عالموں کے لئے ہے نہ کہ رہنے کے لئے رہنے کی جگہ عالم ارواح ہے یا عالم اجماد۔ عالم مثال ان دونوں عالموں کے لئے آئینہ کی طرح ہے جیسے کہ گزر چکا اور وہ در دجو عالم خواب اجماد۔ عالم مثال ان دونوں عالموں کے لئے آئینہ کی طرح ہے جیسے کہ گزر چکا اور وہ در دجو عالم خواب

میں عالم مثال میں محسوس ہوتا ہے۔ وہ اس عذاب کی صورت اور شج (1) ہے۔ جس عذاب کا مستحق وہ خواب دیکھنے والا ہوا ہے اور اس کی تنبیہ کے لئے اس امر کو اس پر ظاہر کیا ہے۔ لیکن قبر کا عذاب اس قتم کا نہیں ہے۔ وہ عذاب کی صورت وشخے۔ نیز وہ در دجو خواب میں محسوس ہوتا ہے۔ بہیں ہے۔ بالفرض اگر حقیقت بھی رکھتا ہو۔ تو دنیاو کی در دول کی قتم ہی سے ہوگا اور قبر کا عذاب آخرت کے عذاب کی قتم ہے ہے۔ بالفرض اگر حقیقت بھی رکھتا ہو۔ تو دنیاو کی در دول کی قتم ہی سے ہوگا اور قبر کا عذاب آخرت کے عذاب کی قتم ہے ہے۔ مقابلہ میں کچھ اعتبار و مقدار نہیں رکھتا۔ اگر دوزخ کے آگ کی ایک چنگاری دنیا میں آپڑے۔ تو سب پچھ جلادے اور نیست و نابود کر دے۔ عذاب قبر کو عذاب خواب کی طرح جاننا عذاب کی صورت اور حقیقت براطلاع نہ پانے کے باعث ہے۔ اس اشتعباہ کا باعث سے بھی ہے۔ کہ دنیا کے عذاب اور آخرت کو ایک جیسا سمجھیں۔ لیکن یہ بھی صاف طور پر باطل ہے۔

موال: - آیت کریمہ الله یَتوقی الاَنفُسَ حِیْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِی لَمْ تَمُتُ فِی مَنَامِهَا الْخ (الله تعالی قبض کرتا ہے روحوں کوان کی موت کے وقت اور ان کو جو نہیں مرتے اپی خوابوں میں) سے مفہوم ہوتا ہے۔ کہ توفی افض یعنی جانوں کا قبض کرنا جس طرح موت میں ہے۔ اس طرح خواب میں بھی ہے۔ پھر ایک کے عذاب کو دنیا کے عذابوں سے جاننا اور دوسرے کے عذاب کو آخرت کے عذاب کو آخرت کے عذاب کو حقیقہ ہے۔ کہنا کس وجہ سے ہے۔

جواب: - تونی نوم لیخی خواب کا قبض اس قیم کا ہے۔ کہ جیسے کوئی شخص سیر و تماشا کے لئے شوق ورغبت کے ساتھ اپنے و طن مالوف سے باہر فکلے ۔ تاکہ فرح وسر ور حاصل کر ہے۔ اور خوش و خرم اپنے و طن کولوٹ آئے۔ اس کی سیر گاہ عالم مثال ہے۔ جس میں ملک و ملکوت کے عجائبات بھرے ہیں۔ لیکن موت کا قبض الیا نہیں ہے۔ کیو نکہ اس وقت و طن مالوف اجاڑ ہو جا تا ہے اور آباد گھر و بر ان ہو جا تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خواب کے قبض میں کوئی رنج و تکلیف نہیں ہوتی۔ بلکہ فرح و سر ور حاصل ہو تا ہے اور موت کا متونی کا وطن دنیا ہے اور وہ معاملہ اور موت کا متونی کا وطن دنیا ہے اور وہ معاملہ جو اس کے ساتھ کرتے ہیں دنیاوی معاملات میں سے ہوار موت کا متونی اپنے وطن مالوف کے اجڑ جاتے کے بعد آخرت کی طرف انتقال کر چکتا ہے۔ اس لئے اس کا معاملہ آخرت کے معاملات میں سے جاتے کے بعد آخرت کی معاملات میں سے ہونے کے بعد آخرت کی طرف انتقال کر چکتا ہے۔ اس لئے اس کا معاملہ آخرت کے معاملات میں سے ہونے کے بعد آخرت کی طرف انتقال کر چکتا ہے۔ اس لئے اس کا معاملہ آخرت کے معاملات میں سے کے۔ آپ نے سابی ہوگا۔ مَنْ مَاتَ فَقَدْ قَامَتْ قِیَامَةٌ (جو شخص مر گیااس کی قیامت آگئ) آپ خیالی کمشوں اور مثالی صور توں کے ظہور سے اہل سنت و جماعت کے مقررہ اعتقاد وں کونہ چھوڑیں اور اپنی خواب وخیال پر مغرور نہ ہوں۔ کیو نکہ اس فرقہ ناجیہ کی متابعت کے بغیر نجات متصور نہیں۔ اگر آپ کو خواب وخیال پر مغرور نہ ہوں۔ کیو نکہ اس فرقہ ناجیہ کی متابعت کے بغیر نجات متصور نہیں۔ اگر آپ کو

www.maktabah. المعتاية جم، بدن، جمح اشاح-۲

نجات کی خواہش ہے۔ تو خوش طبعی کو چھوڑ کر جان ورل سے ان بزرگواروں کی اتباع میں کو حش کریں۔
اطلاع دیناضروری ہے۔ ما عکمی الوَّسُوْلِ اِلَّا الْبَلاعُ ( قاصد کاکام علم پہنچادینا ہے ) آپ کی طرز تحریر سے جھے وہم گزرا تھا۔ کہ ایسانہ ہویہ تخیلات آپ کو ان بزرگواروں کی تقلید سے نکال کر اپنے کشفوں کے تالح بنادیں۔ فعُوْدُ بِاللَّهِ مِنْهَا وَمِنْ شُرُوْدِ اَنْفُسِنَا وَمَنْ سَیّاتِ اَعْمَالِنَا (ہم اس بات سے اور اپنے نفوں کی شرار توں اور برے اعمال سے الله تعالیٰ کی پناہ اعظے ہیں) شیطان بڑا تو کی دشمن ہے۔ اس کے مرسے بخوبی واقف رہیں۔ ایسانہ ہو کہ آپکو سید سے راستہ سے بہکا کر گراہی کے کوچہ میں ڈال دے۔ آپ کو کیا ہوگیا کہ وہ احتیاطیں اور کو حشیں ہو فقیر دے۔ آپ کو جدا ہو گا ایک بی سال ہوا ہے۔ آپ کو کیا ہوگیا کہ وہ احتیاطیں اور کو حشیں ہو فقیر سنت اور اہل سنت کی متابعت کے بارہ میں کیا کر تا تھا در اور کی تقلید میں نجات کو مو قوف میں گا کر تا تھا۔ شاید سب آپ کو بھول گئیں۔ کہ اپنے مخیلات کو اپنامقتد ااور رہنما بناکر اس پر طرح طرح کی باتیں بنارہے ہیں۔ ظاہری حالات کے روسے ہماری ملا قات بہت بعید معلوم ہوتی ہے۔ آپ اس طرح زندگی ہر کریں۔ جس سے نجات کی امید کا رشتہ نہ ٹوٹ جائے۔ رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً کی باقی مِنْ اَتَبِعُ الْهُدی (سلام ہواس شخص پر جست نازل فرما اور ہمارے کام سے بھلائی ہوا ہے۔ آپ اس می مین رحمت نازل فرما اور ہمارے کام سے بھلائی ہوا سے نہلائی

#### مكتوب ٣٢

اس بیان میں کہ وہ خطرات جن کو وصل کے اسباب کہتے ہیں۔ جملی صوری کے اندازہ کے موافق ہیں اور کثرت وہمیہ کی حقیقت کی تحقیق اور اس کے مناسب بیان میں مقصود علی کی طرف صادر فرمایا ہے:-

النحمدُ لِلْهِ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كى حمه ہاور اس كے برگزيده بندوں پرسلام ہو) آپ نے لکھاتھاكہ ایک سالک نے كى كائل سے پوچھاكہ میں خطرات كے ہجوم ہے پریثان ہوں۔ تواس كائل نے وَهُو عَلَى مُحلِّ شَيْءٍ مُحِيْطٌ (اور وہ ہر شے پر محیط ہے) كے موافق جواب دیا كہ جب مطلوب كااحاطہ وشمول معلوم ہے۔ تو خطرہ كو وصل كے اسباب ہے جانتا چاہئے۔ نہ فصل كے موجبات ہے ہمیشہ مشاہدہ كے دروازہ كو كھلار كھنا چاہئے اور غفلت كى كھڑكى كوبند كرناچاہئے۔ نہ بیات بخلى صورى كے اندازہ كے موافق درست ہے۔ جواس داہ كے مقدمات میں سے پہلامقدمہ ہے۔ اس مقام میں اگر وصل ہے۔ اگر چہ در حقیقت فصل ہے۔ صورت كے اعتبار سے ہاوراگر مشاہدہ ہے۔ اگر چہ در محقیقت فصل ہے۔ صورت كے اعتبار سے ہاوراگر مشاہدہ ہے۔ اگر چہ در محقیقت میں مباعدہ ہے۔ وہ بھی صورت كے ملاحظہ سے موجود ہے۔ یہ بخلی اس راہ كے بزر گواروں كے نزد یک اعتبار سے ساقط ہے۔ کيونکہ سالک کے وجود کو فٹاکر نے والی نہیں۔ نیز اس تحلے میں مُحِق کے نزد یک اعتبار سے ساقط ہے۔ کیونکہ سالک کے وجود کو فٹاکر نے والی نہیں۔ نیز اس تحلے میں مُحِق

و مُبطِل یعنی جھوٹے اور سے شریک ہیں۔ ہندوجو گی اور یونان کے فلفی بھی اس تجلے سے واقف ہیں اور اس مقام کے علوم ومعارف سے مخطوظ اور متلذ ذہیں۔ حاصل کلام یہ کہ یہ دولت سے کو صفاء قلب کے باعث حاصل ہوتی ہے اور جھوٹے کو صفاء نفس کے سبب سے۔ اس واسطے وہ ہدایت کی طرف لے جاتی ہے اور یہ گمر ابی کی طرف لیکن دونوں صورت میں گر فتار اور معنی سے بے خبر ہیں۔ بیت صورت پرست عافل معنی چہ داند آخر کو باجمال جاناں پنہاں چہ کار دارد

زجمه بيت

صورت کاجو ہے شیرامعنی کوجانے وہ کیا دلبر کے حسن سے پھر کیاہے تعلق اس کا لیکن سیح کو صورت کے تعلق سے نجات پانے کی امید ہے اور جھوٹا صورت ہی میں ہلاک و فانی رہتا ہے۔ائبیاء علیم الصلوٰۃ والسلام کے مذہب کو اختیار کرنے کے بغیر صورت کی گر فتاری سے نجات کا ملنا محال ہے۔ نیز صورت کی تجلے دائرہ علم میں داخل ہے۔ لیکن جب اس میں حال وذوق پر توڈالتاہے۔ تووہ علم سب حال ہو جاتا ہے۔ نیز اس تحلے میں مشہود کثرت ہے۔ لیکن وحدت کے مظہر ہونے کے طور پر اور کشت کاشہود خواہ کسی طور پر ہو۔ وبال در وبال ہے۔ جائے کہ باطنی نظر میں کش ت اور شہود کشت کا نام و نشان تک نہ رہے اور واحد حقیقی کے سوا کچھ مشہود نہ ہو۔ تاکہ فناجو اس راہ میں پہلا قدم ہے۔ حاصل ہو جائے۔ کیونکہ فناء سے مرادیہ ہے کہ باطن سے ماسوی اللہ کا نسیان ہو جائے۔ پھر کثرت کی اس جگہ کیا مجال ہو گی اور کثرت کا شہود وہاں کیا ہو گا اور خطرات کوجو و صل کے اسباب اور مشاہدہ کے دروازے کہاہے۔اس وصل ومشاہرہ سے مراد صوری وصل ومشاہرہ ہے۔جوعین مفارقت اور دوری ہے۔ کیونکہ وہ وصل جو اس طاکفہ عالیہ کے بزر گواروں کے نزدیک معتر ہے۔ وہ مقام بقاء باللہ میں حاصل ہو تا ہے۔جو فناءاور تمام ماسویٰ کے نسیان کے بعد میسر ہو تا ہے۔خطرہ کا ہونا۔اس دولت کے منافی ہےاور وسوسہ کاحاصل ہونااس مرتبہ کامانع ہے۔مقام فناء میں جواس وصل کی دہلیز ہے۔خطرہ اس طرح دور ہو جاتا ہے۔ کہ اگر تکلف کے ساتھ بھی اس کویاد دلائیں تواس نسیان کے باعث جو اس کو ماسوی سے حاصل موچکا ہے۔ ہر گزاشیاء اس کو یادنہ آئیں۔ آپ نے لکھا تفاؤ ھُو عَلی کُلِ شَيْءِ مُحِيْطٌ (وہ تمام اشياء پر محيط ہے) احاط كابيان اس عبارت ميں نہيں آيا۔ ماناكم مولدين كى كلام سے ہے۔ کیونکہ کلام عجم میں احاطہ کا تعدید کلمہ علی کے ساتھ بہت آتا ہے اور عرب کی قصیح عبار توں میں احاطه كاتعدىية كلمه باك ساتھ مشہور ب\_الله تعالى فرماتا بو كان الله بى كل شنىء مُحِيْطًا اور جكه فرماتا إلا إنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيْطُ (الله تعالى برش كو محطب) آب ظاهر أاس عبارت كو قرآن مجیدے خیال کر کے استشہاد کے طور پر لائے ہیں۔ حالا تکہ ایسا نہیں ہے۔اس مطلب کا بیان قرآن

مجید میں دوسری عبار توں کے طور پر ہے۔ جیسے کہ گزر چکا۔ نیز آپ نے لکھا تھا۔ کہ کثرت وہمی اور تعدد اعتباری نے اس طرح انبوہ کیا ہے۔ کہ اکثر علماء نے تعدد وجود سے غلطی میں پڑ کر مغزے یوست پراور لب سے قشر پر قناعت کی ہے۔ کشرت و تعد داگر چہ و ہمی اور اعتباری ہے۔ لیکن چو نکہ حق تعالیٰ کی صنع وایجادے پیدا ہواہے اس لئے مضبوط اور متحکم ہے اور دنیاو آخرت کامعاملہ اس پر وابسة ہے اور آثار خارجیدای پر مترتب ہیں۔ وہم واعتبار ہر چنداٹھ جائے۔ لیکن اس کثرت و تعدد کا اٹھ جاناممنوع اور ناممكن ہے۔ كيونكمة آخرت كادائكي عذاب وثواب جس كى نسبت مخبر صادق عليه الصلوة والسلام نے خرری ہے۔ای کثرت و تعدد پر مو توف ہے۔اس کثرت و تعدد کے اٹھ جانے کا تھم کرناالحاد وزندقہ میں داخل ہے۔ نَعُوْ ذُ بِاللّٰهِ مِنْ ذَلِكَ پس صوفیاءعالیہ اور علماء كرام دونوں اس كثرت و تعدد كے ثبوت اور استمرار کے قائل ہیں اور آخرت کا دائمی معاملہ ای پر منحصر جانتے ہیں۔ لیکن عروج کے وقت پیہ كثرت چونكه صوفياء كے شہود سے مرتفع ہو جاتی ہے۔اس لئے اس كو وہمى اور اعتبارى معلوم كرتے ہیں اور چو نکد نفس امر میں مرتفع نہیں ہوتی۔اگرچہ شہودے مرتفع ہو جاتی ہے۔اس لئے علماءاس کو موجود جانے ہیں۔ پس دونوں گروہوں کامعنی میں اتفاق ہے اور نزاع لفظ کی طرف راجع ہے۔ ہر ایک گروہ نے اپنی اپنی دریافت کے اندازہ کے موافق تھم کیا ہے۔ صوفیاء نے شہود کا عتبار کیا ہے اور شہودی ار تفاع کالحاظ کر کے اس کے وہمی اور اعتباری ہونے کا تھم کیا ہے اور علماء نے اس کے نفس امری ثبوت واستقرار کالحاظ کر کے اس کے وجود کا حکم فرمایا ہے۔وَلِکُلِّ وِجْهَةً (ہرایک کے لئے ایک جہت ہے)۔ اس مضمون کواس فقیرنے اپنے مکتوبات اور رسائل میں مفصل طور پربیان کیاہے اور فریقین کے نزاع کولفظ کی طرف راجع کیاہے۔اگر کوئی امر پوشیدہ رہ جائے تو وہاں سے دیکھے لیں۔علماء کی نظر صواب کے نزدیک اور نفس امر کے مطابق ہے اور صوفیاء کی نظر شکر اور غلبہ حال کے اعتبارے ہے۔ستارے دن میں پوشیدہ ہیں اور نفس امر میں ثابت ہیں اور شہودے چھے ہوئے ہیں۔ستاروں کے ثبوت کا حکم کرنا بہت ہی بہتر ہے بہ نبیت اس کے کہ ان کے عدم شہود کو ملاحظہ کر کے ستاروں کے نہ ہونے کا حکم كريس علماجو وجود كثرت كے قائل ہيں۔ان كامقصود شريعت كاباتى ركھناہے۔جس كى بنا تعدد پرہے اور صاحب شریعت کے وعدہ وعید کا جاری کرنا کثرت کے بغیر متصور نہیں۔صوفیاء بھی اس بات کو مانتے ہیں۔اگرچہ تکلف کے ساتھ اس کو شریعت کے مطابق کرتے ہیں۔لیکن جو پچھ علماءنے فرمایاہے۔ب تکلف صادق اور بغیر حیلہ کے مطابق ہے اس میں کسی قتم کا غبار اور کدورت نہیں اور علاء مستقل اور دائمی وجود ثابت نہیں کرتے جس میں اعتراض کی گنجائش ہواور واجب کے ساتھ شریک ہو۔ بلکہ ایک وجود ضعیف ٹابت کرتے ہیں۔جودوسرے سے عاریت کے طور پر ملا ہوا ہے۔اس بات سے علماء کوجو

دین کے بزرگوار ہیں۔ خطاکی طرف منسوب کرنااور غلطی کی نسبت دینامر اسر غلطی اور محض خطاہے۔
ہم پیچے رہنے والوں نے دین وشر لیعت کوعلاء ہی سے حاصل کیا ہے اور مذہب وطت کوانہی کے برکات
سے اخذ کیا ہے۔ اگر ان میں طعن کی گنجائش ہو۔ تو شر لیعت اور ملت سے اعتماد اٹھ جاتا ہے۔ اس واسط
علاء نے سلف کے بزرگواروں پر طعن لگانے والے کو گمر اواور بدعتی کہا ہے اور اس کے طعن کو دین میں
گراہی اور شک کے اسباب سے جان کر اس کے باطل ہونے کا حکم کیا ہے۔ آپ نے یہ بھی لکھا تھا۔ کہ
علاء نے مغز سے پوست پر قناعت کی ہے۔ بیشک آپ نے صور توں کو مغز خیال کیا ہے او تزریہ کو
پوست۔ کیونکہ علماء کی وعوت اور گرفتاری تنزیہ کے ساتھ ہے اور تجلی صوری والوں کا مطلوب اور
پوست۔ کیونکہ علماء کی وعوت اور گرفتاری تنزیہ کے ساتھ ہے اور تجلی صوری والوں کا مطلوب اور
پوست۔ کیونکہ علماء کی وعوت اور گرفتاری تنزیہ کے ساتھ ہے اور جملی صوری والوں کا مطلوب اور
پوست۔ کیونکہ علماء کی وعوت اور گرفتاری تنزیہ کے ساتھ ہے اور جملی صوری والوں کا مطلوب اور
پوست۔ کیونکہ علماء کی وعوت اور گرفتاری تنزیہ کے ساتھ ہے اور جملی صوری والوں کا مطلوب اور
پوست کیونکہ علماء کی وغرف اور گرفتاری تنزیہ کے ساتھ ہے اور جملی میں اور جملی کیا ہونے کی صوری والوں کا مین اور جملی کی والوں کا مطلوب اور
پوست کیونکہ کو تعلی ھُدی اُو فی صَلالِ مُبینِ (ہم ہدایت پر بیں یاتم اور ہم گر او بیں یاتم) رَبَّنا اتِنا مِن اَمْون اَدُ وَالْ وَاخِواْ اِسْکَادُوْ اَلَّ وَاخِواْ اِسْکَادُوْ اَلُوْ وَاخِواْ اِسْکَادُوْ اَلَّ وَاخِواْ اِسْکَادُوْ اَلَّ وَاخِواْ اِسْکَادُوْ اِلْ وَاخِواْ اِسْکَادُوْ اِسْکَادُوْ اِلْکُھا اِسْکَادُوْ اِسْکُوْ اِسْکُوْ اِسْکُوْ اِسْکُوْ اِسْکُوْ اِسْکُوْ اِسْکُوْ اِسْکُوْ اِسْکُوْ اِسْکُوْ

مكتوب ٣٣

شخ شرف الدین منیری قدس سرہ کے اس کلام کی تحقیق میں جوانہوں نے کہی ہے۔ کہ جب تک کا فرنہ ہو اور بھائی کا سرنہ کاٹے اور اپنی ماں کے ساتھ جفت نہ ہو تب تک مسلمان نہیں ہوتا۔ ملائٹس الدین کی طرف صاور فرمایا ہے: -

ملائم سالدین! آپ استقامت سے رہیں۔ آپ نے پوچھاتھا۔ کہ شیخ المشائخ شیخ شرف الدین کیل مینری قدس سرہ نے رسالہ ارشاد السالکین میں لکھا ہے۔ کہ سالک جب تک کا فرنہ ہو۔ مسلمان نہیں ہو تااور جب تک سالک اپنے بھائی کاسرنہ کائے مسلمان نہیں ہو تااور جب تک اپنی ماں کے ساتھ جفت نہ ہو۔ تب تک مسلمان نہیں ہو تا۔ان کلمات سے کیامر ادہے؟

واضح ہو کہ کفرے مراد کفر طریقت ہے۔جو مرتبہ بجنع سے مراد ہے۔ کہ استتاریعنی پوشیدگی کا مقام ہیں سالک اسلام کی خوبی اور کفر کی برائی میں تمیز نہیں کر سکتا۔ جس طرح اسلام کو پیندیدہ جانتا ہے۔ کفر کو بھی ویسا ہی اچھا جانتا ہے اور دونوں کو اسم ہادی اور اسم مضل کے مظہر جان کر دونوں سے حظ حاصل کر تااور لذت پاتا ہے۔ یہ وہی کفرہے جس کی خبر منصور نے دی ہے اور اسی میں رہا ہے اور اسی بیں رہا ہے اور اسی بین رہا ہے۔ یہ وہی کفرہے جس کی خبر منصور نے دی ہے اور اسی میں رہا ہے اور اسی بین رہا ہے۔ یہت

كَفَرْتُ بِدِيْنِ اللَّهِ وَالْكُفْرُ وَاجِبْ لَدَى وَعِنْدَ الْمُسْلِمِيْنَ قَبِيْحٌ

ترجمہ بیت ہوا کافر میں دین حق سے مجھ کو کفر واجب ہے

اگرچہ سب ملمانوں نے ہاں وہ کفر بدر ہے

قول أنَّا الْحَقُ اور قول سُبْحَانِي اور قول ليس فِي جُبَّتِي سَوِى اللهِ وغيره شطحيات سب اىمرتبه جمع کے در خت کے کھل ہیں۔اس فتم کی باتوں کا باعث محبوب حقیقی کی محبت کا غلبہ ہے۔ لیعنی سالک کی نظرے محبوب کے سواسب کچھ پوشیدہ ہوجاتاہے اور محبوب کے سوااس کو پچھ مشہود نہیں ہوتا۔اس مقام کو مقام جہل اور مقام چیرت بھی کہتے ہیں۔ لیکن بیہ وہ جہل ہے جو محمود ہے اور بیہ وہ چیرت ہے۔جو مروح ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کی عنایت ہے اس مرتبہ جمع سے بلند ترسیر واقع ہو جائے اور علم اس جہل کے ساتھ جمع ہو جائے اور اس چیرت کے ساتھ معرفت مل جائے اور فرق و تمیز عاصل ہو جائے اور سکر ہے صحومیں آجائے۔ تواس وقت اسلام حقیقی کی دولت ظاہر ہوتی ہے اور ایمان کی حقیقت میسر ہوتی ہے۔ بید اسلام وایمان زوال سے محفوظ ہے اور کفر کے عارض ہونے سے بیا ہوا ہے۔ماثورہ دعاؤں میں جو آیا ہے۔ کہ اَللّٰهُم اِنِّی اَسْمُلُكَ اِیْمَانًا لَیْسَ بَعْدَهٔ كُفُو" (یاالله میں وہ ایمان مانگرا موں جس کے بعد كفر نہيں) يه وہى ايمان ب\_جوزوال سے محفوظ ب\_آيت كريمه ألّا إنَّ أوْلِيَاءَ اللّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَخْزَنُونَ (الله تعالى كے دوستوں كونه كوئى خوف ہے اور نه وہ كوئى غم كريں گے) اى ایمان والوں کے حال کا نشان ہے کیونکہ ولایت اس ایمان کے بغیر متصور نہیں۔اگرچہ مرتبہ جمع میں مجمی اسم ولایت کااطلاق کر سکتے ہیں۔ لیکن نقص وقصور ہر وقت اس مرتبہ کادامنگیر ہے۔ کیونکہ کمال ایمان معرفت میں ہےنہ کہ کفراور جہل میں۔خواہ کوئی کفروجہل ہو۔پس جو پچھ شخے نے کہاہے درست ے کہ جب تک کفر طریقت ہے متحقق نہ ہوں۔اسلام حقیقی سے مشرف نہیں ہوتے اور بیہ جو شخ نے فرمایا ہے۔ کہ جب تک اینے بھائی کونہ مارے تب تک مسلمان نہیں ہو تا۔ مر اد بھائی سے ہمز ادشیطان ہے۔جوانیان کاساتھی ہے اور ہر وقت اس کوشر وفساد کی طرف راہنمائی کرتاہے۔ حدیث میں آیاہے کہ کوئی بنی آدم نہیں جس کاسا تھی ایک جن نہ ہو۔ یاروں نے عرض کیا۔ یار سول اللہ آپ کاسا تھی بھی جن ہے۔ فرمایاباں کیکن خداتعالی نے مجھے اس پر طاقت دی ہے۔ کہ میں اس کے شر سے سالم اور بچا ہوا مول- سيمعنى اس صورت ميں ہے۔ كه لفظ فاسلم جو حديث ميں واقع ہے۔اس كو صيغه متكلم سے روايت کیا جائے اور اگر صیغہ ماضی ہے روایت کیا جائے تواس کے معنی اس طرح ہوں گے۔ کہ میر اساتھی مسلمان ہو گیا ہے۔ یہ اخر کے معنی مشہور ہیں اور اس کے مسلمان ہونے یا مرنے سے مراد اس کی تابعداری نه کرنااوراس کوذلیل وخوار ر کھناہے۔

سوال: - آدمی باوجود عقل و فراست کے اس شیطان کا مغلوب کیوں ہو جاتا ہے اور اس کی بری رہنمائی کی طرف کیوں جلدی کرتا ہے اور حق تعالیٰ کی نامر ضیات کامر تکب کیوں ہوتا ہے؟

جواب - شیطان سراسر فتنہ وبلا ہے۔ جوحق تعالیٰ نے بندوں کے امتحان اور آزمائش کے لئے مسلط کیا ہے اوراس کوا کی نظر سے چھپادیا ہے اوراس کے احوال پران کواطلاع نہیں دی اوراس کوان کے احوال سے واقف کر دیااوران کے رگ وریشہ میں خون کی طرح جاری کیا ہے۔ وہ بڑائی سعاد تمند ہے۔ جو اللہ تعالیٰ کی حفاظت سے ایسی بلا کے مگر و فریب سے محفوظ رہے۔ باوجوداس تسلط کے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اس کے مگر اور کید کو ضعیف فرمایا ہے اور سعاد تمندوں کو دلیر کر دیا ہے ہاں اللہ تعالیٰ کی مدد سے شیطان باوجوداس تسلط کے لومڑی کا حکم رکھتا ہے اور اس کے فضل کی امداد کے بغیر پھاڑنے والا شیر ہے۔ بیت

تو مرا دل ده و دلیری به بین دوبه تخویش خوال و شیری به بین ترجمه بیت

وے کے ول تو جھے دلیری دکھے اپنی روبہ بنا کے شیری دکھے دوسراجواب یہ ہے۔ کہ شیطان انسان کی خواہشات کی راہ سے آتا ہے اور اس کو مشتبہات کی طرف راہنمائی کر تاہے اور نفس امارہ کی مدو ہے جو گھر کا دستمن ہے آدمی پر غلبہ یا تا ہے اور اس کو اپنا فرمانبر واربنالیتاہے۔شیطان کا مکر فی حد ذاتہ ضعیف ہے۔لیکن خانگی دستمن کی مدد سے اپناکام کر جاتا ہے۔ در حقیقت ہماری بلا ہمار انفس امارہ ہی ہے جو ہمار اجانی دستمن ہے۔اس کمینہ کے سواکوئی بھی ایچ آپ کا دسمن نہیں۔باہر کادسمن ای کی مدد سے اپناکام کر تاہے۔ پس اول اپنے نفس کاسر کا شاچاہے اور اس کی تابعداری کو چھوڑنا چاہے اور اس کو ذلیل وخوار کرنا چاہے۔ای جہاد کے ضمن میں بھائی کاسر بھی کث جائے گااور وہ بھی ذلیل وخوار ہو جائے گا۔اس راستہ کے چلنے والے انسان کا حجاب اس کا اپنائی نفس ہے اور بھائی مجث سے خارج ہے۔ جو دور سے شرار توں کی طرف دعوت کرتاہے اور سیدھے راستہ سے ٹیڑھے راستہ کی طرف بلا تاہے۔جب نفس تابع ہو جائے تو پھر وہ بیر ونی دسٹمن اللہ تعالیٰ کی مدد ہے بآسانی وفع موجاتا ہے۔ اِنَّ عِبَادِی لَیْسَ لَكَ عَلَیْهِمْ سُلْطَانُ (میرے بندول پر تیراغلبہ نہیں)ان بندول کے لئے بشارت ہے۔جو نفس کی غلامی سے آزاد ہو کر معبود حقیقی کی عبادت میں مشغول ہیں۔وَاللّٰهُ سُبْحَانَ الْمُوَفِقُ (الله تعالى توفيق دين والاسم) اوريه جو كهام كه جب تك اپني مال كے ساتھ جفت نه ہو۔ مسلمان نہیں ہو تا۔ ہو سکتا ہے کہ مال سے مراد عین ثابتہ ہو۔جو خارج میں وجود کے ظہور کا سبب ہے۔اس طا کفہ کی اصطلاح میں عین ابتہ کو مادرے تعبیر کرتے ہیں۔ کسی بزرگ نے فرمایا ہے۔ بیت وَلَدْتُ أُمِّى أَبَا هَا إِنَّا ذَا مِنْ أَعْجَبًا

زالا کام یہ کیا ہی ہوا ہے ن مری ال نے پدر اپناجناہے

مادر سے مراد عین ثابتہ ہے اوراس مادر کاپدراس اسم اللی سے مراد ہے۔ جس اسم کا ظل اور عکس اور پر تو عین ثابتہ ہے۔ چو نکہ خارج ہیں اس اسم کا ظہور عین ثابتہ کے ذریعے ہوا ہے۔ اس لئے اس ظہور سے ولادت کی تعبیر کر کے مادر کہتے ہیں اور عین ثابتہ مرادر کھتے ہیں۔ اس عین ثابتہ کو تعین وجو بی بھی کہتے ہیں۔ کیو نکہ اس طا گفہ کے نزدیک تعینات پانچ ہیں۔ جن کو تنزلات خمسہ اور حضرات خمس بھی کہتے ہیں۔ وہ ہیں۔ ان میں سے دو تعین مر تبہ وجوب میں ثابت کرتے ہیں اور تین تعین مر تبہ امکان میں کہتے ہیں۔ وہ دو تعین جو مر تبہ امکان میں ہیں۔ ایک تعین وحدت ہے۔ دوسر سے تعین واحدیت۔ جو دونوں مر تبہ علم میں ہیں۔ ان میں فرق صرف علمی اجمال و تفصیل کا ہے اور تین تعین جو مر تبہ امکان میں ثابت کرتے ہیں۔ وہ تعین روحی اور تعین مثالی اور تعین جسدی ہے۔ چو نکہ عین ثابتہ مر تبہ واحدیت میں شابت کرتے ہیں۔ وہ تعین وجو بی ہو گادر جب اس شخص ممکن کی حقیت بھی عین ثابتہ مر تبہ واحدیت میں ہے۔ اس کیا اس کا تعین وجو بی ہو گادر جب اس شخص ممکن کی حقیت بھی عین ثابتہ مر تبہ واحدیت میں ہے۔ اس کوعالم سے شخص اس عین کے ظل کی طرح ہے۔ پس اس شخص ممکن کی حقیت بھی عین ثابتہ ہے جو تعین وجو بی کے اس کوعالم سے خص اس عین کے عل کی طرح ہے۔ پس اس شخص کی ماں عالم وجو ب سے ہوگی۔ جس نے اس کوعالم المحتی وہ وہ بی کے ساتھ جواس کی حقیقت ہونے کے سے معنی ہیں۔ کہ اس شخص کیا ہے تعین امکانی اس تعین وجو بی کے ساتھ جواس کی حقیقت ہونے کے سے معنی ہیں۔ کہ اس شخص کیا ہے تعین امکانی اس تعین وجو بی کے ساتھ جواس کی حقیقت ہیں۔ کہ اس شخص کیا ہے تعین وجو بی کے ساتھ جواس کی حقیقت ہیں۔ متی ہو جا تا ہے۔

یں چو ممکن گرد امکال برفشاند بچو واجب درو چیزے نماند ترجمہ بیت دور جب ممکن سے ہوجاتی ہے گردامکال کی کچھ نہیں رہتا سوا واجب کے اس میں اے اخی

یعنی اس کا تعین امکانی نظر سے پوشیدہ ہو جاتا ہے اور اپنی اناکو تعین وجو بی پر اطلاق دیتا ہے۔ نہ اس طرح پر کہ تعین امکانی واقعی تعین وجو بی کے ساتھ متحد ہو جاتا ہے۔ کیونکہ یہ محال ہے اور اس سے الحاد و زند قہ لازم آتا ہے۔ اس لئے کہ اس جگہ کا معاملہ شہود پر ہے۔ اگر تعین کا زوال ہے۔ تو شہود سے تعلق رکھتا ہے اور اگر اتحاد ہے تو وہ بھی شہود سے متعلق ہے۔ بیت

نه آل این گردد فے این شود آل مه اشکال گر دو بر تو آسال

2.7

نہ وہ یہ اور نہ یہ وہ ہو مری جان تمامی مشکلیں ہوں تھے پر آسان جباس مخص نے اپناس تعین کواس تعین کے ساتھ متحد پایا۔ تواس بات کاامیدوار ہو گیا۔ کہ امکان کی آلود گیوں سے صاف ہو جائے گااور مرتبہ ُوجوب کے اسلام اور انقیاد کی دولت سے مشرف ہو

جائےگا۔جانناچاہے کہ تنزلات خمسہ جو صوفیاء نے بیان کے ہیں۔ وجود میں صرف اعتبارات ہی ہیں اور اور کشف شہود سے تعلق رکھتے ہیں۔ نہ ہی کہ در حقیقت تنزل اور تغیر و تبدل ہے۔ فَسُبْحَانَ اللّٰهِ مَنْ لَا يَتَغَیّرُ بِذَاتِهِ وَلَا بِصِفَاتِهِ وَلَا فِی اَسْمَائِهِ بِحُدُوثِ الْاکُوانِ (پاک ہے وہ الله تعالیٰ جو کون و مکان کے حدوث سے اپنی ذات و صفات واساء میں متغیر نہیں ہوتا) صوفیاء اپنی دید کے اندازہ کے موافق سکر اور غلبہ حال کے وقت اس قتم کی بہت می باتیں زبان سے نکالتے ہیں۔ ان کو ظاہر پر محول نہ جاننا چاہئے۔ بلکہ ان کی توجیہ میں مشغول ہونا چاہئے۔ کیونکہ مستوں کی کلام ظاہر سے پھر کر توجیہ سے معلوم کی جاتی ہے۔واللّٰه سُبْحَانَهُ اَعْلَمُ بِحَقَائِقِ الْاَمُورِ کُلِهَا (تمام امور کی حقیقوں کو الله تعالیٰ ہی معلوم کی جاتی ہے۔والله سُبْحَانَهُ اَعْلَمُ بِحَقَائِقِ الْاَمُورِ کُلِهَا (تمام امور کی حقیقوں کو الله تعالیٰ ہی جانتا ہے) چونکہ آپ نے یہ بیترار کرنے والی باتیں ایک بزرگ سے نقل کی تحس۔ اس لئے ان کے دو وبدل علی شین زبان نہیں کھولیا۔ رَبَّنَا اغْفِرْ لُنَا دُنُونِ بَنَا وَاسُوا فَنَا وَيُبِّنَ اَفْدَامُنَا وَانْصُرُنَا وَلَيْسَ اَفْدَامُنَا وَانْصُرُنَا عَلَی الْقَوْمِ الْقِیْمِ (اول و آخِر الله تو ہمارے قدموں کو خابت رکھ اور کاموں میں زیادتی بخش اور ہمارے قدموں کو خابت رکھ اور کافوں اور کاموں میں زیادتی بخش اور ہمارے قدموں کو خابت رکھ اور کافروں پر ہمیں مدودے) الْمَحَمُدُ لِلْلِهِ اَوَّلَا وَالْعَالَٰ وَ وَالسَّلامُ عَلَی رَسُوْلِهِ دَائِمًا وَسَرَمُدًا وَاللَّ الله الْکُورَامِ وَصَحَبِهِ الْعَظَامِ الله یُومِ الْقِیَامِ (اول و آخِر الله تعالیٰ کی حمہ ہوراس کے رسول و علی الله الْکُورَامِ وَصَحَبِهِ الْعَظَامِ الله یُومِ الْقِیَامِ (اول و آخِر الله تعالیٰ کی حمہ ہوراس کے رسول اور کاموں میں نیادتی کی طرف سے صلاق وسلام ہو)

#### مکتوب ۲۴

نصیحت اور ذکر اللی کی ترغیب اور دنیا کی محبت سے بیخے کے بارہ میں میر محد امین کی والدہ کی طرف ککھاہے وہ تصیحتین جو ضروری ہیں یہ ہیں:-

(۱) اپنے عقائد کو فرقہ ناجیہ یعنی علماءالل سنت وجماعت کے عقائد کے موافق در ست کریں۔

(٢) عقائد ك درست كرنے كے بعد احكام فقهيد كے مطابق عمل بجلالا كيں۔كيونكہ جس چيز كا

امر ہو چکاہے۔اس کا بجالا ناضر وری ہے اور جس چیز سے منع کیا گیا ہے۔اس سے ہٹ جانالازم ہے۔

(٣) بنے وقتی نماز کو سستی اور کا بلی کے بغیر شر انطاور تعدیل ارکان کے ساتھ اواکریں۔

(۳) نصاب کے حاصل ہونے پرزگوۃ کو اداکریں۔ امام اعظم رضی اللہ تعالی عنہ نے عور توں کے زیور میں بھی زکوۃ کا اداکر نافر مایا ہے۔

(۵) اپناو قات کو کھیل کو دہیں صرف نہ کریں اور قیمتی عمر کو بیہودہ امور میں ضائع نہ کریں پھر امور منہید اور مخطورات شرعیہ کے بارے میں کیا تاکید کی جائے۔

(٢) سرودونغمه لیخی گانے بجانے کی خواہش نہ کریں اور اس کی لذت پر فریفتہ نہ ہوں ہدایک

فتم کاز ہر ہے جو شہد میں ملا ہواہے اور سم قاتل ہے۔جو شکرے آلودہ ہے۔

(۷) لوگوں کی غیبت اور مکتہ چینی ہے اپنے آپ کو بچائیں۔ شریعت میں ان دونوں بری خصلتوں کے بارے میں بوی وعید آئی ہے۔

(۸) جہاں تک ہو سکے جھوٹ بولنے اور بہتان لگانے سے پر ہیز کریں۔ کیونکہ یہ دونوں بری عاد تیں تمام ند ہبوں میں حرام ہیں اور ان کے کرنے والے پر بردی وعید آئی ہے۔

(۹) خلقت کے عیبوں اور گناہوں کا ڈھائمینا اور ان کے قصوروں سے در گزر اور معاف کرنا بوے عالی حوصلہ والے لوگوں کا کام ہے۔

(۱۰) غلاموں اور ماتختوں پر مشفق ومہر ہان رہنا چاہئے اور ان کے قصوروں پر مواخذہ نہ کر نا چاہئے اور موقع اور بے موقع ان نامر ادوں کو مار نا، پیٹینا، گالی دینااور ایذا پہنچانانا مناسب ہے۔

(۱۱) اپنی تقصیروں کو نظر کے سامنے رکھنا جاہئے۔جوہر ساعت حق تعالیٰ کی پاک بارگاہ کی نسبت و قوع میں آرہی ہیں اور حق تعالیٰ ان کے مواخذہ میں جلد کی نہیں کر تااور روزی کو نہیں رو کتا۔

(۱۲) عقائد کے درست کرنے اور احکام فقہیہ کے بجالانے کے بعد اپنے او قات کو ذکر الّبی میں بسر کریں اور جس طرح ذکر طریق سیھا ہواہے۔ای طرح عمل میں لائیں اور جو پچھ اس کے منافی ہو اس کو اپناد شمن جان کر اس سے اجتناب کریں۔

> بیت ہرچہ بڑذ کر خداے احسن است ترجمہ بیت عشق حق کے ماسواجو کچھ کہ ہے ہر چنداحسن ہے شکر کھانا بھی گر ہوگا عذاب جان کندن ہے

آپ کوروبرو بھی کئی دفعہ یہی کہا گیاہے کہ امور شرعیہ میں جس قدر احتیاط کی جائے اس قدر مشغولی اور مراقبہ کی لذت و حلاوت مراقبہ میں زیاد تی ہوتی ہے اور اگر احکام شرعیہ میں سستی کی جائے تو مشغولی اور مراقبہ کی لذت و حلاوت برباد ہو جاتی ہے۔ اس سے زیادہ کیا لکھا جائے۔ وَ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ وَ اَعْلَمُ ۔

### مكتوب ٢٥

ماتم پری اور نصیحت اور جوانی کو غنیمت سیھنے کے بارہ میں مرزامنو چہر کی طرف صادر فرمایاہے:-

حق تعالی برخوردار سعادت اطوار کوخوش وقت اور جمعیت کے ساتھ رکھے اور اس کے گزشتہ غم واندوہ کی اچھی طرح تلافی فرمائے۔اب فرزند اجوانی کے زمانہ کا آغاز جس طرح ہواوہوس کاوقت ہے۔ ای طرح علم و عمل کے حاصل کرنے کا بھی یہی وقت ہے۔ وہ عمل جواس وقت میں نفس کی عضی اور شہوانی رکاوٹوں کے غالب ہونے کے باوجو و شریعت غراکے موافق کیا جائے اس عمل سے جو جوانی کے سوااور وقت میں ادا کیا جائے۔ کی گنازیا دتی اور اعتبار اور اعتبار اور اعتبار کے موافق کی ہونا جو رخ و محنت کا باعث ہے۔ عمل کی شان کو آسان تک بلند کر دیتا ہے اور مانع کا نہ ہونا جس میں کی قتم کی کو حش و تکلیف نہیں۔ عمل کے معاملہ کو زمین پر ڈال دیتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خواص انسان خواص فرشتوں سے افغل ہیں کی طاعت باوجود موانع کے ہاور فرشتہ کی طاعت موانع کے بغیر ہے۔ سپاہیوں کا کازیادہ اعتبار اور اعتبار و شخوں کے غلبہ کے وقت ہے۔ جو دولت کے مانع ہیں۔ ایسے وقت میں سپاہیوں کا تحویر اساتر دو بھی اور و قتوں کے بہت سے تردد کی نبیت کی گنازیادہ اعتبار اور زیادتی رکھتا ہے اور معلوم ہے کہ ہواو ہوس اللہ تعالیٰ کے وشمنوں لیعنی نفس و شیطان کے نزد یک پندیدہ ہے اور شریعت روشن کے موافق علم و عمل کا بجالانا حق تعالیٰ کو پہند ہے۔ پھر عقل و دائش سے دور ہے کہ اپنے مولیٰ کے وشمنوں کوراضی رکھیں اور نعمیں بخشنے والے مولیٰ کوناراض کریں۔ و اللّٰهُ شُنِحَانَهُ الْمُوقِقُ (اللّٰه تعالیٰ و فِت ہے۔ اور قتی دینے دالا ہے)

# مكتوب ٣٦

عذاب قبر کے منکروں کے شبہات دور کرنے میں میر محد نعمان کی طرف صادر

فرمایا:

الْحَمْدُ لِلْهِ وَ سَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالیٰ کی حمه به اور اس کے برگزیده بندوں پر سلام ہو) بعض لوگ عذاب قبر میں جو مشہور صحیح حدیثوں بلکہ آیات قرآنی کے ساتھ بھی فابت ہو چکا ہے۔ تردداور شک رکھتے ہیں بلکہ قریب ہے کہ اس کے محال ہونے اور اس کے انکار پر یقین کریں۔ ان کے اس اشتباه کا مقتدا ایک طرح پر غیر مدفون مردوں کے احوال کا محسوس کرنا ہے اور دوسرے استدامت اور استقامت کے طور پر جو تعذیب وایلام کے منافی ہے اور تذبذب واضطراب اس کے لوازم سے ہے۔

جواب: اس اشکال کاحل میہ ہے کہ عالم برزخ یعنی مقام قبر کی زندگی دنیاوی زندگی کی قتم ہے نہیں ہے جس کے لئے حرکت ارادی اور احساس دونوں لازم ہیں کیونکہ اس جہان کا انتظام انہی دوامر ول پر موقوف ہے عالم برزخ کی زندگی میں حرکت کی ضرورت نہیں۔ بلکہ میہ حرکت عالم برزخ کے منافی ہے وہاں صرف احساس بی کافی ہے تاکہ رنج وعذاب کوپالے گویا عالم برزخ کی زندگی دنیاوی زندگی کافسف حصہ ہے اور وہاں جوروح کا بدن کے ساتھ تعلق ہے روح وبدن کے اس تعلق سے نصف ہے جودنیاوی

زندگی میں ہوتا ہے جس کے سبب غیر مدفون مردے عالم برزخ کی زندگی میں دردو عذاب محسوس كرتے ہيں اور برزخ كى زندگى ميں كوئى حركت واضطراب ان سے ظاہر نہيں ہوتى۔ جو يچھ مخبر صادق عليه الصلوة والسلام نے فرمايا ہے۔ سب سے ہے۔ يااس كادوسر اجواب يہ ہے كه ہم اس اشكال اور اس جيسے اوراشکال کواس طرح حل کرتے ہیں کہ طور نبوت عقل و فکر کے طور سے برتر ہے اور وہ امور جن کے ادراک میں عقل قاصر ہے۔ان کو طور نبوت سے ثابت کیاجاتا ہے۔اگر صرف عقل بی کافی ہوتی۔ تو پغیر کیوں مبعوث ہوتے اور آخرت کے عذاب بوان کی : ﴿ لَهِ مِنْ مَا مَا اللّٰهِ تَعَالَىٰ فرماتا ہے۔ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِيْنَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا (بهم جب تكرسول ند بي ليس مذاب نبيس دية) عقل بیشک جحت ہے۔ لیکن جحت بالغہ اور کاملہ نہیں۔ جحت کاملہ و بالغہ انبیاء علیہم الصلوّة والسلام کی بعثت ہے ابت ہوئی ہے۔جس نے مكلف كے عذركى زبان بندكروى ہے۔الله تعالى فرماتا ہے۔ رُسُلًا مُّبَشِرِيْنَ وَمُنْذِرِيْنَ لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّة" بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيْزًا حَكِيْمًا ط (٢٦ \_ ـــ ر سولوں کوخوش خبری دیے والے اور ڈرانے والے بھیجا ہے۔ تاکہ ان کے بعد لوگ اللہ تعالیٰ ير کوئی ججت نه لائيس اور الله تعالیٰ غالب ہے حکمت والاہے) جب عقل کاادراک بعض امور میں قاصر ثابت ہو چکا۔ تو پھر تمام احکام شرعیہ کو عقل کی میزان پروزن کرنااچھا نہیں۔ تمام احکام شرعیہ کو عقلی میزان ك مطابق كرنادر حقيقت عقل كومتقل ماننااور طور نبوت كالكاركرنا ب- أعَاذَنَا اللهُ سُبْحَانَهُ عَنْ ذلك (الله تعالى اس عنهم كوبچائے) اول رسول پر ايمان لانے كافكر كرناچاہے اور اس كى رسالت كى تقدیق کرنی چاہئے۔ تاکہ تمام احکام میں اس کو صادق جانیں اور اس کے وسیلہ سے تمام شکوک وشبہات کے اند حیروں سے خلاصی میسر ہو۔اصل کے متعلق سوچنا جائے۔ تاکہ فروع بے تکلف معقول ومعلوم ہو جائیں۔اصل کے ثبوت کے بغیر فرع کامعلوم کرنابہت مشکل ہے۔اس تصدیق اور دل کے اطمینان کے حاصل ہونے کے لئے سب سے آسان طریقہ ذکر الی جلشانہ ہے۔اللہ تعالی فرماتا ہے۔ آلا بذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ۚ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحْتِ طُوْبَىٰ لَهُمْ وَحُسْنَ مَابِ (خبر دار!الله تعالیٰ کے ذکر سے دل مطمئن ہوتے ہیں۔وہ لوگ جوایمان لائے اور نیک عمل کئے۔ان کے لئے خوشخری اور اچھی جگہ ہے) نظرو استدلال کے ذریعے اس اعلی مطلب تک پہنچنا بہت دورہے۔

> پائے استدلالیاں چوبیں بود پائے چوبیں سخت بے تمکیں بود ترجمہ بیت

چوب کے پاؤں ہیں استدلال کے پائے چوہیں سے نہ کوئی چل سکے www.maktabah.org جانا چاہے کہ انبیاء کرام علیم السلام کامقلدان کی نبوت کے اثبات اور ان کی رسالت کی تصدیق کے بعد صاحب استدلال ہے اور ان بزرگواروں کے احکام کی تقلید اس وقت اس کے حق میں عین استدلال ہے۔ مثلاً ایک شخص نے اصل کو استدلال سے ثابت کیا۔ اس وقت وہ فروع جو اس اصل سے استدلال ہے۔ مثلاً ایک شخص نے اصل کو استدلال سے ثابت کیا۔ اس وقت وہ فروع جو اس اصل سے پیدا ہوتے ہیں۔ سب ای استدلال کی طرف منسوب ہوں گے اور وہ شخص اصل کے استدلال سے تمام فروع کے اثبات میں صاحب استدلال ہوگا۔ الله ممدُ لِلْهِ الَّذِی هَدَانَا لِهِدًا وَمَا کُنَا لِنَهُ عَدِی لُوْلَا اَنْ هَدَانَا اللّهُ طَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِنَا بِالْحَقِيِّ (الله تعالی کی حمہ ہے۔ جس نے ہم کو ہدایت وی اور اگر وہ ہدایت نہ دیتا۔ تو ہم جمی ہدایت نہ پاتے۔ بیشک ہمارے رب کے رسول سے ہیں) وَ السَّلامُ عَلَی مَنِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّه

#### مكتوب ٣٧

اس بیان میں کہ جمیل مطلق کی طرف سے جو پچھ آئے وہ بھی جمیل ہی ہے۔ مولانا محد طاہر بدخش کی طرف صادر فرمایا ہے:-

الْحَمْدُ لِلْهِ رَبِ الْعَالَمِينَ دَائِمًا وَعَلَى مُحلِّ حَالِ (ہر حال میں اور ہمیشہ اللہ تعالیٰ کی حمد ہے جو سب کاپالنے والا ہے) پراگندہ چیزوں سے پریشاں اور دل تنگ نہ ہونا چاہئے کیونکہ جمیل مطلق یعنی اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو کچھ بھی آئے۔ زیبا اور اچھا ہے۔ اس کی بلااگرچہ جلال کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے۔ لیکن در حقیت جمال ہوتا ہے۔ یہ بات صرف کہنے پر ہی محمول نہیں اور صرف منہ سے بولنے پر ہی مخصر نہیں۔ بلکہ حقیقت رکھتی ہے اور سر اسر مغز ہے۔ کہنے اور کھنے میں نہیں آسکتی۔ اگر دنیا میں ملاقات میسر ہوجائے تو بہتر۔ ورنہ آخرت کا معاملہ نزد یک ہے۔ الْمَوْءُ مَعَ مَنْ اَحَبُّ (آدمی اس کے ساتھ ہے جس سے اس کو محبت ہے) کی بشارت ہجر کے ماروں کو تسلی بخشنے والی ہے۔ صحیفہ شریفہ جو ساتھ ہے درویش محمد علی تشمیری کے ہمراہ ارسال کیا تھا پہنچا اور جو کچھ اس میں لکھا تھا اس پر اطلاع پائی۔ اس کے جواب میں وقت کے موافق جو کچھ ہو سکا لکھا گیا ہے۔ تمام فرزند ودوست جمعیت کے ساتھ اس کے جواب میں وقت کے موافق جو کچھ ہو سکا لکھا گیا ہے۔ تمام فرزند ودوست جمعیت کے ساتھ رہیں اور اپنے مکان میں ثابت اور حق تعالیٰ کی قضا پر راضی رہیں۔

#### مکتوب ۲۸

ایک سوال کے جواب میں جو حدیث سَتَفْتُو قُ اُمَّتِیْ الْحُ کے معنی کے بارہ میں کیا گیا تھااورار باب فقر کے درجہ کے بیان میں ملاا براہیم کی طرف صادر فرمایا ہے:-جا نناچاہئے کہ آنخضرت کے قول کُلُّهُمُ فِی النَّادِ الَّا وَاحِدَةً سے جواس حدیث میں آیا ہے۔جو اس امت کے بہتر (۷۲) فرقے ہو جانے میں وارد ہوئی ہے۔ مرادیہ ہے کہ وہ دوزخ میں داخل ہوں گے

اور عذاب یا ئیں گے۔ یہ مراد نہیں ہے۔ کہ دوزخ میں ہمیشہ تک رہیں گے اور ہمیشہ کیلئے عذاب اٹھا ئیں گے۔ کیونکہ یہ ایمان کے منافی ہے اور کفار کے ساتھ مخصوص ہے۔ حاصل کلام یہ کہ چونکہ دوزخ میں ان کے داخل ہونے کا باعث ان کے برے معتقدات ہیں۔اس لئے سب کے سب دوزخ میں داخل ہول گے اور اپنے جبث اعتقاد کے اندازہ پر عذاب یا تیں گے۔ برخلاف اس ایک گروہ کے جن کے عقائد عذاب دوزخ سے نجات بخشنے والے ہیں اور ان کی فلاح وخلاصی کا سبب ہیں۔اس قدرہے کہ اگر اس گروہ میں سے بعض نے برے اعمال کئے ہوں اور وہ اعمال توبد اور شفاعت سے معاف نہ ہوئے ہوں تو جائز ہے کہ گناہ کے اندازہ کے موافق دوزخ کے عذاب میں داخل ہو ن اور دوزخ میں ان کاداخل ہونا ان کے حق میں بھی ثابت ہو۔ پس دوسرے گروہوں کے تمام افراد کے حق میں دوزخ کاعذاب ثابت ہے۔اگرچہ دائمی نہیں اور اس فرقہ ناجیہ کے بعض افراد کے ساتھ مخصوص ہے۔ جنہوں نے برے اعمال کے ہیں۔ کلمہ کُلُهُمْ میں ای بیان کی رمز ہے۔ جیسے کہ پوشیدہ نہیں ہے۔ چونکہ یہ بدعتی فرقے سب اہل قبلہ ہیں۔اس لئے ان کی تکفیر میں جر اُت نہ کرنی چاہئے۔جب تک کہ ویٹی ضروریات کا انکار اور احکام شرعیہ کے متواترات کورونہ کریں اور ان احکام کے جودین سے ضروری طور پر ثابت ہو چکے ہیں۔ منکر نہ ہوں علماء نے فرمایا ہے۔ کہ اگر نتانوے وجہ کفر کی ہوں اوا یک وجد اسلام کی پائی جائے۔ تو اس ايك وجد اسلام كى تصحيح كرنى جائية اور كفر كا حكم نه كرنا جائية ووالله سُبْحانَهُ أَعْلَمُ وَكَلِمَتُهُ أَحْكُمُ (الله تعالى زياده جانتا باوراس كى كلام مضبوطب) نيز جاننا جائے كراس نصف يوم سے كراس امت کے فقراء دولتمندوں ہے اتن مدت پہلے بہشت میں جائیں گے۔ مراد دنیا کاپانچ سوسال ہے۔ كيونكدايك دن الله تعالى كے نزديك ہزار سال كے برابر ہے۔وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَالْفِ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ (ایک دن تیرے رب کے زویک ہزار سال کے برابر ہے جس کوتم گنتے ہو)اس مطلب پر گواہ ہے۔اس مدت کا مقرر کرنااللہ تعالیٰ کے علم کے سپر دہے بغیراس امر کے کہ روز وشب اور سال وماہ متعارف و ثابت ہوں اور فقیرے مراد فقیر صابرہے جو احکام شرعیہ کو ہمیشہ بجالا تاہے اور شرعی ممنوعات سے اجتناب کرتا ہے۔ فقر کے بہت ہے درج ایک دوسرے کے اوپر ہیں۔ان مراتب میں اعظے مرتبہ وہ ہے۔جو مقام فنامیں متصور ہو تاہے۔جہال حق تعالیٰ کے سواسب کچھ ناچیز اور فراموش ہوجاتاہے اور جو محض فقر کے تمام مراتب کا جامع ہے۔اس شخص سے افضل ہے۔جو بعض مراتب کا جامع ہواور بعض کانہ ہو۔ پس جو شخص باوجود فنا کے فقر ظاہری بھی رکھتا ہے وہ اس شخص سے افضل ہے۔جو فناکے ساتھ فقر ظاہری نہیں رکھنا۔ فاقہم

## مكتوب ٣٩

اس بیان میں کہ صوفیاء کے علم الیقین اور معقول والوں کے علم الیقین میں کیا فرق ہے مولانا محمد صادق کشمیری کی طرف صادر فرمایا ہے:-

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى (الله تَعَالَى كى حد ب اور اس كے بر كزيده بندول پر سلام ہو) صوفیاء کے نزدیک علم الیقین سے مراد وہ یقین ہے۔ جو اثر سے مؤثر کی طرف استدلال كرنے سے حاصل موتا ہے۔ چوكك يد معنى اہل نظر واستدلال ليعنى فلف والوں كو بھى حاصل ہیں۔اس کے صوفیاء کے علم الیقین اور مقعول والوں کے علم الیقین کے در میان کیا فرق ہے اور صوفیاء کاعلم الیقین کشف وشہود میں کیوں داخل ہے اور علماء کاعلم الیقین نظر و فکر کی تنگی ہے کیوں نہیں نکل سكتا۔واضح ہوكہ دونوں كر ہوں كے علم اليقين ميں اثر كاشہود لازم ہے۔ تاكہ اس سے مؤثر كا پتہ چل سكے۔جوكہ غير مشہود ہے۔ حاصل كلام يہ ہے كہ وہ ارتباط جو اثر ومؤثر كے در ميان حاصل ہے اور اثر کے وجود سے مؤثر کے وجود کی طرف منتقل ہونے کا سبب ہے۔ صوفیاء کے علم الیقین میں وہ ارتباط بھی مکثوف اور مشہود ہے اور اہل استدلال کے علم الیقین میں وہ ارتباط نظری ہے۔ جو فکر ودکیل کا محتاج ہے۔ یکی وجہ ہے کہ وجود اثرے وجود مؤثر کی طرف انتقال کرنا پہلے گروہ یعنی صوفیاء کے لئے حدی بلکہ بدیمی ہے اور دوسرے گروہ لیعنی استدلال والوں اور علماء کے لئے یہ انتقال نظری اور فکری ہے۔ پس ثابت ہوا کہ گروہ اول کا یقین کشف وشہور میں داخل ہے اور دوسرے گروہ کا یقین استد لال کی شکی سے نہیں نکل سکتا۔ صوفیاء کے علم الیقین پر استدلال کا اطلاق کرنا ظاہر وصورت پر مبنی ہے۔جواثر سے مؤثر کی طرف انقال کرنے پر مشمل ہے۔جو در حقیقت کشف ومشہود ہے۔ برخلاف علماء کے علم الیقین کے جو حقیقت میں استدلال ہی ہے۔ چو تکہ یہ فرق باریک اکثر لوگوں پر پوشیدہ رہا ہے۔ اس لئے مرتبہ جرت میں رہے ہیں اور ان میں سے بعض نے اپنی نار سائی اور کم فہمی کے باعث ان بزر گواروں پر جنہوں نے صوفیاء کے علم الیقین کی تفیر اثرے مؤثر کی طرف استدلال کرنے سے کی ہے۔ زبان اعتراض دراز کی ہے کُلُ ذلِكَ لِعَدْم الْوطْكرع عَلى حَقِيْقَةِ الْأَمْر (اس كى وجدين ہے كه اصل معالمه بران كواطلاع نہيں ہے)وَاللَّهُ يُحِقُّ الْحَقَّ وَهُوَ يَهْدِي السَّبِيْلَ (الله تعالى حَيَّ ثابت كرتا ہادر سید ھے راستہ کی ہدایت دیتا ہے) وَ السَّكامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی)

مكتوب ٤٠

خواجہ حمام الدین کی طرف اس کے خط کے جواب میں جس میں اس نے مع توالع

كے سفر جج كے لئے مشورہ طلب كيا تھا:-

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالَىٰ کی حَرَبِ اور اس کے برگزیدہ بندوں پر سلام ہو)اس طرف کے فقراء کے احوال واوضاع حمہ کے لائق ہیں اور آپ کی سلامتی اور عاقیت الله تعالیٰ سے مطلوب ہے۔ آپ کا صحیفہ شریفہ جو از روئے شفقت و مہریانی کے اس فقیر کے نام کھا تھا۔ اس کے مطالعہ سے مشرف ہوا۔ آپ نے اس امر کا اشتیاق ظاہر فرمایا تھا۔ کہ حربین شریفین میں سے کسی ایک میں مع مععلقوں کے وطن اختیار کرلیں اور وہیں دفن ہوں۔ میرے مخدوم مرم متعلقین کا جانا نظر نہیں آتا۔ بلکہ نزویک ہے۔ کہ منع مفہوم ہو۔ اگر آپ تنہا چلے جائیں۔ تو پہندیدہ نظر آتا ہے اور امید ہے کہ سلامت پہنچ جائیں گے۔ والاً اُمنُو اِلَی اللّهِ سُنجافَهُ (آگے جو الله تعالیٰ کو منظور ہے) دو سرے جو آپ نے سیادت مآب کے بارہ میں لکھا تھا کہ طبیب ان کے ضرر کا حکم وسیت ہیں۔ اے میری شفقت کے نشان والے۔ جہاں تک غور کیا جاتا ہے کوئی ضرر نہیں آتا۔ البتہ ایک مفقود ہے۔ واللّهُ سُنجانهُ اَعْلَمُ (الله تعالیٰ جانا ہے)۔ والسلام

## مكتوب ١٤

عور تول کے لئے ان ضروری کھیجتوں کے بیان میں جو آیة کریمہ یا النّبی اِذَا جَاءَك الْمُوْمِنَاتُ کی تاویل میں مندرج ہیں۔ایک صالحہ عورت کی طرف صادر فربایا ہے:اللّٰہ تعالی فرباتا ہے۔ یَا اَیُّهَا النّبی اِذَا جَآءَكَ الْمُوْمِنَاتُ یُبَایِغْنَكَ عَلَی اَنْ لَا یُشُورِ کُنَ بِاللّٰهِ اللّٰہ یَا وَلَا یَشُونُ وَلَا یَشُورُ کُنَ بِاللّٰهِ مَنْ وَلَا یَشُونُ وَلَا یَقْدُونِ دَا جَاءَكَ اللّٰهُ عَفُورٌ رَّحِیْمٌ طُرِی اِنْ اَلْدِیْهِ وَالْمَدِیْفَورُ اَلٰهُ عَفُورٌ رَّحِیْمٌ طُرا اے بی عَلَیٰ اَنْ الله عَفْورٌ رَحِیْمٌ طُرا اے بی عَلَیٰ اَنْ الله عَفُورٌ رَحِیْمٌ طرا اے بی عَلِیٰ اَلله عَفْورٌ رَحِیْمٌ طرا اے بی عَلَیٰ جب موحدہ عور تیں تیرے پاس آکر اس شرط پر بیعت کریں۔ کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کی کوشر یک نہ بنائیں گا اور نہ بنائیں گا اور نہ بنائیں گا اور نہ بنائیں گا اور نہ بنائیں گا کریں گی اور نہ اپنی اولاد کو قتل کریں گی اور نہ کی پر بہتان لگا کئیں گا اور نہ بنائیں گا کہ بنائیں گا کئیں گی اور نہ ہو گے۔ تو پھر عور توں کی بیعت شروع فرمانی سے بیعت کی ہے۔ تو پھر عور توں کی بیعت میں دول اللہ صلی کیا ہے۔ آخضرت کا ہا تھ ہر گز بیعت کرنے والی آخضرت نے عور توں کو صرف قول ہی سے بیعت کیا ہے۔ آخضرت کا ہا تھ ہر گز بیعت کرنے والی آخضرت کیا ہے میں دیادہ شراک کو میک نہدت عور توں میں ردی اور بیبودہ اظاتی زیادہ پر کا کیا ہے جاتے ہیں۔ اس لئے مردوں کی بیعت کی نبعت عور توں کی بیعت میں زیادہ شراکط کو مد نظر رکھا گیا ہے جاتے ہیں۔ اس لئے مردوں کی بیعت کی نبعت عور توں کی بیعت میں زیادہ شراکط کو مد نظر رکھا گیا ہے جاتے ہیں۔ اس لئے مردوں کی بیعت کی نبعت عور توں کی بیعت میں زیادہ شراکط کو مد نظر رکھا گیا ہے جاتے ہیں۔ اس لئے مردوں کی بیعت کی نبعت عور توں کی بیعت میں زیادہ شراکط کو مد نظر رکھا گیا ہے جاتے ہیں۔ اس لئے مردوں کی بیعت کی نبعت عور توں کی بیعت میں زیادہ شراکط کو مد نظر رکھا گیا ہے جاتے ہیں۔ اس لئے مردوں کی بیعت میں زیادہ شراکط کو مد نظر رکھا گیا ہے کور توں کی بیعت میں دور کی نبعت کی نبعت میں دور کی بیعت میں دور کی بیعت میں دور کی بیعت کی نبعت کیا ہو کے دور توں کی بیعت میں دور کی بیعت کیا ہو کے دور توں کی بیعت کیا

اور خدا تعالیٰ کے امر کو بجالانے کے لئے عور توں کواس وقت ان بری عاد توں سے منع فرمایا ہے۔ شرط اول بیہ ہے کہ حق تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک نہ بنانا چاہئے نہ ہی وجوب وجود میں اور نہ ہی عبادت کے استحقاق میں جس شخص کے اعمال ریاوسمعہ سے پاک نہ ہوں اور حق تعالیٰ کے سواکسی اور سے اجر طلب کرنے کے فتنہ سے صاف نہ ہوں۔ اگر چہ وہ طلب قول اور ذکر جمیل سے ہو۔ وہ شخص دائرہ شرک سے باہر نہیں ہے اور نہ ہی وہ موحد و مخلص ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے۔ اَلشِیّر کُ فِی اُلْمَاتِی اَدُولُ فِی اُلْمَاتِی مَالِی مَالِی مَالِی مَالِی مَالِی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے۔ اَلشِیّر کُ میری امت میں اس چیو ٹی کی رفتار سے بھی زیادہ پوشیدہ ہے اور جو سیاہ رات میں سیاہ پھر پر چاتی ہے)

لاف بے شرکی مزن کان از نشان پائے مور درشب تاریک برسنگ سیاہ پنہاں تراست

ترجمہ:شرک ایک چیو نٹی کی بھی ہے چال سے پوشیدہ تر جو شب تاریک میں چلتی ہے کالے سنگ پر

رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا كه شرك اصغر سے بچو- ياروں نے عرض كياكه شرك اصغر كياب فرماياكه رياله شرك وكفركى رسمول كي تعظيم كوشرك ميس بزاد خل اور رسوخ ب اور دو دینوں لینی کفر اور شرک کی تصدیق اور اظہار کرنے والا اہل شرک میں سے ہے اور اسلام و کفر کے مجموعی احکام پر عمل کر نیوالا مشرک ہے۔ کفرے بیز ار ہونا اسلام کی شرطے اور شرک سے پاک ہونا توحید کا نشان ہے دکھ ،در داور بیار بول کے دور کرنے کے لئے اصام اور طاغوت لیعنی بتو ل اور شیطانوں ے مدد مانگناجو جابل مسلمانوں میں شائع ہے۔ عین شرک و گراہی ہے اور تراشیدہ اور ناتراشیدہ تچروں ے حاجتوں کا طلب کرناواجب الوجود جل شانہ کا محض کفروا نکارہے۔اللہ تعالیٰ بعض گمراہوں کے حال ك شكايت بيان فرما تا ب يُرِيْدُونَ أَنْ يَّتَحَا كُمُوْ آ إِلَى الطَّاعُوْتِ وَ قَدْ أُمِرُوْ آ أَنْ يَكُفُرُوْ ابِهُوَ يُرِيْدُ الشَيْطَانُ أَنْ يُضِلُّهُمْ صَلَالًا بَعِيْداً (يولوك چاہتے ہيں كه طاغوت كى طرف اپنافيصله لے جاكيں حالا نکدان کو حکم ہے کہ اس کا افکار کریں لیکن شیطان چاہتاہے کہ ان کو سخت گر اہ کرے) اکثر عور تیں کمال جہالت کے باعث اس فتم کی ممنوع استمداد میں مبتلا ہیں اور ان بے مسمیٰ اسموں سے بلیہ ومصیبت کا وفع ہونا طلب کرتی ہیں اور شرک اور اہل شرک کی رسموں کے اداکرنے میں گر فتار ہیں۔ خاص کر مرض جدری کے وقت جس کو ہندی زبان میں سلا اور چیک کہتے ہیں نیک وبد عور تول سے بہ بات مشہود و محسوس ہوتی ہے۔ شاید ہی کوئی عورت ہوگی جواس شرک سے خالی ہے اور شرک کی کسی نہ کسی رسم میں متلانہ ہو۔ إلا مَنْ عَصِمَهَا اللّٰهُ تعَالٰی (مرجس كوالله تعالٰی بچائے) ہندووں كے بوے دنوں کی تعظیم کرنااور ان دنوں میں ان کی مشہور رسموں کو بجالاناسر اسر کفروشر کے ہے۔ جیسے کہ کافروں کی

دوالی کے دنوں میں جامل مسلمان خاص کرانؓ کی عور تیں کا فروں کی رسموں کو بجالاتی اور اپنی عید مناتی ہیں اور کا فروں اور مشر کوں کی طرح ہدیہ اور تخفہ اپنی بیٹیوں اور بہنوں کو بھیجتی ہیں اور اس موسم میں کافروں کی طرح اپنے بر تنوں کورنگ کر کے ان کوسرخ چاولوں سے بھر کر بھیجتی ہیں اور اس موسم کابرا اعتبار اور شان بناتي بين-سب شرك اور دين اسلام كاكفر ب- الله تعالى فرماتا بوَ مَا يُؤْمِنُ اكْفُرُ هُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُّشُورَكُونَ (ان ميس اكثرايمان نهيس لاتے بلكه شرك كرتے بيس)اور حيوانات كوجو مشائع کی نذر کرتے ہیں اور ان کی قبروں پر جا کرؤنگ کرتے ہیں۔روایات فقہیہ میں اس عمل کو بھی شرک میں داخل کیاہے اور اس بارہ میں بہت مبالغہ کیاہے اور اس ذبح کو جن (طاغوت) کے ذبیحوں کی قتم ہے خیال کیا ہے۔جوممنوع شرعی ہے اور شرک کے دائرہ میں داخل ہے اس عمل سے بھی پر ہیز کرناچاہے کہ اس میں بھی شرک کی بویائی جاتی ہے۔ نذر اور منت کے وجوہ اور بہت ہیں۔ کیا حاجت ہے کہ حیوان کے ذریح کرنے کی منت و نذر مائیں اور اس کو ذریح کر کے جن کے ذبیحوں سے ملائیں اور جن کے پچاریوں کے ساتھ مشابہت پیدا کریں اس طرح وہ روزے جو عورتیں پیروں اوربیبیوں کی نیت پرر کھتی ہیں اور اکثر ان کے ناموں کواپنے پاس سے گھڑ کران کے نام پراپنے روزوں کی نیت کرتی ہیں اور ہر روزہ کے افطار کے لئے کھانے کا خاص اہتمام کرتی ہیں اور خاص طور پر افطار کرتی ہیں اور روزوں کے لئے دنول كا تعين بھى كرتى بيل اور ايخ مطلول اور مقصدول كو ان روزول پر موقوف كرتى بيل اور ان روزوں کے ذریعے ان پیروں اور بیٹیوں سے حاجتیں طلب کرتی ہیں اور ان روزوں کے ذریعے ان کواپنا عاجت روااور مشكل كشاجانتى ہيں۔ يہ سب عبادت ميں شروك ہاور غيركى عبادت ك ذريعاس غیرے اپنی حاجتوں کاطلب کرناہے۔اس فعل کی برائی کو تچھی طرح معلوم کرناچاہے حالانکہ حدیث قدى ميں الله تعالى فرماتا بالصَّوْمُ لِي وَ أَنَا أَجْزِى بِهِ لِعِنى روزه خاص مير ، بى لئے باور روزه كى عبادت میں میرے سوااور کوئی شریک نہیں۔اگرچہ کی عبادت میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ کی کوشریک بنانا جائز نہیں۔ لیکن روزہ کی تخصیص اس عبادت کے بلند شان ہونے کے باعث ہے۔جس میں تاکید کے ساتھ شریک کی نفی کی گئی ہے اور پہ جو بعض عور تیں اس فعل کی برائی ظاہر کرنے کے وقت کہتی ہیں کہ ہم ان روزوں کو خدا تعالیٰ کے لئے رکھتی ہیں اور ان کا ثواب پیروں کو بخشتی ہیں یہ ان کا حیلہ اور بہانہ ہے۔اگریہ اس امر میں مچی ہیں توروزوں کے لئے دنوں کو معین کیوں کرتی ہیں اور افطار کے وقت طعام کی تخصیص اور طرح طرح کی بری وضعوں کا تعین کیوں کرتی ہیں۔ اکثر او قات افطار کے وقت محربات کی مر تکب ہوتی ہیں اور حرام چیزے افطار کرتی ہیں اور بے حاجت سوال وگدائی کر کے اس سے روزہ کھولتی ہیں اور اس فعل محرم کے کرنے پراپی حاجق کاپوراکر ناجانتی ہیں۔ یہ سب گر ابی اور شیطان لعین کا مکرو

فريب إلله سُبْحَانَهُ الْعَاصِمُ (الله تعالى بيافُ والله )

شرط دوم جوعور توں کی بیعت کے وقت در میان لائے ہیں ہے کہ ان کوچوری سے منع کیا گیاہے۔جو كبيره گناموں ميں ہے ہے چونكە يە برى خصلت بھى اكثر عور توں ميں پائى جاتى ہے۔ شايد ہى كوئى عورت ہو گی جواس بری عادت سے خالی ہو گی۔اس لئے اس بری خصلت سے منع کرناان کی بیعت میں شرط قرار یلیا۔وہ عور تیں جوایے خاوندوں کے مالوں میں ان کی اجازت کے بغیر تصرف کرتی اور نڈر ہو کران کو خرج اور تلف کرتی ہیں چوروں میں داخل ہیں اور چوری کے گناہ کبیرہ کی مرتکب ہیں یہ بات عام عور تول میں ابت إوريد خيانت عام طور يرتمام عور تول ميل يائى جاتى ب\_الله مَنْ عَصِمَهَا اللهُ تَعَالَى (مرجس کواللہ تعالی بچائے) کاش عور تین اس بات کی برائی جانیں اور اس کو گناہ اور بد نصور کریں۔ بلکہ اکثر اس برائی کو حلال جانتی ہیں حالا تکہ اس کو حلال اور جائز جانے میں ان کے کفر کاخوف ہے۔ علیم مطلق جل شانہ نے عور توں کو شرک سے رو کئے کے بعد چوری ہے اس لئے منع فرمایا ہے کہ بیہ بری خصلت عام طور یران کے حلال و جائز سجھنے کے باعث ان کو کفرتک لے جاتی ہے اور ان کے حق میں تمام کبیرہ گناہوں سے بوھ کر بری ہے۔ جب عور توں میں خاوندوں کے مالوں کو بار ہاد فعہ چرانے کے باعث خیانت کا ملکہ پیدا ہو جاتا ہے اور غیروں کے مال میں تصرف کرنے کی برائی ان کی نظروں سے دور ہو جاتی ہے۔ تو خاوندوں کے سوااور لوگوں کے مالوں میں بھی تعدی سے تصرف کرتی ہیں اور بے تحاشادوسروں کے اموال میں خیانت کرتی اور چراتی ہیں۔ یہ بات تھوڑے سے تامل سے واضح ہو جاتی ہے۔ پس ثابت ہوا کہ عور توں کوچوری سے منع کرنااسلام کی ضروریات میں سے ہورشرک کے بعد چوری کی برائی ان کے

تذبیل: ایک دن حفرت پیغیر علیہ الصلوۃ والسلام نے اصحاب سے پوچھا۔ کہ تم جانتے ہو۔ کہ چوروں ہیں سے برااور براچور کون ہے۔ عرض کی کہ ہم نہیں جانے۔ آپ ہی فرمائیں۔ فرمایا کہ چوروں میں سے زیادہ چوروہ شخص ہے۔ جو نماز میں چوری کرے اور نماز کے ارکان کو کامل طور پراوانہ کرے۔ اس چوری سے بھی پچنا ضروری ہے۔ تاکہ بدتر چوروں میں سے نہ ہوں۔ حضور دل سے نماز کی نیت کرنی چاہئے۔ کیونکہ نیت کے بغیر کوئی عمل در ست نہیں ہو تا۔ قر اُت کو در ست پڑھتا چاہئے اور رکوئی و بچوداور قومہ جلسہ کوا طمینان سے اداکر ناچاہئے لیعن رکوئی کے بعد سیدھا کھڑا ہو کرایک تیج کی مقدار در کرنی چاہئے اور دو سجدوں کے ور میان ایک تیج کی مقدار بیھنا چاہئے۔ تاکہ قومہ اور جلسہ میں در کرنی چاہئے۔ تاکہ قومہ اور جلسہ میں اطمینان حاصل ہو۔ جو شخص الیبانہ کرے دہ چوروں میں داخل ہے اور وعید کا مشخق ہے۔

تیسری شرط جو عور توں کی بیعت میں منصوص ہے۔ یہ ہے کہ ان کو زنا سے منع کیا گیا ہے۔

عور توں کی بیعت میں اس شرط کی خصوصیت اس لئے ہے کہ زنااکثر عور توں کی رضامندی ہے و قوع میں آتا ہے۔ یہ خود اپنے آپ کو مر دول کے سامنے پیش کرتی ہیں اور اس عمل میں پہل عور توں کی۔ طرف ہے ہوتی ہاوراس عمل کے حصول میں ان کی رضامندی معتبر ہے۔ ای لئے مردوں کی نبیت عور توں کواس فعل سے بوی تاکید کے ساتھ منع کیا گیاہے۔ مرداس عمل میں عور توں کے تابع ہیں۔ يمي سبب ہے كه الله تعالى نے اپني كتاب مجيد ميں زانيه عورت كو زانى مر د پر مقدم فرمايا ہے۔ اَلزَّ انبِيَةُ وَالزَّانِيْ فَاجْلِدُوْا كُلُّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِانَةَ جَلْدَةٍ (زانيه عورت اورزاني مرد كوسوسوكوژے لگاؤ) بيه بد خصلت دنیااور آخرت کا خسارہ ہے اور تمام دینوں میں فتیج اور منکر ہے۔حضرت ابو حذیف رضی اللہ تعالی عنه حضرت پنیمبر علیه الصلوة والسلام ہے روایت کرتے ہیں۔ که رسول الله علیہ نے فرمایا۔ که اے آدمیوں کے گردہ زنامے پر ہیز کرو۔ کہ اس میں چھ بری خصاتیں ہیں۔ جن میں سے تین دنیا میں ہیں اور تین آخرت میں۔وہ تین جو دنیامیں ہیں۔ایک یہ کہ زناکرنے والے سے خوبی اور نورانیت اور صفا دور ہو جاتی ہے۔دوسری سے کہ اس سے فقر اور مخابی پیدا ہوتی ہے۔ تیسری سے کہ عمر کم ہوتی ہے اور وہ تین خصلتیں جو زانیوں کے لئے آخرت میں ہیں۔ ایک حق تعالی کاغصہ اور غضب۔ دوسرے بری طرح سے حساب ہونا۔ تیسرے دوز خ کاعذاب جاننا چاہئے کہ حدیث نبوی میں آیا ہے۔ کہ آنکھوں کازنا محرمات كى طرف نظر كرنام اور ما تھوں كازنا محرمات كو پكڑنااور پاؤں كازنامحرمات كى طرف جانا ہے۔الله تَعَالَى قُرِمَا تَابِ قُلْ لِلْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحَفَظُوا فَرُوْجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيْرٌ بَمَا يَصْنَعُوْنَ ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ ٱبْصَارِ هِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوْجَهُنَّ (لِعَنَ السَحَم مومنوں کو کہد دو کہ اپنی آنکھوں کو محرمات سے ڈھانپیں اور اپنی شر مگاہوں پر نگاہ رکھیں۔ یہ ان کے واسطے بہت ہی اچھاہے۔اللہ تعالی ان کے کاموں کو دیکھتاہے اور مومنات کو کہد دو کو اپنی آئکھوں کو محرمات سے ڈھانییں اور اپنی شرمگاہوں کو محفوظ رکھیں) جاننا جائے ہے۔ کہ دل آنکھ کے تابع ہے۔جب تک آنکھ کو محرمات سے بندنہ کریں ول کی محافظت مشکل ہے۔ جب آنکھ گر فتار ہو جائے۔ توول کی حفاظت مشکل ہےاور جبول گرفتار ہوجائے توشر مگاہ کی محافظت دشوار ہے۔ پس محرمات سے آنکھ کا ڈھانیٹا ضروری ہے۔ تاکہ شر مگاہ کی محافظت حاصل ہو سکے اور دینی اور دنیاوی خسارہ میں نہ ڈالے۔ قرآن مجید میں اس بات سے بھی منع کیا گیا ہے۔ کہ عور تیں بیگانہ مردوں کے ساتھ بدکار عور تول کی طرح الیی نرم وملائم کلام نہ کریں۔ جن سے بد کار مر دول کو بد کاری کا وہم پیدا ہو۔ اور ان کے دلول میں برائی کاطمع ظاہر ہو۔ ہاں نیک اور اچھاکلام جواس وہم اور طمع سے خالی ہو عور تیں مر دول کے ساتھ کر سکتی ہیں اور اس امرے بھی منع کیا گیاہے۔ کہ عور تیں اپنی زینت وخوبی اور بناؤ سنگار بیگانہ مرووں کے

سامنے ظاہر کریں اور مر دوں کو خواہش میں ڈالیں اور اس امرے بھی نہی آئی ہے۔ کہ اپنے پاؤں کو زمین برماریں۔ تاکہ ان کی پوشیدہ زینت ظاہر ہو لینی پازیب وغیرہ حرکت میں آئے اور اس سے آواز نکے۔ جس سے مردوں کو عور توں کی طرف بری خواہش پیدا ہو۔ غرض جو بات فت اور بدکاری کی طرف لے جانے والی ہری ہاور اس سے منع کیا گیاہ۔ بوی احتیاط کرنی چاہئے۔ کہ محرمات کے مبادی اور مقدمات کاار تکاب نہ کیا جائے تاکہ محرمات سے خلاصی حاصل ہو۔ وَ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْعَاصِمُ (الله تعالى بچافے والام) وَمَا تَوْفِيْقِنَى إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيْبُ (سوائے الله تعالى كى توفيق کے میری کوئی توفیق نہیں۔ کہ گناہوں سے بچوں۔ میں نے ای پر توکل کیااوراس کی طرف رجوع کرتا ہوں) پوشیدہ نہ رہے۔ کہ بیگانی عورت کی طرف شہوت کے ساتھ دیکھنے اور ہاتھ لگانے میں عورت بھی بیگانہ مروکی طرح ہے۔ عورت کیلئے جائز نہیں کہ اپنے آپ کواپنے خاوند کے سواکس اور کے لئے خواه عورت ہویام د آراستہ کرے اور ان کواین زیب وزینت د کھائے۔ جس طرح مر دوں کو امر دوں لینی بےریش یانابالغ لڑکوں کو شہوت کے ساتھ و کھنااور مس کرناحرام ہے۔ای طرح عور توں کو بھی عور توں کی طرف شہوت کی نظرے ویکھنااور ہاتھ لگانا منع ہے۔اس امر کو بخوبی مد نظر ر کھنا چاہئے۔ کہ دین و دنیا کے خمارہ کا موجب ہے۔ مر د کا عورت تک پہنچناد ونوں کی جنس کے مختلف ہونے کے باعث مشكل ہے۔ كيونكه كى ركاوٹيں درميان ہيں۔ برخلاف ايك عورت كے دوسرى عورت تك پينيخ كے کہ دونوں کے ہم جنس اور متحد ہونے کے باعث نہایت آسان ہے۔ یہاں زیادہ احتیاط کرنی چاہے اور مردكوعورت كى طرف اورعورت كومردكى طرف بنظر شهوت ديكھنے اور مس كرنے كى نبست عورت كو عورت کی طرف بنظر شہوت دیکھنے اور مس کرنے سے اچھی طرح منع کرنااور ڈرانا چاہئے۔

چوتھی شرط جوعور توں کی بیعت میں فرمائی ہے۔ان کواولاد کے قتل کرنے سے منع کیا گیاہے۔ یعنی عور تیں محتاجی اور فقر کے سبب ہے اپنی چھوٹی لڑکیوں کومار دیا کرتی تھیں سے برافعل کسی کوناحق قتل کرنے کے علاوہ قطع رحم کو بھی شامل ہے۔جو کمیر ہ گناہ ہے۔

پانچویں شرط جو عور توں کی بیعت میں فرمائی ہے۔ اس میں بہتان اور افترا سے منع کیا گیا ہے۔
چونکہ یہ بری صفت عور توں میں زیادہ ترپائی جاتی ہے۔ اس لئے خاص طور پر اس سے ان کو منع فرمایا ہے۔
یہ صفت تمام بری صفتوں سے بری ہے اور یہ عادت تمام ردی عاد توں میں سے ردی ہے۔ جس میں
جھوٹ بھی شامل ہے۔ جو تمام مُد ہوں میں حرام ہے نیز اس میں مومن کی ایذا ہے۔ جس کی نسبت
بہتان اور افتر اکیا جاتا ہے اور مومن کو ایڈادینا حرام ہے۔ نیز بہتان وافتر اروئے زمین میں فساد برپاکر نے
کاموجب ہے۔ جونص قر آئی سے مکر وہ اور ممنوع اور محرم اور مستنکر ہے۔

چھٹی شرط میہ ہے۔ کہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جو کچھ فرمائیں۔اس کی نافرمانی اور معصیت سے عور توں کو منع کیا گیاہے۔ یہ شرط تمام اوامر شرعی لیعنی نماز وروزہ وچے وز کوۃ کے بجالانے اور تمام شرعی منہیات سے ہٹ جانے پر مشتمل ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ اور اس کے نازل کئے ہوئے ضروری احکام پرایمان لانے کے بعد اسلام کی بنیاد انہی چار رکنوں پرہے۔ پنچگانہ نماز کو مستی اور قصور کے بغیر ہوی کو شش واہتمام ہے اداکر ناچاہئے۔مال کی زکوۃ برسی رغبت واحسان کے ساتھ زکوۃ کے متحقوں کو دینی جاہے۔ رمضان مبارک کے روزے جو سالانہ گناہوں کے دور کرنے والے ہیں۔ بڑی اچھی طرح رکھنے جا ہمیں۔ بیت اللہ کا حج بھی جس کی شان میں مخبر صادق علیہ الصلوٰۃ والسلانے فرمایاہے۔ کہ ٱلْحَجُّ يَهْدِهُ مَا كَانَ قَبْلَهُ (ج كُذشته تمام كنامول كوكراديتاب) اداكرنا چاہے۔ تأكم اسلام قائم مو جائے۔ اس طرح ورع و تقویٰ بھی ضروری ہے۔ رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے۔ مِلاك دِينِكُمُ الْوَدْ عُ لِعِنْ تمہارے دین کا اصل اصول اور اس کو قائم رکھنے والا ورع ہے اور اس سے مراد شرعی منہیات کاترک کرنا ہے۔ مسکرات لینی نشہ والی چیزوں سے پر ہیز کرنا چاہئے۔ان کو شراب کی طرح حرام اور براسجھنا چاہئے۔غنالینی سر ود اور گانے بجانے سے بھی بچناضر وری ہے۔ کیونکہ لہوولعب اور کھیل کود میں داخل ہے جو حرام ہے۔اس کے بارہ میں آیا ہے۔ کہ اُلْفِناءُ رُقْیَةُ الزِّنَا لِعِنی سرور زناکا افسون اور منترہے اور غیبت اور سخن چینی ہے بھی اجتناب کرنالازم ہے۔ کیونکہ اس سے بھی شرع نے منع فرمایا ہے اور منخرہ بن اور مومن کو ناحق ایذادیے سے بچناچاہے۔ شگون بد کا عنبار نہ کریں اور اس کی کچھ تاثیر نہ جانیں اور ایک شخص ہے دوسرے شخ کو مرض کے لگ جانے لینی مریض ہے کسی تندرست هخص کو لاحق ہونے کا عتبار نہ کریں۔ کیونکہ مخبر صادق علیہ الصلوۃ والسلام نے ان دونوں ے منع فرمایا ہے۔ لا طِیْرَةَ وَلَا عَدُوای لینی شکون برکی کوئی اصل نہیں اور ایک کے مرض کا دوسرے کولگ جانا ثابت نہیں۔ کا ہن اور نجومی کی باتوں کا عتبار نہ کریں اور ان کی غیبی باتوں کو پچھ نہ جانیں اور ان سے کچھ نہ پوچھیں اور ان کو امور غیبی کا عالم نہ جانیں کیونکہ شریعت نے بڑے مبالغہ کے ساتھ ان سے منع فرمایا ہے۔نہ خود جادو کریں۔نہ جادوگر کے پاس اس نیت سے جائیں۔ کیونکہ حرام قطعی ہے اور کفر میں قدم رائخ رکھنا ہے۔ سحر وساحری سے بڑھ کر زیادہ کفر کے نزدیک اور کوئی گناہ كبيره نهيس\_بوى احتياط كرنى جائية -كه اس كاكوئى جيمو ثاساام بھى نه ہونے پائے - كيونكه شرع ميں آيا ہے۔ کہ مسلم جب تک اسلام رکھتا ہے۔ اس سے سحر ظاہر نہیں ہوتا۔ جب ایمان اس سے جدا ہوجاتا ہے اس وقت سحر بھی اس سے صادر ہو تاہے۔ گویاسحر اور ایمان ایک دوسرے کی ضداور نقیض ہیں۔ اگر جادوہے توایمان نہیں۔اس بات پر خوب غور کرنا چاہئے۔ تاکہ ایمان کے کارخانہ میں خلل نہ آئے

اوراس عمل کی شامت ہے اسلام کی دولت ہاتھ سے نہ چلی جائے۔ غرض جو کچھ مخبر صادق علیہ الصلوة والسلام نے فرمایا ہے اور علماءنے کتب شرعیہ میں اس کو بیان کیا ہے۔ جان وول سے اسکو بجالانا چاہئے اوراس کے خلاف کوزہر قاتل خیال کرنا جاہے جو دائمی موت، تک پہنچادیتا ہے اور طرح طرح کے عذابوں میں مبتلا کر دیتا ہے۔ جب بیعت کرنے والی عور توں نے ان سب شر طوں کو قبول کر لیا۔ تو آنخضرت علی کے امرے بموجبان کے بعد فرمایا اور حق تعالیٰ کے امر کے بموجبان کے لئے بخشش طلب کی۔وہ استغفار جو آنخضرت علیہ کت تعالیٰ کے امرے کسی جماعت کے لئے طلب كريں \_ كامل اميد ہے كہ قبول ہو گااور وہ جماعت بخشى جائے گل اور ابو سفيان كى زوجہ ہندہ بھى اس بیعت میں داخل تھی۔ بلکہ تمام عور توں کی سر گروہ تھی اوران کی طرف سے کلام کرتی تھی۔اس بیعت اور استغفار سے اس کے لئے بڑی بھاری بخشش کی امیر ہے۔ پس جو عور تیں ان شر طوں کو قبول کرلیں اوران کے موافق عمل کریں۔ حکماس بیت میں داخل ہو جاتی ہیں اور اس استغفار کی برکات کی امید واربن جاتى بين الله تعالى فرماتا ب\_ما يَفْعَلُ اللهُ بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكُوتُهُ وَامَنتُهُ (أَكُرتم شكر كرو اور ایمان لے آؤ۔ تواللہ تعالی ممہیں عذاب دے کر کیا کرے گا) شکر بجالانے سے مرادیہ ہے کہ شرعی احکام کو قبول کریں اور ان کے مطابق عمل کریں۔ نجات کاطریتی اور خلاصی کار استہ اعتقادی اور عملی طور پر صاحب شریعت علیہ الصلوۃ والسلام کی متابعت ہے۔ پیر واستاد اس لئے بنائے جاتے ہیں۔ کہ شریعت کی طرف ہدایت ور ہنمائی کریں اور ان کی برکت سے شریعت کے اعتقاد اور عمل میں آسانی وسہولت حاصل ہو۔نہ یہ کہ مرید جو کھ جاہیں کریں اور جو کھ جاہیں کھائیں اور پیران کے لئے ڈھال بن جائیں اور عذاب ہے بچالیں۔ کہ یہ ایک ٹکمی اور بیہورہ آر زوہے۔ وہاں اذن کے بغیر کوئی شفاعت نه کرسکے گااور جب تک عمل پیندیدہ نہ ہوں گے۔ کوئی اس کی شفاعت نہ کرے گااگر بشریت کے بموجب کوئی لغزش اور قصوراس سے سر زد ہوگا۔ تواس کا تدارک شفاعت ہے ہوسکے گا۔ سوال: - گنامگار کو کس اعتبارے بہندیدہ کہاجا سکتاہے؟

جواب: - جب حق تعالی گنامگار کو بخشاچا ہتا ہے اور اس کے معاف کرنے کے لئے کوئی نہ کوئی الله وسیلہ در میان لے آتا ہے۔ تووہ شخص در حقیقت مرتضی اور پندیدہ ہے آگرچہ بظاہر کنہگار ہے۔ وَاللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُوفِقُ (اللّٰہ تعالی توفیق دینے والا ہے) رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَیِّیُ لَنَا مِنْ اَمْرِنَا رَشَدًا (یااللّٰہ توایی ہارے ہم پر رحمت نازل فرااور ہارے کام سے بھلائی ہمارے نصیب کر)والسلام

مكتوب ٢٤

خواجه محمر ہاشم کشمی کی طرف اس کی بشارت کے بیان میں صادر فرمایا ہے:-Www.maktabah.ovg جروصلوٰۃ اور تبلیخ و عوات کے بعد واضح ہو۔ کہ آپ کا صحیفہ شریفہ جو ملافۃ اللہ کے ہمراہ ارسال کیا تھا پہنچا۔ مجب واخلاص اور حرارت واشتیاق کا حال پڑھ کر بہت خوشی ہوئی۔ آپ کے خط کے مطالعہ کے وقت آپ کی نورانیت گردونواح میں بہت پھیلی ہوئی نظر آئی اور بڑی امید پیدا ہوئی۔ اس بات پراللہ تعالیٰ کی حمد اور احسان ہے۔ اس سے زیادہ کیا کھا جائے۔ اے محبت کے نشان والے۔ معلوم نہیں کہ سعادت مآب میر محمد نعمان کی خطو کہا بت کے ترک کرنے کا کیا باعث ہے۔ اگر اس طرف سے کی قشم کی کدورت یادل آزاری کا کچھ وہم رکھتے ہیں۔ تو بے خطر رہیں۔ اس طرف سے کوئی بات واقع نہیں ہوئی۔ کمال صفائی تصور کریں فقیر مرغ کی طرح جو اپنے بچوں کی حفاظت کرتا ہے میر صاحب کی موفق سے سالکوں کے راہ کا مانع ہو جائے۔ دوسرے بید عرض ہے کہ قریباد وماہ سے فقیر پر ضعف طاری ہے۔ اس لئے بعض ان سوالوں کے جو اب نہیں لکھ سکا۔ جو مکتوب سابق میں درج تھے۔ اگر صحت ہو گئی۔ تو انشاء سالکوں کے اور وہی اچھاکار ساز ہے) آپ کواور تمام اٹل اللہ کو نیعم الوکو کینی (ہم کو اللہ تعالیٰ کافی ہے اور وہی اچھاکار ساز ہے) آپ کواور تمام اٹل اللہ کو السلام علیکم

## مکتوب ۲۳ اس گفتگو کے بیان میں جو سلطان وقت مد ظلہ کی مجلس میں ہوئی تھی ہزرگ مخدوم

اور كوئى تغير ظاہر نہ ہوا۔ان واقعات وطا قات ميں شايد كوئى الله تعالى كى پوشيدہ حكمت اور خفيہ راز ہوگا۔
المُحمَّدُ لِلْهِ الَّذِي هَدَانَا لِهِلَا وَهَا كُنَّا لِنَهْتَدِى لَوْلَا اَنْ هَدَانَا اللّهُ لَقَدْ جَآءَتُ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ الْعَمْدُ لِلْهِ الَّذِي هَدَانَا لِهِلَا وَهَا كُنَّا لِنَهْتَدِى لَوْلَا اَنْ هَدَانَا اللّهُ لَقَدْ جَآءَتُ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ (الله تعالى كى حمد ہے۔ جس نے ہم كوہدایت دى اور اگروہ ہدایت نہ دیتا۔ تو ہم جھى ہدایت نہ پاتے۔ بیشک ہمارے رب كے رسول سے بين ) دوسرے بيہ كہ قرآن مجيد كوسورة عنكبوت تك ختم كيا ہے۔ جب رات كواس مجلس سے اٹھ كرآتا ہوں۔ تو تراوت كي ميں مشغول ہو تا ہوں۔ حفظ قرآن مجيد كى يہ اعلا دولت اس فترت يعنى پراگندہ حالى ميں جو عين جمعيت ہے۔ حاصل ہوئى ہے۔ الْحَمْدُ لِلْهِ اَوَّلًا وَاخِرًا (اول اور آخر الله تعالى كى حمد ہے)

## مكتوب ٤٤

دیدار اور آخرت کے منکروں کے شبہوں کو دور کرنے کے بیان میں میر عبدالر حمٰن ولد میر محمد نعمان کی طرف صادر فرمایاہے:-

بسم الله الوصمن الوجيم ويدار آخرت ك مكرلوك وهاعتراض جورويت ك مسلدين پیش کرتے ہیں اور وہ دلیل جورویت کی نفی پر لاتے ہیں۔ یہ ہے کہ رویت بھری لیعنی آتکھوں ہے دیکھنا یہ جا ہتاہے کہ رائی (یعنی دیکھنے والا شخص) مرئی (یعنی جس کو دیکھیں) کے مقابل اور برابر ہواور دونوں ا یک دوسرے کے آمنے سامنے ہوں اور یہ بات حق تعالیٰ میں مفقود ہے۔ کیونکہ جہت لازم آتی ہے۔جو احاطہ اور تحدید ونہایت کو چاہتی ہے۔ یہ سراسر نقص اور الوہیت کے منافی ہے۔ تعالی الله عن ذلك عُلُوًا كَبِيرًا (الله تعالى اس بهت بى برتر )جواب اسكايي كدجب قادر يركمال جل شاندنے اس ضعیف اور فانی دنیامیں و نیاوی آئکھ کوجو دوبے حس وحر کت اور اندرے خالی عصبوں یعنی پھوں ہے بن ہے۔اس قدر قوت بخشی ہے۔ کہ مقابلہ اور محاذات کی شرط پراشیاء کود کھ سکتی ہے تو عالم آخرت میں جو توی اور باقی ہے۔اگرانہی دونوں عصوں کواس قدر قوت بخش دے کہ مقابلہ و محاذات کے بغیر مرئی کو د کی سکیں۔خواہ وہ مرئی تمام جہتوں میں ہویاا یک جہت میں۔ تواس میں کونسی تعجب کی بات ہے اور کیا محال ہے۔ کیونکہ فاعل جل شانہ اقتدار کے اعلے مرتبہ میں ہے اور قابل یعنی فاعل کی طرف سے اثر قبول کرنے والی آنکھ ابصار واحساس کے لئے مستعد ہے۔ حاصل کلام پیر کہ بعض مکان وزمان میں کسی خاص مصلحت کے لئے محاذات اور جہت کے تعین کی شرط کو احساس اور ابصار میں مد نظر رکھاہے اور بعض دوسرے مکان وزمان میں اس شرط کا عتبار نہیں کیااور اس شرط کے بغیر رویت وابصار مقرر کر دیا ہے۔ایک جگہ کودوسری جگہ پراعتبار کرناان کے مقتضیات کے کمال اختلاف کے باوجود انصاف سے دور ہے۔ گویاعالم ملک وشہادت کے مکشوفات پر ہی نظر کا بندر کھنااور خالق زمین و آسان کے عالم ملکوت کے

عائبات الكاركرنام-

سوال:-اگرحق تعالی کودیکھاجائے۔ توچاہئے کہ بھر کے احاطہ اور ادراک میں بھی آئے اور اس امرے حدونہایت لازم آتی ہے۔ تعالَی اللهُ عَنْ ذلِكَ عُلُوَّ كَبِیْرًا

جواب: -جائزے کہ دیکھا بھی جائے اور بھر کے احاطہ اور ادر اک بیں بھی نہ آئے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ لا تُدْرِ کُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ اللَّطِيْفُ الْنَحْبِيْوُ (آئکھيں اس کا ادارک نہيں کر سکتیں۔ لیکن وہ آئکھوں کا ادارک کر سکتا ہے اور وہ لطیف اور خبیر ہے) مومن آخرت بیں حق تعالیٰ کو دیکھیں گے اور یقین وجدانی ہے معلوم کرلیں گے کہ حق تعالیٰ کو دیکھ رہے ہیں اور وہ لذت جورویت پر متر تب ہوتی ہے۔ کامل طور پر اپنے آپ میں پالیس گے۔ لیکن مرئی کچھ بھی ان کے ادر اک میں نہ آئے گا اور مرئی ہے کچھ حاصل نہ ہوگا اور رویت کے وجدان اور دیدارکی لذت کے بغیر مرئی کی کوئی چیز نہ پا سکیں گے۔ بیت

عنقاشكاركس نشودوام بازچيس كاينجابميشه بادبدست است دام را ترجمه بيت

اٹھالے جال عنقاکب کسی کے ہاتھ آتا ہے۔
وہ نقصان جو رویت میں پایا جاتا ہے۔ مرکی کا اِحاطہ اور ادراک ہی ہے جو اس مقام میں مفقود ہے وہاں صرف بے جہت رویت ثابت ہے اور وہ لذت جود کھنے والے کواس سے حاصل ہوتی ہے۔ نقص و قصور خہیں ہے۔ بلکہ مرکی کا کمال انعام واحسان ہے۔ کہ اپنے جمال پر کمال کو محبت کی آگ کے جلے ہوؤں پر جلوہ گرکر تاہے اور وصال رویت کے میٹھے پانی سے ان کو متلذ ذاور سیر اب کر تاہے۔ حق تعالی کی پاک بارگاہ کی طرف کوئی نقص و قصور عائد خہیں ہو تااور وہاں کوئی جہت اور احاطہ پیدا نہیں ہو تا۔ بیت بارگاہ کی طرف کوئی نقص و فصور عائد نہیں ہو تااور وہاں کوئی جہت اور احاطہ پیدا نہیں ہو تا۔ بیت از ان طرف نیز برد کمال تو نقصان وزیں طرف شرف روزگار من باشد

رجمه ببت

ذرہ بھی کم نہ ہوگا ہر گز کمال تیرا کیکن بڑھے گاد گناجاہ وجلال میرا
اس امر کادوسر اجواب یوں بھی ہے۔ کہ میں کہتا ہوں۔ کہ اگر رویت کے حاصل ہونے میں مقابلہ اور
محاذات کی شرط ہو۔ تو چاہئے کہ جس طرح مرئی کی جانب میں شرط ہے۔ ای طرح رائی کی جانب میں
محاذات کی شرط ہو۔ کیونکہ مقابلہ ایک نسبت ہے۔ جو ہر دوباہم مقابل ہونے والوں یعنی رائی اور مرئی میں قائم
ہے۔ پس اس سے لازم آتا ہے۔ کہ حق تعالیٰ بھی اشیاء کونہ و کھے اور اشیاء کو دیکھنے کی صفت اس کے لئے
ثابت نہ ہواور یہ بات نصوص قرآنی کے مخالف ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ واللہ بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِیْر "

(جو کھے تم کرتے ہواللہ تعالیٰ دیکھتاہے)و کھو السَّمِیْ غُ الْبَصِیْرُ ط (اور وہ سننے اور ویکھنے والاہے)وَ سَیَرَی اللهُ عَمَلَکُمْ (اللہ تعالیٰ تمہارے عمل کو دیکھے گا) نیزاس بات سے حق تعالیٰ کا نقص اور اس سے صفت کا ملہ کاسلب لازم آتاہے۔

سوال: -اگر کہیں کہ حق تعالیٰ کی رویت اشیاء سے مراد ان کا علم ہے۔ علم کے سواکوئی اور امر جو سر متا

جہت کو متلزم ہو۔ نہیں ہے۔

جواب: اس میں پچھ شک نہیں کہ رویت صفات کاملہ ہے ہواور مستقل طور پر حق تعالی کے نصوص فر آنی کے ساتھ فابت ہے۔ علم کی طرف اس کار جوع کرنا ظاہر کے بر ظاف ہے اور اگر اس کو علم کی اقسام ہے تسلیم بھی کرلیں۔ تو پھر بھی محاذات اور مقابلہ کی شرط لازم آئیگی۔ کیو تکہ علم دو قتم پر ہے۔ ایک بیہ ہے کہ اس میں معلوم کا محاذی اور مقابل ہونا شرط نہیں۔ دوسر ی قتم وہ ہے کہ جس میں محاذات ومقابلہ شرط ہے۔ جس کورویت کتے ہیں۔ یہ قتم ممکنات میں علم کی قسموں میں ہے اعلا ہے۔ جواطمینان قلب کے مرتبہ میں ہے۔ معقولات میں وہم کے معارضہ ہے امن حاصل نہیں ہے۔ وہ محسوس ہی ہے جواس معارضہ اور خلل ہے باہر ہے۔ یہی سبب ہے کہ حضرت خلیل الرحمٰن علیہ الصلاۃ والسلام نے مردوں کے زندہ ہونے کی رویت کی اوجود مردوں کے زندہ ہونے کی رویت کاسوال کیا۔ تاکہ اس سے اطمینان قلب حاصل کریں۔ جاننا چاہئے۔ کہ رویت جو صفات کاملہ میں سے کاسوال کیا۔ تاکہ اس سے اطمینان قلب حاصل کریں۔ جاننا چاہئے۔ کہ رویت جو صفات کاملہ میں سے ہو۔ جب واجب تعالی میں ثابت نہ ہو۔ کیونکہ ممکن فی صدفانہ شرونقص ہے۔ آگراس میں کوئی کمال ہو تا ہے اس کمال کا عکس ہے۔ جو حضرت ذات تعالی میں موجود و ثابت ہے۔ خدانہ کرے کہ کوئی کمال اور صفت ممکن میں ہو اور واجب میں نہ ہو۔ کیونکہ ممکن فی حدفانہ شرونقص ہے۔ آگراس میں کوئی کمال ہو تا ہے تو واجب تعالی کی طرف سے ہو سرام خیر و کمال ہے۔ عاریت کے طور پراس کو حاصل ہوا ہے۔ تو تو واجب تعالی کی طرف سے ہے جو سرامر خیر و کمال ہے۔ عاریت کے طور پراس کو حاصل ہوا ہے۔

نیاوردم از خانه چیزے نخست تودادی ہمہ چیز و من چیز تست ترجمہ بیت

خہیں لایا میں کچھ بھی اپنے گھرے ملاسب کچھ بھے یہ تیرے در سے اصل سوال کا ایک اور جواب اس طرح بھی ہے۔ کہ میں کہتا ہوں۔ کہ یہ اعتراض حق تعالیٰ کے وجود میں بھی ہو سکتا ہے اور رویت کی نفی کی طرح حق تعالیٰ کے وجود کی بھی نفی کر تاہے پس یہ اعتراض صادق خہیں کیو نکہ اس سے محال عقلی لازم آتا ہے۔ اس کا بیان یہ ہے۔ کہ اگر حق تعالیٰ موجود ہو۔ تواس عالم کی جہت میں ہوگا اور ہوگا یا نیچے دائیں ہوگا یا بائیں آگے ہوگا یا چیچے اور اس سے احاطہ اور

تحدیدلازم آتاہ۔جوسر اسر نقص اور الوہیت کے منافی ہے۔

سوال:-ہوسکتاہے کہ عالم کی تمام اطراف میں ہواور کوئی احاطہ اور تحدید لازم نہ آئے۔ جواب: - میں کہتا ہوں کہ عالم کی تمام جہات میں ہو نااحاطہ اور تحدید کی نفی نہیں کرسکتا کیونکہ اس صورت میں بھی عالم کے ماوراء ضرور ہو گااور ماوراء ہوناغیر ہونے کے لازم ہے اور معقول والول کے نزدیک قضیہ مقررہ ہے۔ کہ اُلوٹنان مُتعَالوان دوچیزیں ایک دوسرے کے غیر ہوتی ہیں۔اس بات سے بھی تحدید لازم آتی ہے۔ پوشیدہ ندر ہے۔ کہ اس قتم کے بیہودہ اور جھوٹے شبہات سے خلاصی و نجات نہ ہونے کی وجہ یہ ہے کہ۔ ہم احکام غیبت اور احکام شہادت میں فرق نہیں کرتے اور شاہد پر غائب کا قیاس کرتے ہیں۔ کیونکہ ہوسکتا ہے۔ کہ بیہ بعض احکام شاہد میں صادق ہوں اور غائب میں کاذب اور شاہد میں کمال ہوں اور غائب میں نقص۔اس لئے کہ مقامات کے اختلاف کے بموجب دونوں کے احکام جدا جدا ہیں۔ خاص کر جبکہ مقامول کے درمیان بہت ہی فرق واختلاف ہو۔ مَا لِلتَّوَاب وَرَبَ الأربابِ (چدنسبت خاکراباعالم پاک) حق تعالی ان کو انصاف دے کداس فتم کی مشتبہ وہمی اور خیالی باتوں سے نصوص قرآنی کا انکار نہ کریں اور نبی صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی صحیح حدیثوں کی تکذیب نہ كريں۔اس فتم كے منز لداحكام پرايمان لے آناجا ہے اور ان كى كيفيت كے معلوم نہ ہونے كا قصورا پے ذمے لگانا چاہئے۔نہ یہ کہ اپنے ادراک کو اپنا مقتر ابنا کر ان احکام کی نفی کر دیں۔ کیونکہ یہ بات صواب وسلامتی سے دور ہے۔ ہو سکتا ہے۔ کہ بہت می چزیں نفس امر میں صادق ہوں۔ لیکن ہمارے ناقص عقلوں کے ادراک سے دور اور بعید ہوں۔اگر صرف عقل کافی ہوتی۔ توابو علی سینا جیسا شخص جو تمام معقول والول كالبيشوااور مقتداب منام احكام عقليه ميس حق بربهو تااور غلطي ندكر تار حالا نكه الموّاحِدُ لَا يَصْدُرُ عَنْهُ إِلَّا الْوَاحِدُ (واحد ايك عي كام صاور موتا ع) كايك عن مسلم مين اس قدر غلطيال كى بيں۔ جو منصف ناظرين ير تھوڑے سے تامل سے واضح ہو جاتی ہيں۔اس مقام ميں امام فخر الدين رازى اس پر طعن كرتاب اوراس عبارت ساس پر اعتراض لاتاب و العَجَبُ مِمَّنْ يُفْنِي عُمْوَهُ فِيْ تَعْلِيْمِ الآلة الْعَاصِمَةِ عَنِ الْخَطَاءِ فِي الفِكْرِ وَتَعَلِّمُهَا ثُمَّ إِذَا جَاءَ اللي هٰذَا الْمَطْلَبِ الْأَشْرَفِ وَقَعَ مِنْهُ اَشْيَاءٌ يَضْحَكُ مِنْهُ الصَبْيَانُ (اس مَحْص ع تعب آتا ب-جوائي تمام عمراس الد (يعني منطق) کے تعلیم و تعلیم میں جو فکر میں خطاہے بچالانے والا ہے صرف کر دے پھر اس اعلے مطلب پر پہنچ کر اس ہے ایس باتیں صادر ہوں۔ جس پرنچ بنسی اڑاتے ہیں) علاء اہل سنت وجماعت تمام احکام شرعیہ کو ثابت رکھتے ہیں۔خواہ ان احکام کی کیفیت معلوم ہویانہ ہو۔ان کی کیفت کے معلوم نہ ہونے کے باعث ان احکام کی نفی نہیں گرتے۔ مثلاً عذاب قبر اور سوال منکر و نکیر اور پلصر اط اور اعمال کے

تراز ووغیرہ کے بارہ میں جن کے ادراک ہے ہماری ناقص عقلیں عاجز ہیں۔ان بزر گواروں نے کتاب وسنت کواپنامقتداد پیشوابنایا ہے اور اپنی عقلوں کوان کے تالع بنایا ہے۔ اگر ادر اک کر لیا تو بہتر ورنداد کام شرعیہ کو قبول کر لیتے ہیں اور عدم اوراک کوایے قصور فہم پر محمول کرتے ہیں۔نہ یہ کہ دوسروں کی طرح جو پچھان کی عقلیں قبول کریں اور اس کویا سکیں۔ قبول کرلیں اور جو پچھان کے عقول کے ادر اک میں نہ آئے۔ قبول نہ کریں۔ یہ لوگ نہیں جانتے۔ کہ انبیاء علیہم الصلاة والسلام کی بعث ای لئے ہوئی ہے کہ عقلیں بعض ان مطالب کے سجھنے سے جن میں حق تعالیٰ کی رضامندی ہے۔ بالکل قاصر ہیں۔ عقل بيشك جحت ب\_ ليكن جحت كامله نہيں۔ جحت كامله انبياء عليهم الصلاة والسلام كى بعثت سے تمام موكى إلله تعالى فرماتا عومًا كُنَّا مُعَدِّ بِينَ حَتَّى نَبْعَتَ رَسُولًا (جب تك بمرسول نه بهي ليس عذاب نہیں دیتے )اب ہم اصل بات کو بیان کرتے اور کہتے ہیں۔ کہ شاہد کی رویت میں اگر چہ مقابلہ اور محاذات كى شرط ہے۔ ليكن ہوسكتا ہے۔ كه غائب ميں بير شرط نه ہو۔ جس طرح غائب موجود ہے اور موجودات كى جہات ميں سے كوئى جہت اس ميں نہيں يعنى جس طرح مرئى ديكھنے والے كى رويت كے بغير جہات سے منزہ ہے۔ای طرح رویت کے بعد بھی اس کے لئے کوئی جہت ثابت نہ ہو اور وہاں مقابلہ اور محاذات مفقود ہو۔اس بیان میں کونسی بعید اور محال بات ہے۔ بیچون کی رویت بھی بیچون ہے۔ کیونکہ چون کو پیچون کی طرف کوئی راستہ نہیں لا یخمِلُ عَطَا یَا الْمَلِكِ اِلَّا مَطَایَاهُ (پادشاه کے عطیوں کواس کے اونٹ اٹھا سکتے ہیں) پیون کی اس رویت کو چون کی رویت پر جو چون کی مرئیات سے تعلق رکھتی إلى الله تعالى برنانامناسب اورانصاف عدور جو الله سُبْحانة الْمُوقِق لِلصَّوَاب (الله تعالى بهترى کی توفق دیے والاہے)

#### مكتوب ٥٤

قلب مومن کی شان کی بلندی اور اس کی ایذاہے منع کرنے کے بیان میں مولانا سلطان سر ہندی کی طرف صادر فرمایاہے۔

اَلْحَمْدُلِلَهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ وَالصَّلُواةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ مُحَمَّدُوالِهِ اَجْمَعِیْنَ حروصلوة کے بعد واضح ہو۔ کہ دل اللہ تعالیٰ کا ہمایہ ہے۔ جس قدر دل اللہ تعالیٰ کی بارگاہ کے قریب ہے۔ اس قدر کوئی اور شے قریب نہیں۔ دل خواہ مومن ہویا گنہگار اس کی ایذا ہے اپ آپ کو بچانا چاہئے۔ کیونکہ ہمسایہ خواہ عاصی اور نافر مان ہو۔ پھر بھی اس کی حمایت اور مدد کی جاتی ہے۔ پس اس کی جاتے ہے دل کی ایذا جیسا بڑا گناہ اور کوئی ہند ہو اگر اس کی ایڈ اکا باعث ہے۔ دل کی ایذا جیسا بڑا گناہ اور کوئی میں کیونکہ کفر کے بعد جو اللہ تعالیٰ کی ایڈ اکا باعث ہے۔ دل کی ایڈ اجیسا بڑا گناہ اور کوئی میں اللہ تعالیٰ کی طرف چینچنے والی چیزوں سے زیادہ اقرب دل ہی ہے نیز خلق سب کی سب اللہ

تعالیٰ کے بندے اور اس کے غلام ہیں اور کسی شخص کے غلام کو مار نایا اس کی اہانت کرنا اس کے مولا و مالک کی ایڈ اکا موجب ہے تو پھر اس مولی کا کیا حال ہو گاجو مالک اور خود مختار ہے اس کے خلق میں جتنا کہ اس نے تھم دیا ہے اس سے بڑھ کر تصرف نہ کر ٹاچا ہے کیونکہ وہ ایڈ امیں داخل ہے بلکہ وہ اللہ تعالیٰ کے تھم کی بچا آوری ہے مثلا بکر زانی کی حد سو کوڑے ہے اگر کوئی سوسے زیادہ کوڑے لگائے تو ظلم ہے اور ایڈ امیں داخل ہے۔

### مكتوب ٢٦

عروج اور نزول کے بیان میں مخدوم زادہ خواجہ محد سعید مد ظلہ العالی کی طرف صادر فرمایا ہے:-

نَحْمُدُهُ وَنَسْتَعِیْنُهُ وَنُصَلِّی عَلی سَیدِنَا وَ مَوْلاَنَا وَشَفِیْع ذَنُوبِنَا مُحَمَّدِ وَ الِه وَاصْحَابِهِ وَنُسَلِّمُ (ہم اللہ تعالیٰ کی حمر کرتے ہیں اور اسی سے مددما تکتے ہیں اور اپنے سید اور مولا اور گناہوں کے بخشوانے والے حضرت محمد علیہ اور ان کی آل واصحاب پر صلوۃ وسلام سیجے ہیں) واضح ہو کہ اللہ تعالیٰ بخشوانے والے حضرت محمد علیہ ایک نقط ہے جو اس عالم ظلی کامر کرہے اور یہ نقطہ تمام عالم کا اجمال نے مجھ پر ظاہر کیا کہ موجودات میں ایک نقطہ ہے جو اس عالم ظلی کامر کرہے اور یہ نقطہ تمام عالم کا اجمال ہے اور تمام عالم اس اجمال یعنی نقطہ کی تفصیل ہے یہ نقطہ آسان کے سورج کی طرح ہے جس سے تمام

آفاق روشن ہو تاہے اور جو فیض اللہ تعالیٰ کی طرف کے کسی کو پہنچتاہے ای نقطہ کے ذریعے پہنچتاہے یہ نقطہ غیب ہویت کے نقطہ کے برابراور مقابل ہے اور بید نقطہ مرتبہ نزول میں ثابت ہے جب تک ہوط اوراسفلیت کے اس مرتبہ میں نزول نہ ہواس مرتبہ کی طرف جس کو غیب ہویت کہتے ہیں عروج نہیں ہو تااور یہی نزول دعوت و تنکیل میں ہے اس نزول میں جواس نقط کے مرتبہ میں ہو تاہے ایساخیال میں آتاہے کہ گویامنہ عالم کی طرف ہے اور پیٹے حق تعالیٰ کی طرف اوریہ بھی ظاہر ہوا کہ یہ عالم کی طرف متوجہ ہونااور حق تعالیٰ کی طرف سے منقطع رہنا موت تک رہتا ہے جب وصال کا وقت آجاتا ہے تو معالمه برعکس ہوجاتاہے گویااس جہان میں فراق اور شوق دونوں طرف سے ہوتاہے اور ملاقات موت كے بعد ہوتى ہاس وقت اس مديث قدى كے معنى بھى ظاہر ہو گئے ألا طَالَ شَوْق الْإِبْرَادِ إِلَى لِقَائِي وَأَنَا إِلَيْهِمْ لَأَشَدُّ شَوْقًا (خبردار ابراركا شوق ميرے لقاك لئے حدے برھ كيااور مين ان بھی بڑھ کران کاشائق ہوں) جانا جاہئے کہ اس مرتبہ میں نزول کے ساتھ متحقق ہونے کے باوجود سالک اور حق تعالیٰ کے در میان کوئی جاب نہیں ہو تا جاب سب کے سب مفقود ہوتے ہیں بلکہ توجہ الی الله بھی نہیں ہوتی اس وقت بالکل خلق کی طرف توجہ ہوتی ہے یہی مقام دعوت ہے بھی اس نقطہ سے جودائره عالم ظلی کامر کز ہے اس نقطہ کی طرف نزول واقع ہوتاہے جودائرہ عدم کامر کز ہے جواللہ تعالیٰ اور اس کی آیات اوراس کے انبیاء سے کفروا نکار کامقام ہے اور اس نقطہ سے دائرہ اصل یعنی دائرہ مقامات انبیاء کے مرکز کی طرف عروج واقع ہو تاہے اور یہ نقطہ جس کا بھی ذکر ہو چکاہے نہایت ہی ظلمانی ہے اس مقام میں اس کو نورانی اور روشن کرنے کے لئے نزول کرنا بڑا عظیم الثان امر ہے اس نقط کے مقابل نفظہ اسلام ہے جس کی طرف اس نزول ظلمانی کے بعد عروج واقع ہو تاہے اس ظلمانی نقطہ کا چراغ روشن لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ بِ- وَالسَّلَامُ

#### مكتوب ٤٧

دعا کے اسر اراور علماءو صلحاء کی تعریف میں سلطان وقت مد ظلہ العالی کی طرف صادر - . .

کمترین دعاگویان احمد معلی بارگاہ کے نوکروں اور بلند درگاہ کے خاد موں کی خدمت اقد س میں بردی عاجزی اور نیاز مندی ظاہر کرتا ہے اور اس امن و آرام کی نعت کا شکر جو جناب کے غلاموں کی دولت واقبال سے عوام وخواص کے شامل خال ہے بجالاتا ہے اور دعا کی قبولیت اور فقر او کی جمعیت کے وقتوں میں فتح مند لشکر کے لئے فتح و نصرت کی دعاء ما نگراہے۔ کیونکہ۔ع

## ترجماع مرکی کو دے دیا ہے ایک کام

کے موافق کارخانہ خداوندی میں کوئی چیز عبث نہیں ہے وہ کام جو غزااور جہاد کرنے والے لشکر پر موقوف ہے دہ دو دولت وسلطنت کی تائیداور تقویت ہے جس پر شریعت روشن کی ترقی مخصر ہے کیونکہ بزرگوں نے کہا ہے کہ اَلشَّنْ عُ تَحْتَ السَّنْف (شرع تلوار کے بیچے ہے) دعا کے لشکر پر بھی جو ارباب فقر اءاور احباب بلا ہے یہی بڑا معتبر کام وابسۃ ہے کیونکہ فتح ونصرت دوقتم کی ہے ایک وہ قتم ہے جس کو اسباب کے حوالہ کیا ہے اور وہ اس فتح ونصرت کی صورت ہے جو غزاکے لشکر سے تعلق رکھتی ہے دوسری فتم وہ ہے جو فتح ونصرت کی حقیقت ہے اور مسبب الاسباب کی طرف ہے آیت کریمہ وَ مَا النَّصْرُ اِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ (نہیں ہے مدد مگر اللہ تعالیٰ کی طرف سے) میں اس نفر سے کے طرف اشارہ ہے جو لشکر دعا ہے تعلق رکھتی ہے پس لشکر دعا نے این ذلت وانکسار کے باعث لشکر غزاسے سبقت کی اور سبب سے مسبب کی طرف دلالت فرمائی ۔ ع

بردند شکستگال ازیں میدان گوے ترجمہ ع لے گئے کمزور اس میدان سے گیند

نیز دعا قضا کودور کردی ہے۔ جیسے کہ مخبر صادق علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا ہے۔ لا یُرکُہ الْفَضاءَ الله اللّٰهُ عَاءُ (سوائے دعا کے کوئی چیز قضاء کو نہیں ٹالتی) تلوار اور جہاد میں یہ طاقت نہیں کہ قضا کو دور کر سے لیک شکر دعا باوجود ضعف وعا جزی کے لشکر غزاسے زیادہ قوی ہے نیز لشکر دعا دوح کی طرح ہواور لشکر غزاجیم کی طرح پس لشکر غزاسے زیادہ قوی ہے پس لشکر غزامے لئے لشکر دعا کا ہونا ضرور کی ہے کیونکہ جسم بغیرروح کے تائید ونصرت کے لائق نہیں ہو تااسی واسطے علماء نے فرمایا ہے کہ گائ رَسُولُ اللهِ صَلّی اللّٰهِ صَلّی اللّٰهُ عَلَیْهِ وَالِهِ وَسَلّمَ یَسْمَفْتِحُ بِصَعَالِیْكِ الْمُهَاجِدِیْنَ رسول الله عَلَیْهِ اوجود لشکر غزااور لائی کیونکہ جسم بغیر مول کے غلبہ کے فقراء مہاج بین کے وسلہ سے فتح و نصرت طلب کیا کرتے تھے پس فقراء گزائن کرنے والوں کے غلبہ کے فقراء مہاج بین کے وسلہ سے فتح و نصرت طلب کیا کرتے تھے پس فقراء جود عاکا لشکر ہیں باوجود خواری اور زاری اور باعثباری کے اعتبار حاصل کرتے ہیں اور سب سے آگ فقد م بجاتے ہیں مخبر صادق علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا ہے کہ قیامت کے دن شہیدوں کے خون کو علماء فدم یہا تھ تو لیں گے اور سیا ہی والا پلہ غالب آئیگا سُبْحَانَ اللّهِ وَبِحَمْدِهِ۔ یہی روسیا ہی ان کی مور تب کو پستی سے بلندی تک پہنچادیا۔ ع

بتاریکی دروں آب حیات است ترجمہ ع چھپا ظلمت میں آب زندگی ہے کوئی شاعر کہتا ہے۔ بیت

# غلام خویشتنم خواندلالدر خیارے سیاہ روئی من کردعاقبت کارے ترجمہ بیت

میرے حبیب نے مجھ کو بنایا اپناغلام سیاہ روئی نے میر ابنادیا کیاکام سیاہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ اپناغلام سیام کر اسلامی کہ اپنے آپ کو لشکر دعا کے شار میں داخل کرے لیکن تاہم صرف فقیر کے نام اور دعا کی قبولیت کے احتمال پر اپنے آپ کو دولت قاہرہ کی دعامے خالی نہیں رکھتا اور حال و قال کی زبان سے سلامتی کی دعاو فاتحہ سے ترزبان رہتا ہے۔ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكَ اَنْتَ السَّمِیْحُ الْعَلِیْمُ (یااللہ تو قبول کر تو سننے اور جانے والا ہے)

## مكتوب ٨٤

حق تعالی کے اقربیت کے بھیداوراس بیان میں کہ کنہ ذات کا انکشاف علم حضوری سے ہے۔ مخدوم زادہ خواجہ محد سعید مد ظلہ العالیٰ کی طرف صادر فرمایا ہے:-

بسیم الله الو خطن الو حینم الک خمه لله و سکام علی عباده الله الو خطنی (الله تعالی کی حمد اوراس کے برگزیدہ بندوں پر سلام ہو) حق تعالی کی اقربیت کا معاملہ علم حضوری پر وابستہ ہو ہو معلوم کے اصل ہے تعلق رکھتا ہے نہ کہ معلوم کے ظلال بیں ہے کی ظل اوراس کی صور توں بیں ہے کی صور ت کے ساتھ کہ یہ علم حضوری کا نصیب ہے لیں علم حصولی در حقیقت نفس شے کا علم نہیں ہو تا بلکہ اس شے کی صور توں بیں ہے کی صورت کا علم ہو تا ہے اوراس بیں نفس شے کی نبست جہل اور عدم علم یاشے کے ظل وصورت کے علم کواس شے کا علم کہتے ہیں۔اگر شے کی صورت اور ظل کواس شے کا عین نصور کر کے شے کی صورت کے علم کواس شے کا علم کہتے ہیں۔اگر شے کی صورت اور ظل کواس شے کا عین نصور کر کے شے کی صورت کے علم کواس شے کا علم جانتے ہیں توبیہ ممنوع ہے اور عینیت کادع وے سننے کے لائق نہیں کیو نکہ شے اور صورت شے ایک دوسر ہے کی غیر ہوتی ہیں) ایک دوسر ہے کا غیر ہوتا لازم آتا ہے۔الافنان مُتعالِبُوان (وو چیزیں ایک دوسر ہے کی غیر ہوتی ہیں) معقول والوں کا مقررہ قضیہ ہے۔ نیز صورت شے کے علم ہے اس شے کا کماحقہ علم کس طرح لازم آتا ہے۔جبکہ صورت شے ایک ظاہری تصویراور تمثال ہے۔جو آئینہ کا دکام سے معتبس ہو کر ظاہر ہوئی ہے۔ جبکہ صورت شے ایک ظاہری تصویراور تمثال ہے۔جو آئینہ کا دکام سے معتبس ہو کر ظاہر ہوئی ہے۔اوراس شے کے بہت ہے د قائق اور اسر ار ہیں۔ جن کا اس صورت میں نام و نشان نہیں۔بیت ہو کر مصور صورت آل دلتاں خواہد کشید ہے۔اوراس شے کے بہت ہے د قائق اور اسر ار ہیں۔ جن کا اس صورت میں نام و نشان نہیں۔بیت ہے اور اس خواہد کشید

آجمه-بيت

میرے دلداری صورت مصورگراتاریگا توجیران ہوں کہ اس کے ناز کو کیو کراتاریگا

كاش كهشے كا ظاہرا يى صرافت سے لينى مو بہواور بعيندشے كى صورت ميں ظاہر مو تااور باطن مو توف ر ہتا۔ جب شے کا ظاہر محل اور آئینہ کے رنگ سے متلبس ہو کرشے کی صورت میں ظہوریا تاہے تو یقین ہے کہ شے کا ظاہرا پن صرافت پر نہیں رہتابلکہ دوسر ی ہیت پیدا کر لیتاہے ہی صورت جس طرح شے كے باطن سے محروم ہاى طرح شے كے ظاہر سے بھى محروم ہاس سے ثابت ہواكہ اس صورت كا علم نفس شے کے علم کو متلزم نہیں حاصل کلام یہ کہ معلوم در حقیقت وہ ہے جوذ ہن میں موجود ہواور جب ذہن میں صورت موجود ہے تو معلوم بھی وہی صورت ہوگی جب صورت کوشے کے ساتھ تغائر کی نبدت پیداہوگئ توصورت کاعلم نفس شے کے علم کو متلزم نہ ہوگاوہ علم حضوری ہی ہے جہال نفس شے مدر کہ میں حاضر ہے اور کوئی عل وصورت ورمیان میں خلل انداز نہیں پس اس علم میں معلوم نفس شے ہو گانداس شے کی صور توں میں سے کوئی صورت پس علم حضور ی اشرف ہے بلکہ علم بی یہی ہے علم حضوری کے سواجو علم حصولی ہے وہ سر اسر جہل ہے جو علم کی صورت میں ظاہر ہوا ہے یہ جہل مركب ہے كدا يے جہل كوعلم جانتے ہيں اور نہيں جانتے كہ كچھ نہيں جانتے پس علم حصولي كوحق تعالى ک ذات وصفات کی طرف کوئی راہ نہیں۔اوراس علم کے ساتھ حق تعالیٰ کی ذات و صفات معلوم نہیں ہوتیں کیونکہ بید علم در حقیقت معلوم کی صورت کا علم ہے نہ کہ نفس معلوم کا جیسے کہ گزرچکا ہے صورت کواس بارگاہ جلشانہ کی طرف کوئی راستہ نہیں تاکہ صورت کے علم کوصورت کے اصل کاعلم کہا جائے اگرچہ بعض نے کہاہے کہ حق تعالیٰ کے لئے مثل نہیں لیکن مثال ہے لیکن یہ صورت مثالی اگر ثابت بھی ہوجائے توزہنی صورت کے سواہے جوعلم سے تعلق رکھتی ہے ہوسکتا ہے کہ عالم مثال میں جو مخلو قات میں سے بہت وسیع ہے صورت موجود ہواور ذہن میں ثابت نہ ہو حدیث قد ک لا يسكفني أرْضِيْ وَلَا سَمَاتِيْ وَ لَكِنْ يَسَعُنِي قَلْبُ عَبْدِ الْمُوْمِنِ (مِن اپْن مِن آسان مِن نہيں ساسكالكن مومن آدمی کے ول میں ساسکتا ہوں) اس بندہ مومن کے قلب کے ساتھ مخصوص ہے۔جس کا معامله تمام لوگول سے جداہے کیونکہ وہ فناء وبقاء سے مشرف ہواہے اور حصول سے آزاد ہو کر حضور سے ملا ہواہے وہاں لیعنی قلب مومن میں اگر محنجائش ہے تو حضور کے اعتبار سے ہے نہ کہ حصول کے اعتبار 2-5

> در کدام آئینه در آید او ترجمه ع کمی آئینه میں آتا نہیں وہ

جا نناچاہے کہ علم حضوری میں عالم ومعلوم کا اتحادہ اس علم کاعالم سے دور ہو ناجائز نہیں کیونکہ معلوم اس کا اپنانفس ہے جو اس سے الگ نہیں ہے بلکہ وہاں علم بھی عین عالم اور عین معلوم ہے پھر کس

طرح جدا ہو سکتا ہے جاننا چاہے کہ جب علم حضوری میں معلوم نفس شے ہے نداس کی صورت تو معلوم وہاں جبیا کہ ہے منکشف ہوتا ہے اور کماحقہ علم میں آجاتا ہے اور اس کی کنہ وحقیقت معلوم ہو جاتی ہے کیو تک کند شے نفس شے سے مراد ہے جب تمام فتم کے اعتبارات ساقط ہو گئے اور نفس ذات رہ گئی جومدر کہ میں حاضر ہے تواس کی کنہ معلوم ہوگئی برخلاف علم حصولی کے کہ وہاں معلوم شے کے کئی وجوہ اور اعتبارات ہیں جو صور تیں اور شح ہیں نہ کہ نفس شے۔ جیسے کہ گزر چکا۔ پس معلوم اس علم میں شے کی کنہ نہ ہو گی اور شے کی کنہ معلوم نہ ہو گی۔ حاصل کلام بیر کہ علم حصولی میں شے کا انکشاف بھی ہے اور ادارک بھی اور علم حضوری میں صرف شے کا انکشاف ہے ادر اک نہیں۔ یعنی معلوم کی کنہ معلوم و منکشف ہو جاتی ہے۔ لیکن ادراک میں نہیں آسکتی۔ پوشیدہ ندر ہے کہ جب حق تعالیٰ کی ذات کی نسبت علم حضوری ثابت ہو گیا۔ جیسے کہ گزرچکا۔ تواس سے لازم آتا ہے کہ حق تعالیٰ کی ذات کی کنہ منکشف ہو جائے اور واجب تعالیٰ کی دات کماحقہ معلوم ہو جائے اور سد بات علماء کے مقررہ اصول کے برخلاف ہے۔ میں کہتا ہوں کہ بیا علم حضوری جس کا تعلق واجب تعالی کی ذات کے ساتھ ہے۔اس رویت کی طرح ہے جو واجب تعالی کی نبیت ثابت کرتے ہیں۔ جہال صرف انکشاف ہے اور ادر اک مفقود۔ یہاں مجھی لیعنی اس علم حضوری میں انکشاف ہے اور اور اک مفقود ہے۔ جب رویت حق تعالیٰ کی ذات کے ساتھ تعلق حاصل کرتی ہے۔ تو علم کیوں تعلق پیدانہ کرے۔جورویت سے زیادہ لطیف ہے محذور اور اعتراض اوراک میں ہے۔جس سے احاطہ لازم آتا ہے۔نہ کہ انکشاف میں۔ حق تعالی نے لا تُدُر کُهُ الْأَبْصَارُ فرماياب-لَا تَوَاهُ الأَبْصَارُ فَهِين فرمايا-

سوال:-جبادراك حاصل نه مو- توانكشاف كس كام آئے گا؟

جواب: -انکشاف سے مقصودیہ ہے کہ دیکھنے والے کو لذت حاصل ہو۔جواس کو حاصل ہے۔ ادراک ہویانہ ہو۔

سوال: -ادراک کے بغیراکشاف ہے کس طرح لذت حاصل ہو سکتی ہے؟

جواب: -لذت كے پانے میں انکشاف كاعلم كافی ہے۔ ادراك ہو یانہ ہو یا ہوں سمجھنا چاہئے كہ ادراك بھی اس مقام میں حاصل ہے۔ ليكن اس كی كیفیت معلوم نہیں۔ ادراك جواس كے منافی ہے وہ وہی ہے۔ جس كی كیفیت علم میں آجائے اور معلوم كا احاطہ كر لے۔ وَلَا يُحِیطُونَ بِدِ عِلْمًا (نہیں احاطہ كر سكتے اس كا ازروئے علم كے) نص قاطع ہے جو علم حصولی كے مناسب ہے۔ اگر ادراك علم حصوری میں نہ ہو تا تو علم حصولی میں كہاں ہے آتا؟ كونكہ جو بچھ ظل میں ہے۔ سب بچھ مر تبد اصل سے حاصل ہوا ہے۔ ليكن ادراك اصل میں مجمول الكيفيت ہے اور ظل میں معلوم الكيفيت۔

## مكتوب ٤٩

اس بیان میں کہ وہ علم حضور ی جو عارف کواپنے آپ سے ہو تاہے۔ حق تعالیٰ کے ساتھ تعلق پکر تاہے۔جناب حفزت میر محد نعمان کی طرف صادر فرمایاہے:-ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كى حمر ب اور اس كے برگزيره بندوں پر سلام ہو) جب حق تعالیٰ کی قربت کا معاملہ عارف تام المعرفت پر ظاہر ہو تاہے اور اس بلند مقام پرترقی کر تاہے۔ توانفس اس کے حق میں آفاق کا تھم پیدا کر تاہے اور اس کاعلم حضوری علم حصولی سے بدل جاتا ہے۔اس وقت حق تعالی کی اقربیت انفس کا تھم پیدا کر لیتی ہے اور وہ علم حضوری جو پہلے انفس سے تعلق رکھتا تھاای اقربیت سے تعلق پیداکر لیتاہے۔نداس طرح پر کہ اپنے آپ کوعین واجب تعالی جانتاہے اور وہ علم جواس کے اپنے نفس کے متعلق ہے۔ بعینہ واجب تعالیٰ کے متعلق خیال کرتاہے کونکہ یہ معاملہ توحید شہودی کا ہے اور مقامات قرب سے تعلق رکھتا ہے۔ جس کی نہایت اتحاد تک بی ہاقربیت اور چیز ہے اور اس کامعاملہ بھی اور ہی ہے۔اس اتحادے گزر کر اثنینیت یعنی دوئی میں آنا پڑتا ہے۔ پھر اقربیت متصور ہوتی ہے۔ کوئی بے سمجھ شخص دوئی کے لفظے شک وشبہ میں نہ پڑجائے اور اتحاد کواس سے بڑھ کرنہ جانے۔ کیونکہ وہ دوئی جو اتحاد سے کمتز ہے۔ وہ عوام کالانعام کا مقام ہے اور بیہ دوئیجواتحادیر ہزار ہادرجہ زیادتی رکھتی ہے۔انبیاء کرام علیم الصلوة والسلام کامقام ہے۔جس طرح کہ وہ صحوجو سکرے سملے ہے۔ عوام کاحال ہے اور وہ صحوجو سکر کے بعد ہے۔ خواص بلکہ اخص خواص کامقام ہے۔یاجس طرح کہ وہ اسلام جو کفر طریقت سے پہلے ہے۔عام مسلمانوں کا اسلام ہے اور وہ اسلام جو کفر طریقت کے بعد ہے اخص الخواص کا اسلام ہے۔ عجب معاملہ ہے۔ اگرچہ عارف اپ آپ کو واجب تعالی نہیں جانتالیکن وہ علم حضوری جوعارف کے اپنے نفس سے تعلق رکھتا تھا۔واجب تعالیٰ کے ساتھ تعلق بيداكر ليتاب اورعارف كے اپ نفس كاعلم جو حضورى تقام علم حصولى موجاتاب-ع عشق چیں ہو العجبیھا باشند

ترجمه عشق میں ہوتی ہیں ایس ہی بہت باتیں عجب

#### مكتوب ٤٧

علماء راسخین اور علماء ظاہر کے اس استدلال کے فرق میں جو اثر سے مؤثر پر کرتے ہیں۔ قاضی نصر اللہ کی طرف صادر فرمایاہے:-

اثرے مؤثر پراور مخلوق سے خالق پراستدلال کر ناعلاء ظاہر کا بھی کام ہے اور علاء راسخین کا بھی جو انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے کامل وارث ہیں۔علماء ظاہر وجود مخلوق کے علم سے وجود خالق کاعلم بیدا كرتے ہيں اور اثر كے وجود كو مؤثر كے وجود ير دليل بناكر مؤثر كے وجود كا يمان ويقين حاصل كرتے ہيں اور علماء راسخین بھی جو کمالات ولایت کے درجات کو قطع کر کے مقام دعوت میں جو دراصل انبیاء کا خاصہ ہے۔ پہنچ جاتے ہیں۔ تجلیات و مشاہدات کے حاصل ہونے کے بعد اثرے مؤثر پر استدلال كرتے بيں اور اس طريق سے بھی مؤثر حقیقی كاايمان حاصل كرتے ہيں۔ كيونكه وہ آخر كار جان ليتے ہيں۔ کہ پہلے جو کچھ اور جلوہ گر ہوا تھا۔وہ مطلوب کے ظلال میں سے ایک ظل تھاجو نفی کے لا کُق ہے اور عدم ایمان کامستحق ہے اور یقین کر لیتے ہیں۔ کہ اس مقام استدلال کے بغیر پیچون کا ایمان میسر نہیں ہو تا۔ اس لئے استدلال کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور مطلوب کو ظلال کے پردوں کے بغیر طلب کرتے ہیں۔ یہ بزرگوارچو نکہ حق تعالی کی پاک بارگاہ کے ساتھ محبت کارشتہ قوی رکھتے ہیں اور ماسوی کو محبوب حقیقی كى محبت پر فداكر يك بيں۔اس لئے اَلْمَوْ ءُ مَعَ مَنْ اَحَبُ (آدى اى كے ساتھ ہے جس سے اس كو محبت ہے) کے بموجب استدلال کے رستہ سے محبوب حقیقی تک پہنچ جاتے ہیں اور تجلیات و ظہورات کے تک کوچہ سے جو ظلال سے ملے ہوتے ہیں۔ آزاد ہو کر اصل الاصل کے ساتھ جاملتے ہیں اور اس مقام میں کہ جہاں علاء ظاہر کاعلم پہنچاہے یہ بزرگوار محبت کی کشش سے کشال کشال خود بہنچ جاتے ہیں اور پیچونی اتصال پیدا کر لیتے ہیں۔ یہ فرق محبت وعدم محبت کے باعث ہے۔ کیونکہ محب اپنے محبوب کے غیرے تعلق توڑ کراپے محبوب سے ملاہواہو تاہے اور جس میں یہ محبت نہیں ہوتی وہ علم پر کفایت کرتا ہے اور ای کو غنیمت جانتا ہے۔ بلکہ جس جگہ پیر بزر گوار خود پہنچ جاتے ہیں۔ وہاں علماء ظاہر کاعلم بھی نہیں پہنچ سکتا۔ علم بشرط صحت مطلوب کی دہلیز تک ہی ہو تا ہے اور وہ جو مطلوب سے واصل ہے۔ مطلوب کے ساتھ ہوتا ہے اور معیت کا کوئی دقیقہ باتی نہیں رہتا۔ جواس کو نصیب نہیں ہوتا۔ ایک بزرگ فرماتے ہے۔ ع

> بندہ باحق ہیجو شیرو شکر است ترجمہ شیروشکر کی طرح بندہ ملاہے حق کے ساتھ

وَلِلْهِ الْمَقُلُ الْاَعْلَى (مثال اعلى الله تعالى ك لئے م) بنده بنا جائے ملاے كى بندگى سے آزاد مونا

چاہے۔وَاللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُوَاقِّقُ (الله تعالیٰ کی حمدہ اوراس کے برگزیدہ بندوں پر سلام ہو)

تصدیق قلبی اور یقین قلبی کے در میان فرق کے بیان میں ملاشیر محد لا ہوری کی طرف صادر فرمایا ہے:-

ٱلْحَمْدُ للهِ وَسَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالَى كى حمر به اور اس كے بر گزیدہ بندوں پرسلام ہو)

سوال: - بعض محققین متکلمین نے جو مُوْمَنْ بِه (لیعنی جس کے ساتھ ایمان لایا جاوے) به کے ساتھ دل کے گرویدہ ہونے کو ایمان کی حقیقت کہا ہے۔ اس کے کیا معنی ہیں؟ اور گرویدن سے مراد مُوْمَن بِهدل کی نفس تصدیق ویقین کے سواکوئی اور زائدام بھی ہے؟ اور زائدام بھی ہے؟

جواب:-ول كاكرويده موناول كے يقين كے ماسوائے-اگرچه تقديق كے ماوراء نہيں- كيكن اى یقین پر متفرع ہے یقین حاصل ہونے کے بعد دل دوحال سے خالی نہیں ہوتا۔ یا مُوْمَن به کی تسلیم اور اس کی فرمانبر داری ہوگی۔ یااس کا انکار وجود ہوگا۔ تشلیم وانقیاد کی علامت سے کہ مُوْمَنْ بدے ساتھ دل راضی ہو جاتا ہے اور سینہ کھل جاتا ہے اور چود وانکار کی علامت مصدق بہے کے ساتھ دل کی کراہت اور سينه كى تَنْكَى إلله تعالى فرما تا ب من يُودِ اللهُ أَنْ يَهْدِيهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْكَام وَمَنْ يُودُ أَنْ يُّضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَانَّمَا يَصَّعَّدُ فِي السَّمَآءِ كَذَٰلِكَ يَجْعَلَ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى الدِیْنَ لَا يُوْمِنُونَ (جس محض کو خداتعالی مرایت دیناج استاب اس کے سینے کو کھول دیتا ہے اور جس کو گراہ کرناچا ہتا ہے۔اس کے سینے کو اسلام کے لئے تک کر دیتا ہے۔ گویا کہ وہ آسان میں پڑھتا ہے ای طرح الله تعالی ان لوگوں پر پلیدی ڈالٹ ہے جو ایمان نہیں لاتے) مُؤْمَن به کے ساتھ تقدیق ویقین كے حاصل ہونے كے بعدول كومُومَنْ بِه كے ساتھ تشكيم وانقياد كاحاصل ہونا محض حق تعالى كى بخشش اوراس کے لامتناہی کرم پر موقوف ہے ای واسطے ایمان کواللہ تعالی کی بخشش کہتے ہیں اور مُصَّدَق به کے ساتھ تقىدىق ديقين كے حاصل ہونے كے بعد جود وانكار كاباعث نفس امارہ كى ردى صنعتوں كاراتخ اور مضبوط ہوناہے۔جوحب جاہ اور بلندی اور ریاست پر پیدا ہواہے اور دوسرے کی متابعت اور تقلید کو قبول نہ کرنے پر مخلوق ہے اور جا ہتا ہے کہ سب اس کی تصدیق اور اس کی تابعداری کریں اور وہ خود کی کی تقليد ومتابعت اور تشكيم وانقياد نه كرے و مَما ظَلَمَهُمُ اللَّهُ وَ لَكِنْ كَانُوٓ ا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ (الله تعالی نے ان پر ظلم نہیں کیا۔ لیکن وہ خود اپنی جانوں پر ظلم کرتے تھے) اللہ تعالی نے بعض کو محض اپنے

فضل وکرم سے اس پیدائش مرض سے زکال کر انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی (جوسید سے راستہ کی ہدایت کرنے والے ہیں) تشلیم وانقیاد سے مشرف فرمایااور بمیشہ کے لئے جنت کاوعدہ دیا۔ جواسکی رضاکا گھر ہے اور بعض کو اپنے طور پر چھوڑ دیااور جبر اُو قبر اُلینی زبردستی ان کوان طبعی رزائل سے نہ نکالااور اس دولت کی طرف ہدایت نہ دی۔ لیکن انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کو بھیج کراور کتابوں کو نازل کر کے صراط مستقیم کو بیان کر دیا ہے اور مصدق و مکذب اور عاصی و مطیح کو بڑے مبالغہ کے ساتھ خوشخبری اور خوف دلایا ہے اور فریقین پر ججت کو درست کر دیا ہے۔

مكتوب ٥٢

قلب ونفس کے فناءاور علم حصولی اور حضوری کے زوال میں فقیر محمر ہاشم کشمی کی طرف صادر فرمایاہے:-

فناء ماسوائے حق کے نسیان سے مراد ہے اور ماسوی دو قتم پر ہے۔ ایک آفاق دوسرے انفس۔ آفاق کانسیان بیہے کہ آقاق کاعلم حصولی ندرہے اور انفس کانسیان بیہے کہ انفس کاعلم حضوری زائل ہو جائے۔ کیونکہ علم حصولی آفاق کے ساتھ تعلق رکھتاہے اور علم حضوری انفس کے ساتھ اشیاء کے علم حصولی کا مطلق طور پرزائل ہونا بھی اگرچہ مشکل ہے۔ کیونکہ اولیاء کانصیب ہے۔ لیکن علم حضوری کا مطلق طور پر دور ہونابہت ہی مشکل ہے اور اولیاء میں سے کاملین کا حصہ ہے عجب نہیں کہ اکثر عقلمند اس کی تجویز بلکہ تصور کو محال جانیں اور مدرک یعنی عالم پر مدرک یعنی معلوم کے حاضر نہ ہونے کوسفسط لینی خواب وخیال سمجھیں۔ کیونکہ ایکے نزدیک نفس شے پرشے کا حضور ضروری ہے۔ پس جبان کے نزدیک علم حضور ی کاایک لمحہ کے لئے بھی زائل ہو ناجائز نہیں۔ تو پھر اس علم کامطلق طور پراس طرح زائل ہوناکہ پھر بھی اعادہ نہ کرے۔ کس طرح جائز ہوگا۔ پہلا نسیان جو علم حصولی کی نسبت ہے فناء قلب سے تعلق رکھتا ہے اور دوسر انسیان جو علم حضوری کی نسبت ہے فناء نفس کا متلزم ہے۔جواتم والمل ہے۔ فناء کی حقیقت اس مقام میں ہے اور پہلی فناء اس فناء کی صورت کی طرح ہے اور اسکے ظل کی مانند ہے۔ کیونکہ علم حصولی در حقیقت علم حضوری کا ظل ہے۔ اس لئے علم حضوری کی فناء کلی ظل ہو گا۔اس فناء کے حاصل ہونے سے نفس مقام اطمینان میں آ جاتا ہے اور حق تعالیٰ سے راضی ومرضی ہو جاتا ہے اور بقاء ور جوع کے بعد مجیل وارشاد کا معاملہ اس کے متعلق ہو تاہے اور عناصر اربعہ جوبدن کے ارکان ہیں اور ان میں سے کوئی کسی امر کا تقاضا کر تاہے اور کسی شے کوچا ہتاہے ان کی مختلف طبیعتوں کے ساتھ اس کو جہاد غزاحاصل ہو جاتا ہے۔ بیدوولت بدن کے لطا کف میں سے نفس کے سواکسی کو بھی حاصل نہیں۔ یہی ہے جواہلیس کی انانیت کو جو عضر آتش ہے پیداہے سیاست و حکومت ہے درست کرتا ہے اور قوت شہویہ اور غضبیہ اور تمام برے اوصاف کو جن میں تمام چارپائے اور حیوانات شریک ہیں۔ حسن تربیت کے ساتھ اعتدال پر لا تا ہے۔ سبحان اللہ وہی لطیفہ جو تمام لطائف میں بدتر ہوتا ہے۔ سبحان اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے جیار کُٹم فی الْجَاهِلِیَّةِ جِیَارُ کُمْ فِی الْجَاهِلِیَّةِ جِیَارُ کُمْ فِی الْجَاهِلِیَّةِ جِیَارُ کُمْ فِی الْجَاهِلِیَّةِ جِیَارُ کُمْ فِی الْجَاهِلِیَّة بِسِیَار سِی بہتر سے دواسلام میں بھی تم میں سے بہتر ہیں۔ جب سمجھ لیں)
جب سمجھ لیں)

تنبی: - قلب سے ماسوی کے نسیان کی علامت بیہ ہے۔ کہ قلب میں ماسواکا گذر نہ رہے۔ یہاں تک کہ اگر قلب کو تکلف کے ساتھ بھی ماسوایا دد لا ئیں۔ تو بھی اسکویاد نہ آئے بلکہ اس کو قبول نہ کرے۔ اور نفس عالم کے علم حضوری کے زائل ہونے کی علامت بیہ ہے کہ عالم بالکل منتقی معلوم ہو جائے اور اس کا کوئی عین واثر نہ رہے۔ تاکہ اس سے علم و معلوم کا زائل ہونا متصور ہو۔ کیونکہ علم و معلوم اس مقام میں نفس عالم ہی ہے۔ جب تک نفس عالم زائل نہ ہو۔ علم و معلوم منتفی نہیں ہوتے۔ کہ بہلی فناء فناء آفاق ہے اور دوسری فناء فناء انفس جو فناء کی حقیقت ہے۔

### مكتوب ٥٣

وجودی اور شہودی طور پر عین اور اثر کے زائل ہونے کے بیان میں مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم مد ظلہ کی طرف صادر فرمایاہے:-

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ ھُلْ اُتی عَلَی الْاِنْسَانِ حِیْنَ مِّنُ اللَّهْ لِلَهُ يَكُنْ شَيْنًا مَذْ كُورًا (كياانيان پروه وقت نہيں آياكہ جب پچھ بھی فہ كورنہ تھا) ہاں اے مير سارب! بيشك انسان پرايك ايباوقت تھا۔
كہ يہ پچھ بھی نہ تھا۔ نہ اس كاعين تھانہ اثر ، نہ اس كاشہود تھانہ وجود۔ پھر جب تونے چاہاس كو تونے اپنی زندگی ہے زندہ اور اپنی بقاہے باقی اور اپنے اخلاق ہے مختلق كيا۔ بلكہ تيرے ہی فضل ہے عين فنا ميں تيرے ساتھ باقی اور عين بقاميں تجھ ميں فائی ہوا كيونكہ ايك دوسر ہے وجود كے سبباس كے لئے يہ فناو بيرا اور ان دونوں ميں ہے ہر ايك كے كمال كا حاصل كرناوا جب ہے۔ اس كی مثال اس انسان كی ہے۔ جس كو نمك كی كان ميں ڈال ديں اور وہ آہتہ آہتہ نمك كارنگ پکڑتے پکڑتے سب نمك ہی بن جائے اور اس كا کھی عين يااثر باقی رہتا۔ تو يہ باتيں جائزنہ ہو تيں۔ كی نے كيا ثر يہ و فرو خت كرنا طلال ہے اور اگر اس كا پچھ عين يااثر باقی رہتا۔ تو يہ باتيں جائزنہ ہو تيں۔ كی نے كيا اچھا كہا ہے۔ بيت

سطے کاندر نمک زاراوفتہ گم گردد اندر ویے من ایں دریائے پر شوراونمک کمتر نمید انم WWW Maktabah OV ترجمه بيت

یڑے کتا نمک میں گر نمک بن جائے وہ یکس مرے نزدیک بید دریا نمک سے کچھ نہیں کمتر اگر کوئی سوال کرے تونے اپنے مکتوبوں اور رسالوں میں لکھاہے۔ کہ عین واٹر کازائل ہوناصرف شہودی طور پر ہے۔نہ کہ وجودی طور پر۔ کیو نکہ اس سے الحادوز ندقہ اور عبودیت اور ربوبیت کے در میان دوئی کا دور ہونالازم آتاہے۔ تو پھر یہاں وجودی طور پر عین واثر کے زائل ہونے کے کیامعنی ہیں۔ تو میں اس کے جواب میں کہتا ہوں کہ دونوں چیزوں میں ہے کسی ایک کااس طرح پر رنگا جانا کہ ان میں ہے ایک چیز اپنا دکام سے خالی ہو کر دوسری چیز کے احکام میں رنگی جائے۔ان دونوں چیز وں سے دوئی کے دور ہونے کا موجب نہیں۔ تاکہ الحادوز ندقہ ہو۔ کیونکہ انسان جو نمک کی کان میں ڈالا جائے۔وہ نمک کے ساتھ متحد نہیں ہو تااور نہاس کی دوئی دور ہوتی ہے۔ بلکہ اس کو نمک کے قرب اور غلبہ کے باعث اپنے نفس وصفات سے فناحاصل ہو جاتی ہے اور نمک اور اس کے احکام کے ساتھ بقا پالیتا ہے اور دوکی بھی ورمیان میں باقی رہتی ہے۔ حاصل کلام یہ ہے۔ کہ یہ دوئی اس دوئی کی مانند ہے۔ جو عل کی اصل کے ساتھ ہوتی ہے۔ جس کو پچھاستقلال نہیں۔لیکن عوام کی نظر میں اس زائل ہو جانے والی دوئی کے لئے ایک قتم کا ستقلال نظر آتا ہے۔جس کے سبب دوئی باقی رہتی ہے اور اس میں کوئی الحاد وزندقہ نہیں اور میں نے جو کتابوں اور رسالوں میں وجودی زوال سے منع کیا ہے۔ وہ عوام کے قصور فہم پر محمول ہے۔ كيونكه عوام اس سے دوكى كا دور بوناسمجھ ليتے بين اور الحادوز ندقه مين يرجاتے بين تعالى الله عما يَقُولُ الطَّالِمُونَ عُلُوًا كَبِيرًا (الله تعالى اس يرزب جو ظالم كت بير) باقى رماوه شج جو حكمي طور ير نمک ہو جانے کے بعد اس انسان سے باقی رہاہے۔وہ در حقیقت نمک کی صورت ہے۔جس نے اپنے سنگ سے اس انسان کورنگ دیا ہے۔ند کہ انسان کی صورت ہاں سیہ ہوسکتا ہے کہ اس تمک علمی کواس انسان کی چی رقیاس کریں اور اس کی صورت پر تصور کریں۔ندید کہ انسان کا چی باتی ہے۔جس کے سبباس كالرابهي باقى ہے۔

تعبیہ: -یہ نمکی شج یعنی نمک کے رنگ میں رنگی ہوئی صورت کو صورت انسان کے مقیاس پر قیاس کیا گیا ہے۔ اس کا ذاکل ہونا ممکن بلکہ واقع ہے۔ لیکن جس کا ہم ذکر رہے ہیں۔ وہ ایسا نہیں ہے فللله الممنل الله تعالیٰ کے لئے ہے) حق تعالیٰ کی شے کے ساتھ متحد نہیں ہو تااور نہ کوئی شے اس کے ساتھ متحد ہوتی ہے نہ وہ اشیاء کے ساتھ متصل ہے۔ نہ منفصل اور نہ اشیاء اس کے ساتھ متصل ہے ساتھ متصل ہیں نہ اس سے منفصل فسنہ حال من لا یتعنی بلا این مقابلہ و لا بِاسْمآئیہ بِحدُوثِ مَن لا ایک ہو موجودات کے حدوث سے این ذات وصفات وافعال واساء میں متغیر نہیں الاکوان (یاک ہے وہ مالک جو موجودات کے حدوث سے این ذات وصفات وافعال واساء میں متغیر نہیں

ہوتا) اللہ تعالیٰ اب بھی ای طرح اپنی خالص تنزیہ و تقدیس پرہے جس طرح کہ پہلے تھا حق تعالیٰ عالم کے قریب اور اس کے ساتھ ہے۔ اس قرب و معیت کے ساتھ جن کی کیفیت معلوم نہیں۔ یہ قرب ایسا نہیں جیسے جسم کو جسم کے ساتھ یا جسم کو عرض کے ساتھ ہوتا ہے۔ غرض امکان کی تمام صفتیں اور عدوث کے تمام نشان حق تعالیٰ کی پاک جناب سے مسلوب ہیں۔ اولیاء کے عروج سے بندوں کے ساتھ اس کا قرب زیادہ نہیں ہوتا اور اصفیاء کے وصول سے اللہ تعالیٰ کے ساتھ اتصال حاصل نہیں ہوتا۔ فناء و بقاء عاد توں کے احوال ہیں۔ جو معقولیوں کی سمجھ سے برتر ہیں اور عین واثر کے زائل ہونے کا مطلب سوائے اس شخص کے کہ جس کویہ فناو بقاوزوال حاصل ہو۔ دوسر انہیں سمجھ سکتا جیسے کہ ابھی اس کی حقیق کی جائے گی ان بزرگواروں کے کلام کو حسن ظن اور قبولیت سے سننا چاہئے اور اس کا مدلول خوتین کی جائے گی ان بزرگواروں کے کلام کو حسن ظن اور قبولیت سے سننا چاہئے اور اس کا مدلول خاہری اور معنی مطالبی نہ سمجھنا چا ہمیں کیونکہ اس میں اکثر او قات اس قسم کی فاحش غلطی واقع ہوتی کیا ہم کی آو فیق دیے والا ہے)

سوال: -اگرانسان کے عین اور اثر کازائل ہونا جائز ہے۔ تو پھر قر آن مجید میں اور حدیث میں جو حضرت خاتم الرسل علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شان میں وار دہے۔ اس کا کیا جو اب ہے قر آن مجید میں اس طرح آیا ہے۔ قُلْ إِنَّمَ آ اَنَا بَشَرٌ مِثْلُکُمْ یُوْ خَی اِلْکَ (میں بھی تمہاری طرح ایک انسان ہوں میری طرف وی آتی ہے) یہ امر انسانیت کے اثر باقی رہنے کا بتیجہ ہے۔

جواب: -الیا نہیں ہے اور نہ ہی اس میں کوئی بقاء اڑ پر دلالت پائی جاتی ہے۔ اصل بات ہے ہے۔ کہ جب انسان کا مل فناء و بقاء کے بعد خلق کو حق تعالیٰ کی طرف دعوت کرنے کے لئے عالم کی طرف رجوع کر تا ہے۔ تو وہ صفات بشریت اور خصائص انسانی جو پہلے اس سے دور ہوئی ہوتی ہیں۔ مغلوب اور کمزور ہو کر پھر اس کی طرف رجوع کر آتی ہیں۔ تاکہ انسان کا مل اور عالم کے در میان وہ مناسبت جو پہلے ذائل خصی حاصل ہو جائے اور اللہ تعالیٰ اس مناسبت کے ذریعے انسان کا مل اور عالم کے در میان افادہ اور استفادہ کا در وازہ کھول دیتا ہے۔ ان صفات بشری کے رجوع کرنے اور زوال کے بعد ان کے ملحق ہونے اور ملئے میں دوسری حکمت منطفین کا ابتلاء وامتحان اور دعوت کرنے والوں کا برگزیدہ کرنا ہے۔ تاکہ پاک اور ملئے میں دوسری حکمت منطفین کا ابتلاء وامتحان اور دعوت کرنے والوں کا برگزیدہ کرنا ہے۔ تاکہ پاک اور ماپنے اور پھوٹے اور جھوٹے کے در میان تمیز ہو اور ان صفات کے رجوع کرنے سے ایمان بالغیب جو اور ناپاک اور پھیزہ تھا حاصل ہو۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے۔ وَ لَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَکَا لَجَعَلْنَاهُ رُجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَیْ ہُونَانَیْ صورت میں ہی جھیجے۔ پھر بھی علیہ ہم مَا یَلْبِسُونُ نَیْ (اگر ہم ایپ رسول علیہ کو فرشتہ بناکر بھیجے توانسانی صورت میں ہی جھیجے۔ پھر بھی ہما یکٹیسٹون فر (اگر ہم ایپ رسول علیہ کو فرشتہ بناکر بھیجے توانسانی صورت میں ہی جھیجے۔ پھر بھی ہما یکٹیسٹون فر (اگر ہم ایپ رسول علیہ کو فرشتہ بناکر بھیجے توانسانی صورت میں ہی جھیجے۔ پھر بھی ہما ویکٹونہ کی شیم کرتے جواب کرتے ہیں)

سوال: - انسان کامل کے عین اور اثر کے زائل ہونے کے کیا معنی ہیں۔ حالا نکہ اس کا ظاہر ہمیشہ صفات بشریت پر رہتاہے۔ لینی وہ کھاتا، پیتا، سو تااور آرام لیتا ہے۔ اللہ تعالی انبیاء علیہم الصلوة والسلام کی شان میں فرماتا ہے۔ و مَا جَعَلْنَا هُمْ جَسَدًا لَا يَا کُلُونَ الطَّعَامَ (ہم نے ان کوایسے جم نہیں بنائے جو کھانانہ کھائیں)

جواب: - فناء اور بقاء صفات باطنی میں ہے ہیں۔ ظاہر کو ان سے پچھ تعلق نہیں۔ کیونکہ ظاہر ہیں ہو ہیں اسے اور باطن بھی ان احکام ہے خالی ہو جاتا ہے اور بھی ان کے ساتھ متلبس ہو جاتا ہے اور اگر کوئی کیے کہ باطن یالطا کف بہت ہے ہیں۔ سب کے سب فناؤ بقاہے متحقق ہوتے ہیں۔ یا صرف ایک ہی اور وہ کو نسالطیفہ ہے۔ تو اس کا جو اب یہ ہے کہ وہ لطیفہ جو اس فناو بقا کے ساتھ متحقق ہوتا ہے۔ لطیفہ نفس ہے۔ جو اصل میں انسان کی حقیقت ہے اور جس کی طرف قول انا کے ساتھ اشارہ کیا جاتا ہے۔ یہی پہلے فدا تعالیٰ کی و شمنی پر قائم ہوتا جاتا ہے۔ یہی پہلے فدا تعالیٰ کی و شمنی پر قائم ہوتا ہے اور یہی آخر کار راضیہ ومرضیہ بن جاتا ہے۔ یہی تمام بروں میں سے براہے اور یہی تمام نیکوں میں ہے اور یہی آخر کار راضیہ ومرضیہ بن جاتا ہے۔ یہی تمام بروں میں سے براہے اور یہی تمام نیکوں میں سے نیک ہے۔ اس کاشر ابلیس کے شرسے بڑھ کر ہے اور اس کا خیر تمام شیجے و تقد ایس کر نے والوں یعنی فرشتوں کے خیر سے برتر ہے۔

تعبیہ: - فناوزوال وجودی اور بقا کے یہ معنی نہیں۔ کہ ممکن ہے امکان بالکل زائل ہوجائے اور اس کو وجوب حاصل ہوجائے۔ کیونکہ یہ محال عقل ہے اور اس کے قائل ہونے ہے کفر لازم آتا ہے۔ بلکہ اس کے معنی امکانیت کے باقی رہنے کے باوجود خلع ولبس کے ہیں۔ (یعنی صفات بشریت نے نکانا اور صفات اللی سے موصوف ہونا) جس طرح کہ معقول والوں نے بھی عناصر میں کون وفساد کے طریق پر اس کو ثابت کیا ہے۔ مگرانہوں نے نوعیہ صورت کے تغیر و تبدل کے باوجود دونوں حال یعنی کون وفساد میں عناصر کے ہوئے اور اس کے شوت کے قائل میں عناصر کے ہیو لئے یعنی مادہ کا ثابت رہنا بحال رکھا ہے لیکن ہم ہیو لئے اور اس کے شوت کے قائل میں عناصر کے ہیوئے ویتی مادہ کا ثابت رہنا بحال رکھا ہے لیکن ہم ہیو لئے اور اس کے شوت کے قائل میں عناصر کے ہیوئے میں۔ کہ فناو سیک ہوئے کہ اس اور ایجاد ہے۔ حدیث میں آیا میں داخل نہیں ہوسکتا) اس میں ولادت ثانیہ سے ایجاد ثانی کی طرف اشارہ ہے۔ جے یہ بزرگوار صفات میں داخل نہیں ہو سکتا) اس میں ولادت ثانیہ سے ایجاد ثانی کی طرف اشارہ ہے۔ جے یہ بزرگوار صفات رزیلہ کے زائل ہونے اور اخلاق حمیدہ کے حاصل ہونے کے باعث مجاز اور تشبیہ کے طور پر بقاباللہ کہتے ہیں۔ اس لئے کہ گویام تبد وجوب کے صفات کے مشابہ ہے۔ میں نے گئی جگد اس امرکی تحقیق کی ہے۔ اس لئے کہ گویام تبد وجوب کے صفات کے مشابہ ہے۔ میں نے گئی جگد اس امرکی تحقیق کی ہے۔ کہ ممکن کی ذات عدم محض ہے۔ پھر اس کے زوال کے کیا محقی ہیں۔ کیونکہ ممکن تمام احوال میں خواہ فناء کی حال ہو یا بقاء کا حال اس طرح ممکن جمل کہ ان دونوں کے نہ ہونے کی حالت میں تھا اور محل کہ ان دونوں کے نہ ہونے کی حالت میں تھا اور محل کہ ان دونوں کے نہ ہونے کی حالت میں تھا اور محل کہ ان دونوں کے نہ ہونے کی حالت میں تھا اور محل کہ ان دونوں کے نہ ہونے کی حالت میں تھا اور محل کہ ان دونوں کے نہ ہونے کی حالت میں تھا اور محل کہ ان دونوں کے نہ ہونے کی حالت میں تھا اور محل کہ ان دونوں کے نہ ہونے کی حالت میں تھا اور محل کہ ان دونوں کے نہ ہونے کی حال میں تھا ہوں کی حال میں تھا کہ محل کی حال میں تھا کی حال میں تھا ہوں کو محل کی حال میں تھا کہ مور کی حال میں تھا کہ میں تھا کہ تھا کہ کی حال کی حال میں تھا کہ کی حال میں تھا کہ کور کی حال میں تھا کہ تھا کہ تو تھا کہ تھا کہ تھا کہ تو تھا کہ تو تھا کہ تھا کہ تھا کہ تو تھا کہ تو تھا کہ تو تھا کہ تو تھا کہ تو

واجب تعالی استمراری اور دائمی طور پرواجب ہے۔اس کی پاک بارگاہ کے ساتھ کوئی چیز نہیں مل سکتی اور نہ کوئی شے اس سے جدا ہو سکتی ہے۔ کسی نے کیااچھا کہا ہے۔ بیت سياه روئي زممكن در دوعالم جداهر گزنشد والله اعلم

سال روئی نه ممکن کی جوئی دور ده عالم میں ربادیا ہی بوتور پوشیدہ نہ رہے۔ کہ ممکن میں امکان کے باقی رہنے سے بیہ مراد نہیں۔ کہ ممکن کا اثر اور اس کا ثبوت مراتب ثبوت کے کسی مرتبہ میں باقی رہتاہے۔ کیونکہ بدامر فناءاتم کے منافی ہے اور اس فناکا فانی امانتوں کو امانت والوں کے حوالہ کر کے اور وجود اور اس کی تواجع لیعنی صفات کا ملہ اور نعوت فاضلہ کے ظلال کو (جواس میں منعکس ہوتے ہیں)ان کے اصل کی طرف واپس دے کر محض عدم کے ساتھ جو ا پی عدمیت میں کامل ہے۔ اس طرح مل جاتا ہے۔ کہ اس میں کی شے کی طرف اضافت ونسبت نہیں یائی جاتی۔نہ ہی اس کا کوئی نام و نشان باقی رہتا ہے۔ کیونکہ عدم میں اضافت کا وجود کچھے نہ کچھ ثبوت کی خبر

مکتوب ۵۵

شرع روشن کی تابعداری کرنے اور دین کے دشمنوں کے ساتھ لڑائی کرنے کے باره میں خان جہال کی طرف صادر فرمایاہے:-

حق تعالی این نبی اور ان کی آل بزرگ علیه وعلیهم الصلوة والسلام کے طفیل آپ کواپٹی مرضیات کی توفیق عطافر ماکر سلامت وعزت واحترام کے ساتھ رکھے۔بیت

گوئے توفیق وسعادت درمیان افکندہ اند کس بمیدان درنے آید سوارال راجہ شد ترجمه بيت گيند توفق و سعادت كاب ميدال مين پرا کوئی میدان میں نہیں آتا سوار اب کیا ہوا

د نیائے فانی کی لذ تیں اور نعمتیں اس وقت گوار ااور حلال و تحلیل ہوتی ہیں۔جب کہ ان کے ضمن میں شریعت روش کے موافق عمل کیا جائے اور آخرت کے لئے ذخیرہ جمع کیا جائے۔ ورنہ اس زہر قاتل کی طرح ہیں۔ جن کو شکر میں لیمینا ہوا ہو۔ جس پربے و قوف اور نادان ہی فریب ود حو کا کھاتے ہیں۔اگر تھیم مطلق جل شانہ کی تریاق ہے اس کاعلاج نہ کیاجائے اور شرعی اوامر ونواہی کی سخی سے اس شرین کا تدارک ند کیاجائے۔ توسر اسر ہلاکت کاموجب ہے۔ شریعت کے موافق عمل کرنے سے جس میں سر اسر سہولت و آسانی ہے۔ تھوڑے سے تردد و کوشش کے ساتھ بڑی آسانی سے دائی ملک ہاتھ آتھ ہے۔ عقل آتا ہے اور تھوڑی میں غفلت اور سستی سے یہ جاودانی اور ہمیشہ کی دولت ہاتھ سے نکل جاتی ہے۔ عقل دوراندیش سے کام لینا چاہئے اور بچوں کی طرح جو زومویز پر فریفتہ نہ ہونا چاہئے۔ یہی خدمت جو آپ اب کررہے ہیں۔ اگر اس کوشر بعت کی بجا آوری کے ساتھ جمع کرلیں تو گویاا نبیاء علیہم الصلوٰة والسلام کا ساکام کریں گے۔ جس سے دین منور و معمور ہو جائے گا۔ ہم فقیر اگر سالوں تک اس عمل میں جان سے کوشش کریں۔ تو بھی آپ جیسے بہادروں کی گردتک نہیں پہنچ سکتے۔ بیت

گوئے توفیق وسعادت درمیال افکنده اند کس بمیدان درنے آبد سوارال راچه شد

رجمه بيت

گیند توفیق وسعادت کا ہے میدال میں پڑا کوئی میدان میں نہیں آتا سواراب کیا ہوا

اللّٰهُمَّ وَفِقْنَا بِمَا تُحِبُّ وَتَوْضَى (یااللہ تو ہم کواس کام کی توفیق دے۔ جس کو تو چاہتا اور پہند

کر تاہے) باتی مطلب سے ہے کہ رقیمہ ہذاکے لانے والے فضائل پناہ خواجہ محمد سعیداور خواجہ محمد شرف
خاصیاروں میں سے ہیں۔ان کے حال پر جس قدر مہر بانی فرمائیں گے۔ فقیر کی احسان مندی کا باعث
ہوگا۔اَمْرُ کُمْ اَعْلَیٰ وَشَانُدُکُمْ اَرْفَعُ (آپ کاام اعلے اور آپ کی شان بلندہے)

### مكتوب ٥٥

فقرے غناکی طرف رجوع کرنے کی برائی میں مریز خال افغان کی طرف صادر

فرمایاہے:-

اَلْحُمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالیٰ کی جمہ ہے اور اس کے برگزیدہ بندوں پرسلام ہو) برادرم میاں ممریز خال فقر کے ننگ کوچہ سے بھاگ کر دولت مندوں کی طرف التجا لے جی اور ان کی لذتوں اور نعمتوں پر راضی ہوگئے ہیں۔ إِنَّا لِلْهِ وَإِنَّا اِلَيْهِ وَاجِعُوٰ کَ آپ نے اچھا نہیں کیا۔ اگر آپ دولتمندوں کی صحبت میں دنیا کی بہت ترقی کریں گے۔ توہزاری ہوجا نمیں گے اور مان عظمی خوجہ بندوں کی صحبت میں دنیا کی بہت ترقی کریں گے۔ توہزاری ہوجا نمیں گے اور مان عظمی مرتبہ پر بھی علی فی فی براری تھا۔ اس سے زیادہ ترقی نیزرگی آپ نے حاصل کی۔ لقمہ نان فقر میں بہتی جو ایس کی سے اس طرح بھی گزر رہی تھی۔ اس طرح بھی گزر رہی تھی۔ اس طرح بھی گزر دہی تھی۔ اس طرح بھی گزر جائے گی۔ لیکن آپ کو خیال کرنا چا ہے کہ آپ کے ہاتھ سے کیا بچھ نکل گیااور جب تک ہیں نکل رہا ہے اور دن بدن مفلس ہور ہے ہیں۔ الوَّاضِنی بِالجَسَّرَدِ لَا بَسْتَحِقُ الشَّفَقَةُ لِیْنَ جو مُخص اپ ضرر پر راضی ہو وہ شفقت کا مستحق نہیں ہے۔ جب آپ اس امر میں مبتلا ہو گئے ہیں۔ تو اتنی کو شش ضرر پر راضی ہو وہ شفقت کا مستحق نہیں ہے۔ جب آپ اس امر میں مبتلا ہو گئے ہیں۔ تو اتنی کو شش

ضرور کریں۔ کہ استقامت کے طریق اور شریعت کے التزام کونہ چھوڑیں اور باطنی شغل میں بھی فتور نہ پڑے۔ اگر چہ و نیا کے ساتھ اس کا جمع کرنا مشکل ہے۔ کیونکہ دو ضدوں کا جمع ہونا محال ہے۔ مگر اس قدر تو ضرور ہونا چاہے کہ اس وضع میں جو آپ نے اختیار کی ہے اور اس خدمت میں جو آپ کر رہے ہیں۔ اگر نیت درست کی جائے تو عزیمت اور غزاو جہاد میں داخل ہے اور نیک عمل ہے۔ مگر نیت کا درست ہونا مشکل ہے۔ کیونکہ آج جو خدمت ہے۔ شاید وہ نیک ہو۔ مگر کل ایسی خدمت فرمائیں جو عین وبال ہو۔ غرض بڑا مشکل کام ہے اس میں بہت ہوشیار رہیں۔ اطلاع دینا ضروری تھا۔ والسلام

### مکتوب ۲۵

گذشته صحبت پرافسوس کرنے اور نئے اسر ارکی طرف اشارہ کرنے میں جناب پیر زادہ خواجہ محمد عبد اللہ اور خواجہ جمال الدین حسین ولد خواجہ حسام الدین کی طرف صادر فرمایاہے:-

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالَى كى حمد ب اور اس كے بر كزيده بندول پر سلام مو) قُرّة الْعَيْنَيْنَ وَمَسَوّة الْأُذْنَيْنِ لَعِنْ مِيرِى آنكهول كى تُصْدُّك اور كانول كى خوشى خواجہ محمد عبداللداور خواجہ جمال الدین حسین ظاہری باطنی جعیت کے ساتھ آراستہ ہیں آپ نے عجب تغافل اور نامبر بانی فرمائی که نزدیک پہنچ کر سر ہند میں نہ آئے اور اس غریب کا حال نہ پوچھااور آشنائی کے حقوق بجاندلائے۔ فقیر خواجہ محمد افضل کا کیا گلہ کرے کہ وہ پہلے ہی فقیر کی دوستی سے کوسوں بھا گتے اور ڈرتے ہیں اور میر منصور کی نسبت کیا کہے۔ کہ وہ ہمیشہ صحبت کی آرزوہی کرتے رہتے ہیں۔ لیکن قوق ے فعل میں نہیں آتی اور صحبت کا موقع نہیں ملا۔ فقہا بزرگ کا قول ہے۔ الراضي بالطّور لا يَسْتَحُقُّ النَّظَرُ (ضرر كاراضي شفقت كالمستحق نهيل) لشكر الرجيد ظلمات كادرياب ليكن آب حيات اى میں ہے۔اس میں اللہ تعالیٰ کی عنایت سے گو۔ ناور طور پر ہی ہو۔وہ گوہر ہاتھ آتا ہے۔ کہ دوسر ی جگہ میں اگر اس گوہر کاشبہ ہی میسر ہو جائے تو غنیمت ہے۔ جس بہادر نے کچھ قیمت وقدر حاصل کی ہے۔ دشمنوں کے غلبہ کے وقت حاصل کی ہے۔ اگرچہ سلامتی گوشہ میں ہے۔ لیکن غزاوشہادت کی اعلیٰ دولت معرکہ اور لڑائی میں ہے۔ گوشہ نشینی ضعفوں اور اہل سر معنی عور تول کے لئے مناسب ہے حديث يس آيا إ المُوْمِنُ الْقِوَى خَيْر " مِنَ الْمُوْمِنِ الصَّعِيْفِ (طاقور مومن ضعيف مومن ع اچھاہے)میدان جنگ میں نکانااور بڑے گھسان کی لڑائی کرنابڑی ہمت والے مردوں کا کام ہے قُلْ مُحلِّ يَّعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ فَرَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَ أَهْداى سَبِيلُاد (كه برايك اين اين طرزي عمل كرتا ب-تمہارارب جانا ہے کہ تم میں سے زیادہ ہدایت والا کون ہے) رخصت کی مدت گزرنے کے بعد جب

لشکر کی طرف آنے لگا۔ تو فرزندی مجر سعید کو گھر میں جھوڑ آیا۔ جب ان فیوض و برکات اور علوم و معارف کوجو فرزندگی جدائی ہے بھیان ہوااور معارف کوجو فرزندگی جدائی کے بعد ظاہر ہوئے تھے۔ ملاحظہ کیا۔ تواس کی جدائی ہے بھیان ہوااور موقع کو غنیمت جان کراس کو بلالیا۔ چھوٹے بڑے سب اس امید پر آئے ہیں۔ کہ ان برکات ہے قائدہ عاصل کریں عجب معاملہ ہے ایبا معلوم ہو تاہے۔ کہ گویا ہم ملامتی گروہ اور قلندریہ زمرے میں ہیں۔ حالا نکہ ہم ان دونوں گروہوں ہے جدا ہیں اور ہمارا کاروبار بھی ان سے الگ ہے۔ نے نے علوم کا پچھ علان اس مکتوب سے من لیس۔ جس کا عنوان بیہ ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے ھل آئی عکمی الإنسان بیان اس مکتوب سے من لیس۔ جس کا عنوان بیہ ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے ھل آئی عکمی الإنسان حین من اللہ ھو گئر فرا آئی کہ ان مؤل اللہ کو گئر آئی اس کا پھورنہ وجود) آپ نے مکتوب میں دیکھا ہے۔ کہ فقیر نے زوال وجود کی کو الحادوزند قہ کہا ہے۔ مگر یہاں اس کو لکھ کر اللہ تعالیٰ کے کرم سے اس کا علاج کردیا ہے۔ ع

قیاں کن زگلتان من بہار مرا ترجمہ ع مری بہار کا کرلے قیاس بنتان سے

یہ سب دولتیں انہی واقعات کی برکات سے ہیں۔ لُوْلَا هَا لَهَا وَجَدْتُ تِلْكَ (اگریہ واقعات نہ ہوتے اور برکات بھی حاصل نہ ہوتیں) رَبَّنَا اَتْهِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ هَنَى عَلَى مُولاً اَتُهِمْ لَنَا اَتُومْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ هَنَى عَلَى الله تو ہمارے نور کو کامل کر اور ہمیں بخش۔ تو سب شے پر قادر ہے) مولانا محد مر ادچو نکہ ان حدود کی طرف جانے والے تھے۔ اس لئے یہ دو کلمہ کھے گئے ہیں۔ انجام بخیر ہو۔

# مکتوب ۷۰

عالم کے حادث ہونے اور عقل فعال کے رد کرنے میں مولانا جمید احمدی کی طرف سادر فرمایاہے:-

اَلْحَمْدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلامُ عَلَى سَيِّدِ الْمُرْسَلِيْنَ (الله رب العالمين ك حمہ اور مرسلین کے سر دار پر صلوۃ وسلام ہو) حق تعالیٰ اپی ذات اقد س کے ساتھ موجودہ اور اس کی ہتی خود بخود قائم ہے۔الله تعالیٰ جس طرح اب ہے۔ پہلے بھی ایبا ہی تھااور ہمیشہ ایبا ہی رہ گا۔ عدم سابق اور عدم لاحق کو اس کی طرف راہ نہیں۔ کیونکہ وجوب وجود اس درگاہ مقدس کا کمینہ خادم ہے اور سلب عدم اس بارگاہ بزرگ کا اونی خاکروب ہے اور حق تعالیٰ کے ماسواجس کو عالم کہتے ہیں۔ یعنی عناصر وافلاک وعقول و نفوس اور بسائط و مرکبات سب حق تعالیٰ کی ایجادے موجود ہوئے ہیں اور عدم سے وجود میں آئے ہیں۔ قدم ذاتی وزمانی اس کی جناب پاک کے لئے ثابت ہے اور حدوث ذاتی وزمانی حق تعالی کے ماسوا کے لئے ثابت ہے حق تعالی نے جس طرح زمین کودوروز میں پیدافر مایا ہے۔ای طرح آسانوں اور ستاروں کوز مین کے پیدا کرنے کے بعد دوروز میں عدم سے وجود مين لاياب- آيت كريمه خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْن (زمين كودودن من پيداكياً) اور آيت كريمه وَ قَطْهُنَّ سَبَعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ (سات آسفول كودودن مين بوراكيا) اى بات كى مصداق بين-وه شخص بہت ہی ہے و قوف ہے۔جو نص قر آنی کا منکر ہو کر ماسوامیں سے بعض کا قائل ہے اور آسانوں اور ستاروں کے قدم کا حکم کر تاہے اور عناصر بسیط کو قدیم جانتاہے اور عقول و نفوس کو ازلی وقدیم تصور كرتا ہے۔ تمام الل ملت كا اجماع ماسوے اللہ كے حدوث ير قائم ہے اور بالا تفاق سب سے عدم سابق کے بعد ماسوی کے وجود کا حکم کیا ہے جیسے کہ امام ججتہ الاسلام غزالی نے رسالہ المُنْقِلُاعَنِ الطَّلَالِ ميں اس مضمون كو واضح كياہے اور لوگ جو عالم كے بعض اجزاء كے قديم ہونے كے قائل ہیں۔اس سبب سے ان کی تکفیر فرمائی ہے۔ پس ممکن کی اشیاء میں سے کسی شے کے قدم کا تھم کر ناملت سے تکانااور فلفہ میں داخل ہوناہے اور جس طرح ماسوائے حق تعالیٰ کے لئے عدم سابق ثابت ہے۔ ای طرح عدم لاحق بھی اس کو دامن گیر ہے۔ آسانوں کے ستارے گر جائیں گے۔ آسان کے مكرے مكرے ہوجائيں كے اور زمين و پہاڑريزه ريزه ہوكر عدم سے مل جائيں گے۔ جيسے كه قرآن مجيد فرماتا بـــ فَاِذَا نُفِخَ فِي الصُّوْرِ تَّفْخَةٌ وَاحِدَةٌ وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالْحِبَالُ فَدُكْتَا ذَكَّةً وَاحِدَةً فَيَوْمَئِذٍ وَّقَعَتِ الْوَاقِعَةُ وَانْشَقَّتِ السَّمَآءُ فَهِيَ يَوْمَئِذٍ وَّاهِيَه (پس جب بهل وفعد كرنا پھو تکی جائیگی اور پہاڑا پی جگہ ہے اڑ کر ریزہ ریزہ ہو جا تھیگے پس اس دن واقع ہونے والی یعنی قیامت واقع موكى اور اس دن آسان كيك كرنابود موجا كينك ) اور فرماتا - إذَاالشَّمْسُ كُورَتْ وَإِذَا النُّجُومُ انْكَدَرَتْ وَإِذَا الْجِبَالُ سُيِّرَتْ (جب سورج لبينا جائيًا اور ستارے ساہ موجا كينك اور بهار الرائ جا كينك ) اور فرما تا ب- إذا السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ وَ إِذَالْكُوَاكِبُ انْتَفُوتْ (جب آسان يهث جائيگا اور ستارے پر اگندہ ہو جائينگے) اور فرماتا ہے إِذَالسَّمَاءُ انْشَقَّتْ (آسان محص جائيگا) كُلُّ شَيْيءِ هَالِكَ إِلاَّ وَجْهَهُ لَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُوْنَ ( سوائے اس كى ذات كے سب كچھ ہلاك ہونے والا ہے۔ای کا تھم ہے اور ای کی طرف تم سب کار جوع ہے) اس قتم کی آیات قرآن مجیدیل بہت ہیں۔ وہ بہت ہی جابل ہے۔ جوان کے فانی ہونے کا انکار کر تاہے اور قرآن پر ایمان نہیں ر کھتا اور فلف کی ملح باتوں پر مفتون ہے۔ غرض ممکنات میں عدم سابق کی طرح عدم لاحق کا ثابت کرنا بھی وین کی ضروریات میں سے ہے اور اس پر ایمان لانا لازم ہے اور بیہ جو بعض علماءنے کہا ہے۔ کہ سات چیزیں لیحنی عرش و کری ولوح قلم و بہشت و دوزخ وروح فانی نہ ہو کئے۔ تواس کے بیہ معنی ہیں۔ کہ یہ فنا قبول نہیں کرتے اور زوال کی قابلیت نہیں رکھتے حاشا و کلا بلکہ قادر مخار جلشانہ کا اختیار ہے۔جس کو چاہے وجود کے بعد فانی کرے اور جس کو چاہے خاص مصلحتوں اور حکمتوں کے لئے بِا فَى رَكِي وَيَفْعَلَ اللَّهِ مَا يَشَاءُ وَيَحْكُمُ مَايُوينُدُ (جُو كِي حِابِتا بِ كُرتابِ اورجو حِابتاب فرماتا ہے)اس بیان سے واضح ہوا کہ عالم بمع اپنے تمام اجزاء کے اپنے وجود وبقاء میں واجب تعالیٰ کی طر ف منسوب ہاوراس کا مختاج ہے۔ کیونکہ بقاسے مراددوسرے اور تیسرے زمانہ میں جہاں تک اللہ تعالی کو منظور ہو۔ای وجود کے نفس کا ستقر ارہے اور کوئی امر زائداس وجود پر نہیں جو بقاءے مسمی ہو پس نفس وجو داور استقرار وجو د دونوں حق تعالیٰ کے ارادہ پر موقوف ہیں۔عقل فعال کیا ہے۔جو اشیاء کا سر انجام کرسکے اور حوادث اس کی طرف منسوب ہو سکیں۔عقل فعال کے اینے نفس وجود اور ثبوت میں ہزاروں اعتراض ہیں۔ کیونکہ اس کا ثبوت اور حصول فلفہ کے چند ملمع اور جھوٹے مقدمات پر مبنی ہے جوسب کے سب اسلام حقہ کے مقابلہ میں ناتمام ونافر جام ہیں۔وہ بڑاہی بے و قوف ہے۔جواشیاء کو قادر مختار کی طرف سے ہٹا کرایے امر موہوم کی طرف منسوب کرے۔ بلکہ ایٹیاء کے لئے ننگ و عارے۔ کہ فلفہ کے تراشیدہ اور خودساختہ امرکی طرف منسوب ہوں بلکہ اشیاء کے لئے بہترہے کہ ایے عدم پرراضی اور خوش رہیں اور ہر گر وجود کی خواہش نہ کریں بہ نسبت اس کے کہ ان کے وجود كوسفسطه كے اپنى بنائے ہوئے وہمى امركى طرف منسوب كياجائے اور قادر مختار جل شاندكى طرف منسوب ہونے کی سعادت سے محروم رہیں۔ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخُرُجُ مِنْ اَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا (بهت برى بات ہے جوان كے مونبوں سے تكتی ہے وہ نہيں كہتے مر جموث)

# مکتوب ۸۵

اس بیان میں کہ ممکنات کا خلق اور نمود اور وجود مرتبہ وہم میں ہے۔ جس نے اتقان اور استحام حاصل کرلیا ہے۔ خواجہ صلاح الدین احراری کی طرف صادر فرمایا ہے: ۔
گان اللّٰهُ وَلَمْ یَکُنْ مَعَهُ شَیْنَی (اللّٰہ تعالیٰ تھااور کوئی چیز اس کے ساتھ نہ تھی) جب الله تعالیٰ نے چاہا کہ اپنے پوشیدہ کمالات کو ظاہر کرے۔ تو حق تعالیٰ کے اساء میں سے ہر ایک اسم نے ایک آیک مظہر طلب فرمایا تاکہ اپنے کمالات کو اس مظہر میں جلوہ گر کرے۔ عدم کے سوااور کوئی شے وجود اور توالی وجود ور مظہر اس شے کے مبائن اور مقابل توالی وجود کے مبائن اور مقابل عدم ہی ہے۔ پس حق تعالیٰ نے اپنی کمال قدرت سے عالم عدم میں ہو تا ہے اور وجود کے مبائن اور مقابل عدم ہی ہے۔ پس حق تعالیٰ نے اپنی کمال قدرت سے عالم عدم میں سے ہر ایک اسم کا مظہر تعین فرمایا اور اس کو مرتبہ حس وہ ہم میں جب چاہاور جس طرح چاہا پیدا کیا کیا گئی متا کہ اس پر وابستہ کیا۔ ۔
الاَ شُیاءَ مَتٰیٰ شَاءَ وَ کَمَا شَاءَ (اشیاء کو جب چاہاور جسے چاہا پیدا کیا) اور دائی معالمہ اس پر وابستہ کیا۔

جانناچاہے کہ عدم خارجی کے منافی ثبوت خارجی ہے ندوہ ثبوت جومر تبدحس ووہم میں پیداہو۔ کیونکدا س میں منافات کی ہو بھی نہیں اور عالم کا جوت مرتبہ حل ووہم میں ہے۔نہ مرتبہ خارج میں تاکہ اس کے منافی ہو۔ پس جائز ہے۔ کہ عدم مرتبہ حس ووہم میں ثبوت پیداکر لے اور حق تعالیٰ کی صنعت سے وہاں اس کو انقان ور سوخ حاصل ہو جائے اور اس مرتبہ میں ظلیت وانعکاس کے طور پرحی وعالم و قادر ومريد بيناو گوياوشنواليعني زنده اور جاننے والا ہو جائے اور مرتبہ خارج ميں اس كاكوئي نام و نشان نہ ہو اور خارج میں حق تعالی کی ذات و صفات کے سواکوئی چیز ثابت و موجود نہ ہو اور اس لحاظ سے اس کو اُلاکن گما گان که سکیس\_اس کی مثال نقط جواله اور دائره موجوم کی سے۔ که موجود صرف و بی نقط ہے۔ اوردائرہ کاخارج میں نام و نشان مہیں۔ ہال اس دائرہ نے مرتبہ حس ووجم میں جوت پیدا کیاہے۔اوراس مر تبدین ظلیت کے طور پراس کونور اور روشنی حاصل ہے۔اس شخفیق کے ساتھ ان مقدمات مبسوط سے استغناحاصل ہو جاتی ہے۔جو حضرت شخ محی الدین اور اس کے تابعین نے عالم کی تکوین میں فرمائے ہیں اور تنزلات کابیان کیاہے اور تعینات کو علمی و خارجی بنائے ہیں اور حقائق واعیان ثابتہ کو حق تعالیٰ کے مرتبہ علم میں ثابت کیا ہے اور ان کے عکسوں کو خارج میں کہ ظاہر وجود ہے۔ مقرر رکھاہے اور ان ك آثار كوخارجى كہا ہے۔ جيسے كران كے كلام كوديكھنے والے اور ان كى اصطلاح پر اطلاع يانے والے منصف پر پوشیدہ نہیں ہے اور اس تحقیق ہے معلوم ہوا کہ حق تعالیٰ کے سواکوئی چیز کیااعیان اور کیا اعیان کے آثار موجود نہیں بلکہ ان کا ثبوت مرتبہ حس وہ ہم میں ہاادراس سے محذور لازم نہیں آتا۔ کیونکہ یہ ایماموہوم نہیں جو وہم کے اختراع سے ثابت ہواہے تاکہ وہم کے اٹھ جانے سے یہ بھی اٹھ جائے۔بلکہ اس کا جُوت مرتبہ وہم میں حق تعالیٰ کی صنعت ہے اور اس مرتبہ میں صفات و قرار اور اتقان واستحكام ركھتا ہے۔ صُنعَ اللهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَنيى (اس الله تعالى كى صنعت ب جس في تمام اشیاء کو مضبوط کر دیاہے)اس بیان سے واضح ہوا۔ کہ ممکنات کے حقائق عدمات ہیں۔ جنہوں نے حق تعالی کے مرتبہ علم میں تمیز و تعین پیدا کیا ہے اور حق تعالیٰ کی صنعت سے دوبارہ مرتبہ حس دوہم میں ثابت ہوئے ہیں۔ان میں سے بعض اساء اللی جل شاند کے آئینے اور مظہر ہیں اور مرتبد میں ظلیت اور انعکاس کے طور پر حی وعالم و قادر مرید و بیناوشنواو گویا ہو گئے ہیں۔اور شیخ اور اسکے تابعداروں کی تحقیق میں ممکنات کے حقائق اساءالی کی علمیہ صور تیں ہیں۔جو حضرت وجود کے تنزلات خمسہ میں سے ایک تزل ہے۔ حاصل یہ کہ اس فقیر کی سمجھ میں ممکنات کی نمائش کو خارج میں ثابت کیا ہے اور کہا ہے۔ کہ صور علمیہ متکثر ہ (جو ممکنات کی حقائق ہیں اور جن کواس نے اعیان ثابتہ سے تعبیر کیاہے) حق تعالیٰ كے ظاہر وجود كے آئينہ ميں (كه جس كے سواخارج ميں كوئى موجود نہيں) منعكس موكر خارج ميں

نمودار ہوئی ہیں اور خارج میں دکھائی دیتی ہیں۔لیکن در حقیقت ایک ذات تعالیٰ کے سواخارج میں کوئی موجود نہیں اور فرماتا ہے۔ کہ علمیہ صور تول میں سے ہر ایک صورت کو کی وقت ظاہر وجود کے ساتھ جوان صور توں کے لئے آئینہ کی طرح ہے۔ایک مجبول الکیفیت نسبت پیدا ہو جاتی ہے۔جو خارج میں ان کے نمودار ہونے کا سبب ہوتی ہے اور کہتاہے کہ بد نبت مجہول الکیفیت کسی کو معلوم نہیں۔ حتی کہ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کو بھی اس بھید ہے اطلاع نہیں دی اور خارج میں ان صور توں کے اس اظہار کوجواس مجہول الکیفیت نسبت کے حاصل ہونے کے بعدہے خلق کہاہے اور اشیاء کی ایجاد سمجھا ہاوراس مہلی محقیق کی روہے جس کی طرف اس فقیر نے ہدایت پائی ہے۔ جس طرح اشیاء کا خارج میں وجود نہیں۔ای طرح اس میں ان کانمود بھی نہیں۔اگر نمودے تومر تبدوہم میں ہے اور اگر ثبوت ہے۔ تووہ بھی حق تعالیٰ کی صنعت سے مرتبہ وہم ہی میں ہے۔ غرض اس کانمود و ثبوت ایک ہی مرتبہ میں ہے۔ نہ یہ کہ اس کا نمودایک جگہ ہے اور اس کا ثبوت دوسری جگہ مثلاد ائرہ موہومہ جو نقطہ جوالہ ہے پیداہے جس طرح اس کا ثبوت مرتبہ وہم میں ہے نہ کہ خارج میں اس طرح اس کا نمود بھی اس مرتبہ میں ہے اس لئے کہ اس دائرہ موہومہ کا نشان صرف وہم بی میں ہے۔ خارج میں پچھ بھی ثابت نہیں ممود بھی ای مرتبہ وہم میں ہے۔ کیونکہ خارج میں اس کا کوئی نشان نہیں تاکہ نمودار ہو۔ حاصل کلام ب ہے۔ کہ نمود و ہمی کو نمود خارجی سجھتے ہیں۔جس طرح مثالی صور توں کو عالم مثال میں بیداری کے وقت حن باطنی کے ساتھ دیکھیں اور خیال کریں۔ کہ ان صور توں کو عالم شہادت میں حس ظاہر کے ساتھ د کھے رہے ہیں۔اس قتم کے اشتباہ بہت واقع ہوتے ہیں کہ ایک مرتبہ کودوسرے کے ساتھ مشتبہ پاتے ہیں اور ایک کا تھم دوسرے پر کردیتے ہیں اس صورت ند کورہ بالا میں وہ دائرہ موہومہ جو خیال میں جماہوا ہے خیال کی آگھ سے ای مرتبہ میں کہ جس میں منتقش ہے دیکھتے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ اس کو خارج میں سرکی آ تھے سے دیکھتے ہیں حالا تکہ ایسا نہیں ہے۔ کیونکہ خارج میں جو نقطہ جوالہ کا محل ہے اس دارُه كاكوئي نام و نشان نہيں تاكه ديكھاجائے اى طرح شخص كى صورت ہے جوكه آئينہ ميں منعكس ہوئي . ہے کہ خارج میں صورت کانہ جوت ہے نہ خمود بلکہ اس کا جوت وخمود دونوں مر تبہ خیال میں ہیں وَ اللّٰهُ سُبْحَانَهٔ اَعْلَمْ۔ پی جس چیز کوشخ قدس سرہ نے خارج جانا ہے اور اس میں انعکاس کے طور پراشیاء کانمود ثابت کیاہے۔وہ خارج نہیں بلکہ مرتبہ وہم ہے۔جس نے حق تعالیٰ کی صنعت سے ثبات و قرار پیدا کیا ہاور خارج کا وہم گزر تاہے۔جو کھ ہمارا مشہور اور محسوس اور محقول اور مخیل ہے۔سب دائرہ وہم میں داخل ہے۔ موجود خارجی جل شانہ ہمارے افہام سے برتز ہے۔ وہاں مرا تیت یعنی آئینہ ومظہر ہونا کیا گنجائش رکھتاہے اور وہ کونسی صورت ہے جس میں حق تعالی منعکس ہو سکتا ہے۔ کیونکہ آئینے اور صورتیں سب مراتب ظلال میں ہیں۔جودائر وہم و کسے تعلق رکھتے ہیں (یااللہ توایے پاس ہے ہم پر رحمت نازل فرمااور ہمارے کام سے بھلائی ہمارے نصیب کر)

# مكتوب ٥٩

روزمرہ کے حوادث کو حق تعالی کے ارادہ کی طرف راجع کرنے اور ان سے لذت پانے کے بیان میں خواجہ شرف الدین حسین کی طرف صادر فرمایا ہے:-

خن تعالیٰ شریعت مصطفویہ علی صاحباالصلوٰ والسلام والتحیۃ کے سید سے راستہ پراستقامت عطافر ما کر بالکل اپنی جناب پاک کا گرفتار بنالے میرے عزیز باتمیز فرز ند حوادث یومیہ جب واجب الوجود جل شانہ کے ارادہ سے پیدا ہوتے ہیں اور اس کے فعل سے آتے ہیں۔ توا پنارادہ کو حق تعالیٰ کے ارادہ کے تا لیح بنا کر ان حوادث کو اپنی مرادیں سمجھنا چاہئے اور ان سے لذت حاصل کرنی چاہئے اگر بندگی ہے تو یہ نبست ضرور پیدا کرنی چاہئے ورنہ بندگی سے پاؤل تکالنا اور اپنے مولا جل شانہ سے مقابلہ کرتا ہے حدیث قدی میں آیا ہے مَن لَمْ یَوْضَ بِقَصَانی وَلَمْ یَصْبِوْ عَلیٰ بَلاتی فَلْیَطُلُبْ رَبًّا سِوَائی وَلَیْحُوجُ مِن قَدی میں آیا ہے مَن لَمْ یَوْضَ بِقَصَانی وَلَمْ یَصْبِوْ عَلیٰ بَلاتی فَلْیَطُلُبْ رَبًّا سِوَائی وَلَیْحُوجُ مِن قدی سَمَائی (جو میری قضاء پر راضی نہیں ہو تا اور میری بلا پر صبر نہیں کرتا اس کو چاہئے کہ میر سے سَمَائی (جو میری قضاء پر راضی نہیں ہو تا اور میری بلا پر صبر نہیں کرتا اس کو چاہئے کہ میر سے سَمَائی اور خدا بنا لے اور میرے آسمان کے نیچ سے نگل جائے کہاں فقراء اور مساکین اور عاجز لوگ تمہاری رعایت سے بہت آسودہ اور خوش حال تھے۔اللہ تعالی ان کا بھی صاحب و مالک ہے۔وہ ان کے لئے کافی ہے تہاری نیک نامی باقی رہے گی حق تعالی تم کو دنیا و آخرت کی جزا عطا فرمائے۔وَالسُلام

### مكتوب ٢٠

ذات انسان کی عدمیت اور اس میں حق تعالیٰ کے اساؤ صفات کے ظلال کے منعکس ہونے اور انس بیان میں کہ انسان کی ذات اس کا نفس ناطقہ ہے اور نفس و قلب کے فناء اور علم حصولی اور حضوری کے زوال کے بیان میں پیر زادہ خواجہ محمد عبداللہ کی طرف صادر فرمایا ہے:-

ھُو اَلْحَقُ الْمُبِیْنُ سُبْحَانَ مَنْ لَایَتَغَیّرُ بِذَاتِهِ وَلَابِصِفَاتِهِ وَلَافِیْ اَسْمَائِهِ بِحُدُوثِ
الْاکوانِ (حَلَّ تَعَالَى حَلَّ اور ظاہر اور پاک ہے جو موجودات کے حادث ہونے ہے اپن ذات وصفات
واساء میں متغیر نہیں ہوتا) کیونکہ موجودات کے حدوث میں جو تغیر و تلوین ہوا ہے۔ وہ سب
مراتب عدم میں ہے اور حضرت وجود تعالی میں کی تغیر و تبدل کونہ خارج میں نہ علم میں کوئی دخل
نہیں۔اس کا بیان ہے ہے۔ کہ حق تعالی نے جب چاہا کہ اپن ذاتی وصفاتی واسائی کمالات کو ظاہر کرے

اور اشیاء کے مظہر وں اور آئینوں میں ان کو جلوہ دے۔ تو مراتب عدم میں ہر ایک کمال کے مقابل اس کی پاک نقیض جو اضافت و نسبت میں باقی تمام اعدام سے متمیز ہے۔اس کمال کے۔مظہر ہونے كے لئے تعین فرمائی كيونكه شے كا آئينہ شے كے مقابل اور اس شے كے ظہور كا باعث ہوتا ہے بِضَدُّهَا تَتَبَيُّنُ الْأَشْيَاءُ (اشياء ضدے ظاہر موتى بين)اوران اعدام كوجوان آلات ك آئينه بخ کی قابلیت رکھتے ہیں۔ جب چاہامر تبہ حس دوہم میں ایجاد فرمایا۔ اور استفر ار واستحکام بخشااور ان سب کمالات کوان میں منعکس کیااوراس کے باعث ان اعدام کواس مرتبہ میں حی وعالم و قادرومرید و سمیع وبصير و متكلم بنايا \_ ليكن محسوس ہوا \_ كہ اول عدم ميں تصر ف فرماتے ہيں \_ بغيراس كے كہ اس ميں کوئی اور چیز ملائیں اور اس تصرف سے ملائم وٹرم کردیتے ہیں اور بعد از اں وہاں کمال کا ظہور د کھاتے ہیں۔ جس طرح پہلے زم و ملائم کر لیں۔اور پھر اس سے صور تیں اور شکلیں پیدا کریں۔ جا نتاجا ہے کہ مراد عدم سے اس جگہ عدم خار جی ہے۔جو وجود خار جی کے مقابل ہے پس اس کے اس ایجاد کے جو مرتبہ وہم میں واقع ہو تاہے۔ منافی نہیں اور ثبوت وہمی اس کے مخالف نہیں یاہم یہ کہتے ہیں کہ عدم کے منافی وجود ہے جواس کی نقیض ہے اور عدم موجود نہیں ہو تاباں اگر عدم موجود ہو جائے تواس ے کوئی محذور لازم نہیں آتاجس طرح وجود کے بارہ میں حکماءنے کہاکہ معقولات ثانیہ سے جو خارج میں معدوم ہے اس محقیق ہے معلوم ہوا کہ اشیاء کی حقائق اعدام ہیں جن میں مرتبہ وجود کے کمالات منعکس ہوئے ہیں اور حق تعالیٰ کی ایجاد ہے انہوں نے وہمی تحقق و ثبوت وہاں پیدا کیا ہے اور مرتبه وجم وحس میں استقرار واستمرار حاصل کیاہے گویااشیاء کے ذوات لیعنی اصول واعدام ہیں اور ان میں کمالات کا انعکاس اعدام کے ہاتھ پاؤں اور توی اور اعضاء کی طرح ہیں۔

ان مقدمات کی تمہید کے بعد اصلی مقصد کی نسبت چند باتیں جو ولایت خاصہ سے تعلق رکھتی ہیں بیان کی جاتی ہیں گوش ہوش سے سنی چاہیئ خدا آپ کوسید سے راستہ کی ہدایت دے جانا چاہیئ خدا آپ کوسید سے راستہ کی ہدایت دے جانا چاہیئ خدا آپ کوسید سے راستہ کی ہدایت دے جانا چاہیئ فنس امارہ کہ انسان کی حقیقت ہے جس کو ابتداء میں نفس امارہ سے تعبیر کرتے ہیں اور ہر فروانسان لفظ انا ہے اس کی طرح اشارہ کر تا ہے پس انسان کی ذات نفس امارہ ہے اور انسان کے باقی لطا کف اس کے قوے اور اعضاء کی طرح ہیں جس طرح عدم فی حد ذاتہ محض شرہے اور خیریت کی ہو نہیں رکھتا ہی طرح نفس امارہ بھی شر محض ہے اور اس میں خیریت کی ہوئے نہیں یہی اس کی شرارت و جہالت ہے کہ کمالات منعکسہ کو جو ظلیت کے طور پر اس میں ظاہر ہوئے ہیں اپنی طرف میں اس کی تاہے اور ان کمالات کے باعث اپنے آپ کو کامل اور بہتر جانتا ہے اور سرداری کادعوے میں منسوب کرتا ہے اور ان کمالات کے باعث اپنے آپ کو کامل اور بہتر جانتا ہے اور ارکی کادعوے

كرتا ہے اور كمالات ميں اپنے آپ كو خدا تعالى كاشر يك بناتا كے اور حول و قوت كواپنے آپ سے تصور کرتاہے اور متصرف و قابض اپنے آپ کو ہی خیال کرتاہے اور چاہتاہے کہ سب اس کے تالع ہوں اور خود کئی کے تالع نہ ہو اور اپنے آپ کو سب سے زیادہ دوست رکھتاہے اور دوسروں کو بھی ا پے لئے دوست رکھتا ہے نہ ان کے لئے اور اپنے بے ہیودہ تخیلات سے اپنے مولی جل ثانہ کے ساتھ عداوت ذاتی پیدا کر لیتا ہے اور حق تعالی کے منز لداحکام پرایمان نہیں لا تااورا پی خواہشات کی متابعت ويستش كرتاب مديث قدى من آياب عَادِ نَفَسَكَ فَإِنَّهَا اِنْتَصَبَتْ بِمَعَا دَاتِي (اين نفس کو دشمن جان کیونکہ وہ میری دشنی میں قائم ہے) حق تعالیٰ نے کمال رحمت ورافت سے انبیاء عليهم الصلوة والسلام كوجو سراسر رحمت عالم بين مبعوث فرمايا تاكه حق كي طرف وعوت فرما ئين اور اس دسمن کے گھر کو ویران کر کے اس کو اس کے مولی وخالق کی طرف بلائمیں اور اس جہل و خبث ہے اس کو نکالیں اور اس کو اپنے نقص اور شرارت پر اطلاع دیں جس کے نصیب میں سعادت از لی تھی اس نے ان بزر گواروں کی دعوت کو قبول کرلیااور اپنی جہل و حبث کو چھوڑ کر احکام منزلہ کا فر ما نبر دار ہو گیا جانا جاہے کہ تزکیہ نفس کا طریق دو طرح پرہے ایک وہ طریق ہے جو ریاضتوں اور مجاہدوں سے تعلق رکھتا ہے اور بیر انابت کا طریق ہے جو مریدوں کے ساتھ مخصوص ہے دوسرا طریق جذب و محبت کا طریق ہے جو اجتبالینی برگزیدہ کرنے کاراستہ ہے اور مرادوں سے تعلق رکھتا ہان دونوں طریقوں میں بہت فرق ہے پہلا طریق مطلوب کی طرف چل کر جانے کا ہے اور دوسر ا طریق مقصود کی طرف لے جانے کا ہے اور رفتن کینی جانے اور پرون لیعنی لے جانے میں بہت فرق ہے جب سابقہ کرم وعنایت سے کمی صاحب نصیب کو اجتبا کے راستہ پر لے جاتے ہیں تو کوئی ایسا بھی سعادت مند ہو تاہے جس کو حد فناء تک پہنچاتے ہیں اور ماسوی کی تردید و دانش سے چھڑا دیتے ہیں اور آفاق وانفس سے آگے لے جاتے ہیں آفاق کا نسیان فنائے قلب پر وابسة ہے اور انفس کا فنا نقس امارہ کے فنا پر مو قوف ہے پہلے فناء میں علم حصولی کا زوال ہے دوسرے فناء میں علم حضوری کا زوال جب تک نفس و ذات حاضر کازوال ثابت نه ہو علم حضوری کازوال متصور نہیں ہو تا جب تک حاضر قائم ہے علم حضوری بھی قائم ہو تاہے کیونکہ علم حضوری نفس وذات حاضرے مرادہے نہ کوئی اورام زائد پس زوال شہودی جو فنائے نفس میں اس کے زوال وجودی سے مراد ہے برخلاف اس زوال شہودی کے جو فناء قلب میں اعتبار کیا جاتا ہے کہ وہ قلب کے زوال وجودی کو متلزم نہیں کیونکہ اس جگہ کاشہود شاہدوحاضر پرزا کدہےا یک کافناءدوسرے کے فناء کومتلزم نہیں۔ تعبيه: - كوئى بيو قوف يدخيال نه كرے كه نفس حاضر كازوال مقام بقاء بالله ميس بھى جو توحيد وجودى

والوں کو میسر ہو تاہے حاصل ہے کیونکہ حاضر اس مقام میں حق تعالی ہے نہ کہ سالک کا نفس جو فناپاچکا ہے تو میں کہتا ہوں کہ حاضر اس مقام میں سالک کا نفس ہے جس کو حق کے طور پر جانا ہے نہ کہ حق تعالی جواس تعین و حضور سے منز ہومبر اہے ہے بات اس مصرعہ کی مصدات ہے جو کسی نے کہا ہے۔ ع جواس تعین و حضور سے منز ہومبر اہے ہے بات اس مصرعہ کی مصدات ہے جو کسی نے کہا ہے۔ ع بخواب اندر گر موشے شتر شد

ترجمہ علم خواب میں موش بن گیا اشتر اس جگہ نفس حاضر کے علم کازوال ہے جو علم حصولی کی فتم سے ہے نہ نفس حاضر کازوال جو علم حضور ی کے زوال کو متلزم ہے اور نفس حاضر کازوال اس کے عین واثر کے زوال سے مراد ہے نہ کہ نفس حاضر کے علم کے زوال سے شَتَّانَ مَا بَیْنَهُمَا (ان دونوں میں بہت فرق ہے)

### مكتوب ٢١

اس بیان میں کہ بھی عارف کے لئے کسی مظہر کادیکھناعرون کازینہ بن جاتا ہے۔ مخدوم زادہ حضرت خواجہ محمد سعید مد ظلہ کی طرف صادر فرمایا ہے:-

جبعارف کامعالمہ حق تعالیٰ کی صرف ذات ہے آپڑتا ہے۔ اور تمام نہتیں اور اعتبارات ساقط ہوجاتے ہیں تواس مقام ہیں عروج مشکل ہوجاتا ہے اور بغیر تعلق وعلاقہ کے دشوار دکھائی دیتا ہے اس وقت بھی ایسا ہوتا ہے کہ النظرة الاُولی لک (پہلی بار کادیکھنا تیرے لئے ہے) کے موافق پہلی نگاہ جو مظاہر جیلہ سے تعلق رکھتی ہے اس مقام ہیں مدد کرتی ہے اور جلدی او پر لے جاتی ہے اور مجاز ہے جو حقیقت کاپل ہے حقیقت تک پہنچاد بی ہاں وقت دوسری نظر ہے جس کے بارہ ہیں النظرة النظائية النظائية النظائية النظائية النظائية النظائية النظائية النظائية النظرة النظائية النظرة النظائية النظرة النظائية النظرة النظرة

میں غرق ہیں ان کی نا قابلی کی وجہ ہے نہیں پہنچتے بلکہ اس شخص کی طرف متوجہ ہوتے ہیں جو ان کے قرب وجوار میں حضور ہو اور وہ مخض دوسروں کے فیوض سے ترقیاں کرتاہے ایسا نہیں کیونکہ اس عارف کے بلند درجہ کے باعث کہ کتے ہیں کہ وہ فیوض وار دہ اس کے گرد نہیں پہنچ سکتے چہ جائیکہ اس کے عروج میں امداد کر سکیں ان بزرگواروں کا کارخانہ بلند ہے وہاں ہر عمل وفیض نافع نہیں بلکہ وہاں ا یک ایسا پوشیدہ ستر ہے جو انہی حال والوں پر منکشف ہو تاہے صرف ای قدر بیان کرنا ضروری ہے کہ نور کے کمال ظہور کے لئے ظلمت بھی درکار ہے آپ نے سناہی ہوگابضِد ما تَتَبَیّنُ الْأَشْيَاءُ (کہ اشیاضدے پیچانی جاتی ہیں) چونکہ ظلمت کاار تکاب ممنوع ہے اس لئے کمال کرم سے جوار کی ظلمت کو بھی بااعتبار اور معتر جانا ہے اور نور کے ظہور میں جو نور الانوار ہے نافع ثابت کیا ہے اگر کہیں کہ اطاعات وعبادات خصوصاً ادائے فرائض اس میں کیوں نافع نہیں اور عروج کی امداد کیوں نہیں کرتیں تومیں کہتا ہوں کہ کیوں نافع نہیں اور کیوں عروج کی امداد نہیں کر تیں لیکن وہ معتد بہ نفع وامداد جو پہلے متحقق ہو تاتھااس وقت حاصل نہیں ہو تااور اسباب خارجی وغیر ہ کی طرح جواو پر مذکور ہو چکے ہیں نافع مْهِين بِينَ وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ أَعْلَمُ بِحَقِيْقَةِ الْحَال (حقيقت حال كوالله تعالى بى جانا ب) سُبْحَانَكَ لِإعِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ (ياالله توياك ، مم كوكوئي علم نهيل مكرجس قدر تونے ہم کو دیا تو جانے والا اور حکمت والا ہے) وَ السَّلاَمُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى (سلام مواس مخض پر جس نے ہدایت اختیار کی)

مكتوب ١٢

انسان کے عدم ذاتی ہونے کے باعث اس کے فناء دجودی کی نفی میں مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم مد ظلہ العالی کی طرف صادر فرمایا ہے:-

انبان کی ذات و حقیقت نفس ناطقہ ہے۔ جو لفظ انا کے ساتھ انبان کا مشار اِلْیہ ہے اور نفس ناطقہ کی حقیقت عدم ہے جس نے وجود اور صفات وجود یہ کے اندکاس کے باعث اپنے آپ کو موجود متصور کیا ہے اور اپنے آپ کو مستقل طور پر جی وعالم و قادر جانا ہے اور حیات وعلم وغیرہ صفات کمال کو اپنی طرف سے اور ان کو اپنے ساتھ قائم خیال کیا ہے اور اس تو ہم سے اپنے آپ کو کامل اور بہتریقین کیا ہے اور ان کو اپنے تقل و شرارت کو جو عدم سے کہ شر محض ہے پیدا ہو اہے فراموش کر دیا ہے جب اللہ تعالیٰ کی عنایت اس کے شامل حال ہو جائے اور جہل مر کب اور اس جھوٹی تقدیق سے اس کو نجات و یہ بیں اور یہ صفات کا ملہ اس کی اپنی نہیں ویہ ہیں اور جان کی تابین ویہ میں اور خالص و بیں اور شامی سے جو محض شر اور خالص میں اور شامی سے جو محض شر اور خالص

نقص ہے جب اللہ تعالیٰ کے کرم سے یہ دیداس پر غالب آجاتی ہے اور ان تمام کمالات کو صاحب
کمالات کی طرف سے جانتا ہے اور یہ امانت بالکل امانت والے کے حوالے کر دیتا ہے اور اپنے آپ کو محض عدم معلوم کرتا ہے اور خیریت کی بواپ آپ میں نہیں دیکھتا ہے تواس وقت نہاس کا نشان رہتا ہے نہ نام اور نہ عین نہ اثر کیو نکہ عدم لاشے محض ہے اور کسی مر تبہ میں شوت نہیں رکھتااگر بالگرض کسی مرتبہ میں اس کا شوت ہوتا تو تمام کمالات اس سے مسلوب نہ ہوتے کیو نکہ شوت عین کمال بلکہ ام الکمالات ہے اس تحقیق ہوا تو تمام کمالات اس فنا کے حاصل ہونے میں جو اتم واکمل ہے فانی شخص کا وجودی فناوزوال کھے درکار نہیں کیو نکہ اس کاوجود ہر گرنہ تھا تاکہ اس کازوال متصور ہو سکے بلکہ وہ عدم تھاجو صرف تو ہم میں اپنے وجود کو قائم رکھتا تھا جب بی تو ہم زائل ہو گیااور زوال شہودی سے مختقق ہوا تو عدم محض رہ گیاجو ہالک ولاشے ہے کہی زوال شہودی سے چارہ نہیں اور زوال وجودی درکار نہیں۔ و عدم محض رہ گیاجو ہالک ولاشے ہے کہی زوال شہودی سے چارہ نہیں اور زوال وجودی درکار نہیں۔ و کار منہیں اور زوال وجودی درکار نہیں۔ و کار منہیں اور زوال وجودی درکار نہیں۔ و کرم محض رہ گیا ہوئے آپ کہ ان کیا جو اللہ تعالی جانت ہے)

# مكتوب ٦٣

حق تعالیٰ کے قرب و معیت واحاطہ کے سر کے کشف میں اور اس سر عظیم کو کتاب

قرب و معیت و احاطہ و سریان و و صل و اتصال و توجید و اتحاد و غیرہ اس بارگاہ جل شانہ میں مشابہات و شطحیات کی قتم ہے ہیں۔ وہ قرب و معیت اور وہ وصل و اتصال جو ہماری عقل و قبم میں آسکے حق تعالیٰ کی پاک بارگاہ اس ہے منزہ اور مبر اسے لیکن آخر کار اس قدر معلوم ہوا ہے کہ یہ قرب و اتصال و غیرہ اس قرب و اتصال کی بائد ہے منزہ اور مبر اسے لیکن آخر کار اس قدر معلوم ہوا ہے کہ یہ قرب و اتصال و غیرہ اس قرب و اتصال کی بائد ہے جو آئینہ میں متوجم ہوتی ہے اصل ہے جو موجود کے موجوم کے ساتھ قرب و اتصال کی قتم ہے ہے چو ککہ حق تعالیٰ موجود د و عصل ہے اور عالم مر تبہ حس وہ جم کی کادر میانی قرب و اتصال موجود اور محیت ہے اس پاک بارگاہ میں کوئی خلال و موجوم کے در میانی قرب و اتصال کی قتم ہے ہوگائی قرب و اتصال موجود اور معیت ہے اس پاک بارگاہ میں کوئی خلال و موجوم کے در میانی قرب و اتصال کی قتم ہے ہوگائی قرب و اصال موجود اور ہوتا ہے اس کے دار میانی قرب و اصال موجود اور ہوتا ہے اس کے در میانی قرب و اتصال کی قتم ہے ہوگائی قرب و اصال میں ہوتی ہیں اور آئینہ کوان ہے قرب و اصاطہ حاصل موجود ہوتا ہے اس مر تبہ میں ان اشیاء خسیسہ متوجمہ کانام و نشان بھی نہیں تاکہ ان کی صفات اس میں تاثیر کریں حاصل کلام ہیہ کہ چو تکہ حق تعالیٰ نے عالم کو مر تبہ حس وہ ہم میں پیدا فرمایا ہے اور چاہتا ہے کہ کریں حاصل کلام ہیہ ہے کہ چو تکہ حق تعالیٰ نے عالم کو مر تبہ حس وہ ہم میں پیدا فرمایا ہے اور چاہتا ہے کہ موجود کی آئار کو موجوم پر متر تب ہیں اس موجوم پر متر تب کیا ای واصط قرب و احاطہ موجودہ کی طرح

ٹابت فرمایااور احکام صادقہ میں سے بنایا کیا نہیں و یکھتے کہ جس طرح صورت جمیلہ کا خارج میں دیکھنا التذاذوگر فقاری کا باعث ہے اس طرح اس صورت کادیکھنا بھی جو آئینہ میں منعکس ہو کر ثبوت وہمی پیدا کر لیتی ہے التذاذوگر فقاری کا موجب ہے حالا نکہ صورت اول موجود ہے اور صورت دوم موہوم لیکن اثر کے حصول میں دونوں شریک ہیں جب اللہ تعالیٰ کے کرم سے احکام کے متر تب ہونے میں موہوم کو موجود کے ساتھ شرکت حاصل ہوگی اور موجود کی طرح موہوم پر بھی آ ٹار متر تب ہوئے تو موہوم نام رادکو موجود سے بہت امیدیں بیدا ہو کیں اور موجود کے قرب واتصال کی دولت کی بہت می بشارتیں اس کو حاصل ہو کئیں۔ بیت

هِنيْنًا لِأَرْبَابِ النَّعِيْمِ نَعِيْمَهَا وَلِلْعَا شِقِ الْمِسْكِيْنِ مَا يَتَجَّرَعُ ترجمه بت

مبارک معمول کواپئی نعمت مبارک عاشقوں کووردو کلفت خلی مبارک عاشقوں کووردو کلفت خلیک فضل الله یُوْتیه مَنْ یَّشَآءُ وَاللّه دُو الْفَضْلِ الْعَظِیْم (یه الله تعالی کافضل ہے جس کو چاہتا ہو جاتا ہا الله تعالی ہوے فضل والا ہے) جاننا چاہئے کہ قرب واتصال کو جس طرح کہ ذکر ہو چکا ہے اس کے بغیر اور جس طرح تصور و تعقل کریں تشبیہ و تجسیم کی آمیزش سے خالی نہ ہوگاہاں یہ بہتر ہے کہ اس پرایمان لے آئیں اور اس کی کیفیت میں مشغول نہ ہوں اور اس کو حق تعالی کے علم کے حوالے کریں جب ان الفاظ کے ساتھ ایک فتم کا بیان لاحق ہوگیا توان کواگر متشابہات سے نکال کر مجمل یا مشکل میں واغل کیا جائے تو ہو سکتا ہے وَاللّهُ سُنِهَانَهُ اَعْلَمُ بِحَقِیْقَةِ الْحَالِ (الله تعالی ہی حال کو جانے والا ہے)

### مكتوب ١٤

اس فنائ اتم کے بیان میں جو عین داشر کے زوال پر دابسۃ ہے اور داجب تعالی کے وجود کی تحقیق اور ممکن سے عدم کے زوال اور اس کے جوت کے بقاء اور عروجات کے بیان میں علوم واسر ار کے جامع بزرگ مخدوم زادوں خواجہ محمد سعید وخواجہ محمد معصوم سلمہمااللہ تعالی کی طریف صادر فرمایاہے:-

فٹائے اتم اس وفت متحقق ہوتی ہے جب فانی کے عین واثر کا زوال حاصل ہواور اس کا کوئی نام و نشان نہ رہے۔

سوال: - ممکنات کی حقیقت جب اعدام ہیں جواضافت سے امتیاز پاکر واجب تعالی کے اساء و صفات کے جلوہ گاہ ہے جلوہ گاہ ہے جلی کہ اس فناء کے جلوہ گاہ ہے ہیں جیسے کہ کئی مکتوبوں میں اس کی تحقیق ہو چکی ہے تواس سے لازم آتا ہے کہ اس فناء کے حصول کی صورت میں عدم سے جواس کی حقیقت ہے کوئی نام و نشان ممکن میں باتی نہ رہے اور وجود

محض کے سوااس میں کچھ نہ رہے کیو تکہ دو نقیضوں میں سے ایک کازوال دوسری نقیض کے حصول کا باعث ہے تاکہ نقیضین کاار تفاع لازم نہ آئے اور وجود صوفیہ کے نزدیک عین واجب تعالیٰ ہے یاحق تعالیٰ کی اخص صفات میں سے ہے اس صورت میں قلب حقیقت لازم آتا ہے جو الحادوز ندقہ کو متلزم ہے۔

کی اخص صفات میں سے ہے اس صورت میں قلب حقیقت لازم آتا ہے جو الحادوز ندقہ کو متلزم ہے۔

جواب: -عدم کی نقیض وہ وجود نہیں جو عین واجب تعالیٰ ہے۔ یاحق تعالیٰ کی صفات ذاتیہ میں سے اخص ہے بلکہ عدم کی نقیض اس وجود کے ظلال میں سے ایک ظل اور اس کے عکسوں میں سے ایک عکس ہے۔ غرض وہ وجود جس کے مقابلہ میں عدم ہے۔ وہ دائرہ امکان میں سے ہے اور عدم (جواس کی نقیض ہے) کے رفع کرنے کی احتیاج رکھتا ہے۔

حق تعالیٰ کی صفات اگرچہ وائرہ امکان سے خارج ہیں۔لیکن چو تکہ حق تعالیٰ کی ذات کے ساتھ احتیاج رکھتی ہیں اور ہر ایک کے مقابل میں اعدام ثابت ہیں۔ اس لئے امکان کی آمیزش سے خالی نہیں ہیں اور حق تعالیٰ کی ذات کی احتیاج بمیشدان کی دامنگیر ہے اگرچہ قدیم ہیں اور حق تعالیٰ کی ذات ہے جدا نہیں ہیں۔ لیکن نفس احتیاج امکان کی دلیل ہے۔ اگر غیر کی طرف احتیاج ہے۔ تو کامل نقص ہاور دائرہ امکان میں داخل ہاور اگر غیر کی احتیاج نہیں تو بھی امکان کی بویائی جاتی ہے اگرچہ دائرہ امکان میں داخل نہ ہو۔ جس طرح کہ حق تعالیٰ کی صفات جن کا کمال ذات کے کمال سے کمتر ہے۔ پس وجوب مطلق صرف حق تعالیٰ کاذات کے لئے ثابت ہے۔جوہر طرح کے نقص وقصور کی آمیزش سے منزہ و مبراہے حق تعالی کی صفات اگرچہ دائرہ وجوب میں قدم رکھتی ہیں لیکن چو نکہ ذات کی احتیاج ر کھتی ہیں اس لئے ان کا وجوب ذات کے وجوب سے کمتر ہے کیونکہ ان کا وجود عدم کی نقیض رکھتا ہے۔ جیے کہ عدم علم اور عدم قدرت وغیرہ لیکن حق تعالیٰ کے وجود ذات کے مقابل کوئی عدم نہیں اور کوئی نقیص متصور نہیں اگر واجب تعالی کے وجود کے لئے اعدام میں کوئی عدم نقیض ہو تواس نقیض کے رفع كرنے كامحتاج ہو گااور احتياج نقص كى صفات ميں سے ہے جوامكان كے حال كے مناسب ہے۔ تعكلى الله عن ذَالِكَ عُلُوًا كَبِيرًا (الله تعالى اس عبهت عى برتراور بلندع) واضح موكه حق تعالى كى صفات میں لفظ امکان کے اطلاق سے پر ہیز کرنی جاہئے کیونکہ اس سے حدوث کا وہم گزر تاہے اللہ تعالیٰ کی صفات قدیم ہیں اگرچہ صفات واجبی فی ذاتہ واجب نہیں ہیں۔ لیکن واجب جل شانہ کی ذات کے اعتبار سے واجب بیں جو ذات سے جدا نہیں ہیں اس معنی کا حاصل اگرچہ امکان کی طرف لے جاتا ہے۔ لیکن حدوث کے وہم سے خالی ہے اور واجب تعالیٰ کے وجود کے لئے نقیض لیعنی عدم کاحاصل نہ ہونا کشفی اور شہودی ہے۔ اگرچہ استدلال کی صورت میں تعبیہ لائیں اب ہم اصل بات کی طرف آتے ہیں اور سوال کاجواب دیتے ہیں۔ کہ ممکن سے عدم کے زوال کے بعد فناء کی صورت میں وجود کے سوااس میں کوئی چیز نہیں رہتی اور جوت و تحقق کے سوا پچھاس کے نصیب تہیں ہو تا کیونکہ عدم بمع عین واثر کے دور ہو چکا ہو تاہے لین ہے دو وجود جوت ہے جو ممکن کے مرتبہ حس دوہم میں ثابت ہواہے اور آثار کواس پر مرتب کیا ہے اور عدم کے زوال کے بعد حضرت وجوب تعالیٰ کے کمالات کا آئینہ بناہے اور عدم زائل مرح ممکن کی ذات و حقیقت ثابت ہواہے۔ یہ جوت زوال عدم سے پہلے کی صفات سے تھاجس کو مرتبہ حس دوہم میں ثابت کیاہے اور اب بھی زوال عدم کے بعد وہی جوت اس کے قائم مقام ہو کر ممکن کی ذات بن گیاہے اور صفات کواپی طرف منسوب رکھاہے اور عدم کاکار خاند اس پر قائم کیا گیاہے ممکن کی ذات بن گیاہے اور صفات کواپی طرف منسوب رکھاہے اور عدم کاکار خاند اس پر قائم کیا گیاہے ہو کہ کیا داخانہ اس پر قائم کیا گیاہے ہو کہ کیا داخانہ ہو کہ کی نظام ہو کہ کیا داخانہ ہو کہ کیا ہوا ہے اس حد تک برپاہے۔ جب تک جوت کی نقیف قائم ہوا کہ امکان کے لئے بقاء ہے۔ جب معاملہ جوت کی نقیف سے بالا ہو جاتا ہے اور وجود کا نقابل نہیں رہتا بلکہ عدم کواس کے مقابلہ کی مجال نہیں ہوتی اور امکان کی ہر گز گنجائش نہیں رہتی اس وقت اور ہی کاروبار موتا ہے اور دوہود کا نقابل نہیں ہوتی اور امکان کی ہر گز گنجائش نہیں رہتی اس وقت اور ہی کاروبار موتا ہو اور ہی دور شاہ ہو ہو آئی ہوا ہے آؤ آذنی کا سر اس جگہ طلب کرنا چاہئے کیونکہ جہاں تک کہ امکان اور عدم بالکل اپنا اسباب باندھ لیں اور کوچ کا نقارہ بجائیں تو پھر آؤ آذنی کے کمالات پیش آتے ہیں۔ اس سے یہ مطلب نہیں۔ کہ ممکن واجب تعالی کی ذات ہو جاتا ہے بلکہ اس کا بیہ مطلب ہے۔ کہ اس کا قیام خوذات کے طلال میں سے کی طل کے ساتھ تھازائل ہو جاتا ہے۔ ع

کے کو درخدا گم شد خدا نیست ترجمہ ع جو گم ہوا خدا میں ہر گر خدا نہیں ہے

اس عارف کا قیام حق تعالی کی ذات کے ساتھ ایسا ہے۔ جیسے کہ حق تعالیٰ کی صفات کا قیام اس کی ذات کے ساتھ ہے۔ بلکہ اس کا قیام اس مرتبہ میں ہے۔ جہاں صفات میں سے بچھ ملحوظ نہیں۔ اگر چہ صفات حق تعالیٰ کی ذات سے جدا نہیں ہیں لیکن صفات کا قیام از لی وابد کی ہے اور قدم رکھتا ہے اور اس کا قیام از لی وابد کی ہے اور قدم رکھتا ہے اور اس کا قیام از لی مثلا عدم نہیں ہے۔ جو اعدام ہیں مثلا عدم علم اور عدم قدرت اور اس عارف کا معاملہ اعدام کے نقیض ہونے سے بلند ہے جیسے کہ تحقیق ہو چکا ہے۔ پوشیدہ نہر ہے کہ جب معاملہ اعدام کے نقیض ہونے سے برتر ہوجائے تو وجود متحقق ہوجا تا ہے اور ممکن واجب ہوجا تا ہے اور یہ محال ہے۔ بیس کہتا ہوں۔ کہ ممکن اس وقت واجب ہو تا ہے۔ جب کہ وجود خارجی پیدا کرے لیکن جب مرتبہ حس ووہم کے سوا ممکن کا کوئی ثبوت نہیں تو پھر وجوب وجود کس طرح متصور ہو گائی بیان سے صفات کے قیام اور عارف کے قیام کے در میان ایک اور فرق ظاہر ہو طرح متصور ہو گائی بیان سے صفات کے قیام اور عارف کے قیام کے در میان ایک اور فرق ظاہر ہو

گیاکہ صفات کا قیام وجود خارجی کے اعتبار سے ہے اور عارف کا قیام وجود و ہمی کے اعتبار سے اگر چہ ثبات وقرار ر کھتا ہے اور اناکا مبدء ہے جاننا چاہئے کہ عارف کے اناکی بقاعدم کی بقاتک ہے جواس کی حقیقت ہے۔جب عدم زائل ہو جائے توانا سے لئے کوئی محل و مورد نہیں رہتا۔جس پراس کااطلاق کیاجائے۔ ثبوت کے معاملات زوال عدم کے بعد اگرچہ طول وطویل ہیں اور ثبوت اگرچہ ممکن کی ذات ہو گیاہے لیکن وہاں کلمہ اناکا کوئی مورد و محل نہیں ہے۔ گویالفظ اناحقیقت عدمیہ کیلئے وضع کیا گیاہے جو حقیقت جو تیہ سے نفرت رکھتی ہے۔ ہال ممکن میں جزواعظم عدم ہی ہے اور ممکن عدم ہی سے ممکن ہواہے اور ممکن کامید کارخانہ عدم ہی ہے لمباچوڑا ہوا ہے اور وہ احتیاج جو ممکن میں ہے عدم ہی کی طرف ہے آئی ہے اور وہ حدوث جوامکان کادامنگیر ہے وہ بھی عدم ہی سے ظاہر ہواہے اور اگر ممکن میں کثرت ہے۔ توعدم ہی کی طرف سے ہے اور اگر انتیاز ہے تو عدم ہی کے باعث ہے وجود ممکن کے حق میں مستعار ہے اور وہ بھی تخیل و توہم میں ہے۔اگرچہ ثبات واستقرار ر کھتاہے۔جانناچاہئے کہ وہ صفات جوحق تعالی کی ذات کے ساتھ قیام رکھتی ہے حق تعالیٰ کی ذات ان صفات میں سے ہر ایک صفت کے رنگ میں کامل طور پر ظہور فرماتی ہے۔ یہ نہیں کہ حق تعالیٰ کی ذات میں سے کھ حصد کی صفت سے متصف ہواور کھ حصد کی صفت ہے۔ کیونکہ اس بارگاہ میں مبعض و تجزی نہیں ہے بلکہ بسیط حقیقی ہے۔ وہاں جو تھم ثابت كريں - كليت كے اعتبار سے ہے - چنانچہ كہتے ہيں كہ حق تعالى كى ذات كله ارادہ ہے اور كله علم ہے اور كله قدرت ہے اور وہ قیام جوعارف کو اساء و صفات کے ملاحظہ کے بغیر حق تعالیٰ کی ذات کے ساتھ حاصل ہو تاہے وہ بھی ای قتم ہے ہے کہ حق تعالی کلی طور پر اس کے رنگ میں ظہور فرماتاہے اور دوسرے مظاہر کے برعکس اس کے تشخص و تعین میں اپنے مراتیت لینی آئینہ بننے کو ظاہر کرتا ہے۔ فَہِمَ مَنْ فهم (سمجاجس نے سمجا) بیت۔

قیامت میکنی سعدی بدین شیرین بخن گفتن مسلم نیست طوطی رابد و رانت شکر خاکی

ترجمه بيت

غضب کرتا ہے اے سعدی تو یہ شیریں سخن کہہ کر نہیں طوطی کو لائق اب کرے ظاہر شکر خاکی

اس طرح کا ظہور کہ آئینہ کلی طور پر صورت کے رنگ میں آجائے۔اگر عارف کو فناءاتم کے بعداس ظہور کے ساتھ بقاپیدا ہو جائے۔ تواس کے تعینات میں سے اکمل ہوگا۔ کیونکہ یہ وجود موہوب حقائی لینی حق کا بخشا ہوا ہے۔جو ولادت ثانیہ سے اس کو میسر ہوا ہے اور یہ تعین باوجود حدوث اور امکان کے

چونکہ مرتبہ جمع سے پیدا ہوا ہے۔ اس لئے دوسر سے تعینات پر جواس مرتبہ سے پیدا نہیں ہیں۔ فضل وزیادتی رکھتا ہے۔ جس طرح کہ قرآن کے حروف و کلمات دوسر سے حروف و کلمات پر فضل وزیادتی رکھتے ہیں۔ اگرچہ دونوں حدوث وامکان سے موسوم ہیں۔ وہ بہت ہی ہیو قوف ہے۔ جو ظاہر بنی کے باعث اس تعین کو ان دوسر سے تعینات کے برابر دیکھے اور قرآن کے حروف و کلمات کو دوسر سے باعث اس تعین کو ان دوسر سے لوگوں پر وہی حروف و کلمات کے مساوی جانے۔ اس بیان سے ثابت ہو تا ہے۔ کہ عارف کو دوسر سے لوگوں پر وہی فضل وزیادتی حاصل ہے۔ جو کلام خداوندی کو دوسر وں کی کلام پر فضل وزیادتی ہے۔ بیت مرکہ افسانہ بخواندافسانہ است وانکہ دیدش نفتہ خودم دانہ است

رجمه بيت

جس نے افسانہ یو هاافسانہ ہے جس نے دیکھانقذ وہ مر دانہ ہے جن مجوبوں نے حضرت محد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كوبشر كہااور دوسرے انسانوں كى طرح تصور کیا۔ وہ منکر ہو گئے اور جن سعاد تمندول نے ان کور سالت اور رحمت عالمیان کے طور پر دیکھااور تمام لوگوں سے ممتاز اور سر فراز سمجھا۔ وہ ایمان کی دولت سے مشرف ہو سے اور نجات یا گئے۔ تنبیہ: - بعض ان پوشیدہ مطالب کے اداکرنے میں جو حق تعالیٰ کی ذات وصفات سے تعلق رکھتے ہیں۔میدان عبارت کی سین کے باعث ایسے السے الفاظ لائے گئے ہیں۔ جن سے ممکن کی صفات کاوہم گزر تاہے اور جن سے نقص و قصور لازم آتاہے۔ان الفاظ کو ظاہر کی طرف سے پھیر لینا جاہے اور حق تعالیٰ کی پاک بارگاہ کو نقص کے تمام صفات اور قصور کے تمام نشانات سے منز ہومبر اجاننا چاہئے اور بعض الفاظ جوشرع میں حق تعالی کی بارگاہ کی نسبت وارد نہیں ہوئے۔مثلام اتبت وغیرہ کہ حق تعالیٰ کی ذات یران کااطلاق مشائخ عظام کی تقلید پر مجاز آکیا جاتا ہے۔ورنہ فقیران کے اطلاق سے بھی ڈر تااور کانیتا کہ لفظ مجلی اور ظہور ظلی وغیرہ سے جو تیری عبارت میں داقع ہوتے ہیں۔ مراتب ظہورات میں وجود کا تزل لازم آتا ہے۔ جیسے کہ دوسرے مشاک نے کہاہے۔ حالا نکہ تو وجود کے تنزل کا افکار کرتا ہے۔ اس ک وجه کیا ہے۔ تو میں کہتا ہوں۔ کہ تنزل اس صورت میں لازم آتا ہے۔ جبکہ مظہر کو عین ظاہر کہیں۔ جیسے کہ دوسروں نے کہاہے اور اگر عین نہ کہیں۔ تو پھر سزل کیو نکر ہو گااس فقیر کے نزدیک مختاریبی إلى مظهر عين طام رسيس موالله سُبْحانه المُوفِق (الله تعالى توفيق ديوالام)

مكتوب ١٥

اس بیان میں کہ بقاء ذات کے بعد عارف کی صفات میں سے ہر ایک صفت اور WWW.Maktabah.019 لطائف میں سے ہرایک لطیفہ ذات کی کلیت میں ظہور کرتا ہے۔ مولانا ظفر احمد رومی کی طرف صادر فرمایا ہے:-

عارف کامل تام المعرفت کو بقاء ذات کے بعد جب صفات واخلاق کاملہ عطا فرماتے ہیں۔ تو ان صفات میں سے ہرایک صفت اس کی ذات کی کلیت کے طور پر متصف ہو کر ظہور کرتی ہے۔ یہ نہیں کہ اس کی ذات کا کچھ حصہ کی صفت سے ۔ یعنی اس کی ذات بتامہ علم اور بتامہ سمتا اور بتامہ سمتا اور جمامہ بھر ہوتی ہے۔ جیسے کہ محققین صوفیہ نے حق تعالیٰ کی صفات کے بارہ میں کہا ہور بتامہ سمتا اور جمامہ بھر ہوتی ہے۔ اور کلہ قدرت اور کلہ سمتا اور کلہ بھر ہے یہی وجہ ہے کہ مومن ہوگی بہشت میں اللہ تعالیٰ کی ذات کلہ علم ہے اور کلہ قدرت اور کلہ بالکل بھر ہی بھر ہو جائیں گے اور جب ہمہ تن لوگ بہشت میں اللہ تعالیٰ کو بے جہت دیکھیں گے کیونکہ بالکل بھر ہی بھر ہو جائیں گے اور جب ہمہ تن بھر ہوں گے۔ تو پھر جہت کی کیا گئی بائش ہوگی۔ صوفیہ نے کہا ہے کہ جو پچھ عام مومنوں کو چئیں و چئاں کے بعد آخرت میں میسر ہو جاتا ہے۔ کیونکہ ان کا ادھار کیا پچھ ہوگا۔ ع

قیاس کن زگلتان من بہار مرا ترجمہ ع مری بہار کو کرلے قیاس گلثن ہے

ذالِكَ فَضُلُ اللّهِ يُوْتِيهِ مَنْ يَّشَآءُ وَاللّهُ دُو الْفَضْلِ الْعَظِيْمِ (یہ اللہ تعالیٰ کا فضل ہے۔جس کو چاہتا ہے دیتا ہے۔اللہ تعالیٰ بڑے فضل والا ہے) ای طرح اس عارف کے لطائف میں سے ہر ایک لطیفہ اس وقت اس کی کلیت کے رنگ میں ظہور کر تا ہے۔ یعنی عارف بخامہ لطیفہ روح اور بخامہ لطیفہ قلب ہو جاتا ہے۔ باتی انسانی لطائف یعنی نفس ناطقہ اور سر اور خفی اور اخطے بھی ای قیاس پر ہیں۔ ای طرح اس کے اجزاء میں سے ہر ایک عضر کل کا تھم پیدا کر لیتا ہے۔ یعنی عارف آب فضور کر تا ہے۔ یعنی عارف ایک عضر کل کا تھم پیدا کر لیتا ہے۔ یعنی عارف ایک عضر کا کہ معموم کر تا ہے اور ہمہ تن عضر خاک معلوم کر تا ہے اور ہمہ تن عضر خاک معلوم کر تا ہے اور ہمہ تن عضر آب نضور کر تا ہے۔ جب لطیفہ قلب جو حقیقت جامع ہے۔ کل کے رنگ میں رنگا جاتا ہے۔ تو وہ تعلق جو اس کو مضغہ قلبیہ سے ہو تا ہے۔ دور ہو جاتا ہے اور ہم جو تا ہے اور ہم حقیقت جامع ہے۔ کل کے رنگ میں ان قابان واس راستہ کی گر و بھی نہیں گی اور وہ اپنی اصلی صرافت ہو اس مو تا ہے۔ کہ اس آمد ور فت میں اس کو اس راستہ کی گر و بھی نہیں گی اور وہ اپنی اصلی صرافت پر ہو جاتا ہے۔ کہ اس آمد ور فت میں اس کو اس راستہ کی گر و بھی نہیں گی اور وہ اپنی اس میں تا شیر ایس میں تا شیر کرے اور خیال کی رفع ہونے اور خالی ہو کے اور خالی ہو کے اور خالی کی کر عام ایک کے رنگ میں رنگا جاتا ہے اور دوسر ہے ایز اکی طرح کل کا تھم پیدا کر لیتا ہے۔ جو حد تمام اجزاء کے رنگ میں رنگا جاتا ہے اور دوسر ہے اجزا کی طرح کل کا تھم پیدا کر لیتا ہے۔ جو خالی کی کر عام اس کا تا ہے وہ کہ خور میں اس کی کہ تور کی کا کم پیدا کر لیتا ہے۔ جو خالی کا کھم پیدا کر لیتا ہے۔

# مكتوب ٢٦

اس سوال کے جواب میں کہ اُلْمَجَازُ قَنْطَرَةُ الْحَقِيْقَةِ کے کیامعنی ہیں۔ محمد مقیم قصوری کی طرف صادر قرمایاہے:-

برادرم محد مقيم في يوجها تفاكه الممجازُ فَنطرَةُ الْحَقِيْقَةِ لِعنى مجاز كوحقيقت كابل كس معنى سے کتے ہیں۔جاناجا ہے کہ مجاز حقیقت کا ظل ہے۔جو ظل سے اصل کی طرف سید هاشاہر اه ہے۔شایدای اعتبارے کہتے ہیں۔ کہ مَنْ عَرَف مُفْسَهُ فَقَدْ عَرَف رَبَّهُ (جس نے اپ نفس کو پہچان لیا۔ اس نے ا پندرب کو پیچان لیا) کیونکہ طل کی معرفت اصل کی معرفت کو متلزم ہے اس لئے کہ ظل اپناصل كى صورت ير موجود برساصل ك انكشاف كاسب موكار لان صُوْرَةَ الشَّىءِ مَايَنْكُشِفُ بِهِ ذلِكَ اَلشَّىءُ (كيونكه شے كى صورت وہ ہے جس سے اس شے كا انكشاف ہو تاہے) ليكن جانا جا ہے۔ کہ مجاز حقیقت کابل اس صورت میں ہے کہ مجاز کی گر فآری در میان نہ آئے اور نظر ثانیہ تک نہ پہنچے۔وہ نظراولی ہی ہے۔جو حقیقت کابل ہے۔جس کی نسبت مخبر صادق نے اَلنَّظُوَةُ الْأُوْلَى لَكَ (پہلاد كِيمنا تیرے لئے ہے) فرمایا۔ گویالفظ لک ہے اس دولت کے حاصل ہونے کی طر ف اشارہ کیا ہے اور اگر نعوذ بالله مجازي گرفتاري در ميان آجائے اور نظرہ ثانيه تك نوبت بينج جائے۔ تووى مجاز حقيقت تك يہنچنے کامانع ہے۔وہ قنطر ہ لیعنی بل کیا ہو گا۔ بلکہ بت ہے جواپنی پر ستش کی طرف بلا تاہے اور دیوہے جو حقیقت کی طرف سے روگر دان کر تاہے۔اسی واسطے مخبر صادق علیہ الصلوٰۃ والسلام نے نظر ہُ ثانیہ کو مصر جان کر اَلنَّظُوَةُ الثَّانِيَةُ عَلَيْكَ (دوسرى باركى نظر تجھ يروبال ہے) فرمايا ہے اس سے بڑھ كرزيادہ مضر چيز كون ہو گی جو حق ہے ہٹار کھتی ہے اور باطل کے ساتھ گر فتار کرتی ہے۔ جاننا چاہئے کہ نظرہ اولی اس وقت نافع ے۔جب کہ اپنافتیارے نہ ہواور اگر اختیارے ہو۔ تو نظرہ ثانیہ کا حکم رکھتی ہے۔اس مطلب کے البت كرنے كے لئے آيت كريم قُلْ لِلْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوا مِنْ ٱبْصَادِهِمْ كَافْى بِ- بيو قوف كچ صوفى اس عبارت کے معنی غلط سمجھ کر صورت جیلہ کے ساتھ گر فقاری پیدا کرتے ہیں اور اس کی ناز واداء پر فریفتہ ہوتے ہیں۔اس طمع پر کہ اس کو حقیقت تک چہنچے کا وسیلہ اور مطلوب کے حاصل ہونے کا زینہ بنائیں۔ حاشاو کلایہ امر سراسر مطلوب کاسدراہ ہے اور مقصود کے حاصل ہونے کا حجاب ہے۔ یہ ایک باطل ہے۔جوان میں سے بعض صوفیہ صور توں کے حسن وجمال کو حق تعالیٰ کا حسن وجمال سمجھ کران کے تعلق کو عین حق تعالی کا تعلق جانتے ہیں اور ان کے مشاہدہ کوحق تعالی کا مشاہدہ خیال کرتے ہیں۔ ان میں سے بعض اس طرح کہتے ہیں۔ بیت

امر وزچوں جمال توبے پردہ ظاہراست

درجرتم كه وعده فردا برائے چيست

ازجمه بيت

ظاہرے جب جال راب جاب آج جرت ہے پھر کہ وعدہ فردا کول ہوا تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يَقُولُونَ عَلُوًّا كَبِيرًا (الله تعالى اس بات ے جو كتے بيل بہت بى برتر ب) معلوم نہیں ان بو قوفوں نے حق تعالی کو کیا گمان کیا ہے اور اس کے حسن وجمال کو کیا تصور کیا ہے۔شاکد انہوں نے نہیں سار کہ اگر بالفرض اس کی مخلوق میں سے جو بہشت کا ایک بال بھی و نیامیں آپڑے۔ تو اس بال کی چک اور روشن کے باعث و نیامیں مجھی رات نہ آئے اور اند ھر اند چھائے اور حق تعالیٰ کی ایک ہی ججل ہے کوہ طور کا جل کرریزہ ریزہ ہونااور حضرت موی کلیم الله علی نبیناد علیه الصلوة والسلام کا باوجود اس قرب ومنزلت کے بیہوش ہو کر گریزنانص قر آنی ہے ثابت ہو چکا ہے۔ لیکن یہ بیو قوف ہروفت خداتعالی کوبے بردہ دیکھتے ہیں اور آخرت کے رویت کے وعدہ پر تعجب کرتے ہیں لَقَدِ اسْتَكْبَرُوْا فِیْ أَنْفُسِهِمْ وَعَتَوْا عُتُوا كَبِيرًا (انهول في الله نفول من تكبر كيااور سخت سركش موكة) علاء الل سنت وجماعت نے بوی کوششیں کی ہیں اور نقلی دلیلوں کے ساتھ مخالفوں کے سامنے آخرت کی رویت کو ثابت کیا ہے۔ کیونکہ اہل سنت وجماعت کے سواباتی تمام مخالف گروہ کیااہل ملت کیا غیر اہل ملت آخرت کی رویت کے قائل نہیں بلکہ اس کو محال عقلی سمجھتے ہیں۔اہل سنت وجماعت نے بھی اس کوبے کیف کہاہے اور عالم آخرت پر مخصوص رکھاہے۔ لیکن ان بوالہوسوں نے اس اعلے دولت کواس عالم فانی میں تصور کیا ہے اور اینے خواب وخیال پر خوش ہو رہے ہیں۔ رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَّهَيَّ أَنْهَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا (ياالله تواي پاس سے ہم يررحت نازل فرمااور ہمارے كام سے جملائى بهارے نصیب کر) وَالسَّلامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ التَّسْلِيْمَاتُ وَالصَّلْوَةُ أَتَمُّهَا وَأَكْمَلُهَا (سلام مواس شخص يرجس في مدايت اختيار كي اور حضرت محمد مصطفیٰ صلی الله علیه و آله وسلم کی متابعت کولازم پکڑا)

### مكتوب ۲۷

کا نکات کی حقیقت اور حضرت ایشان قدس سر ہاور صاحب فتوحات کے مکشوف کے در میان فرق کے بیان میں میر منصور کی طرف صادر فرمایا ہے:
یہ عرصہ کا نکات جو معائن و مشاہد ومنسط و مسطح وطویل وعریض خیال میں آتا ہے۔ حضرت شخ محی الدین بن عربی اور اس کے تابعد اروں کے نزدیک حضرت وجود ہے جس کے سواخارج میں پچھ موجود نہیں اور وہ حق تعالیٰ کی ذات کا وجود ہے۔ جس کو ظاہر وجود کہتے ہیں۔ یعنی وہ وجود جو اپنی وصدت اور بساطت پر ہے۔ صور علمیہ متکثرہ (جن کو باطن وجود کہتے ہیں اور اعیان ثابتہ سے

تعبیر کرتے ہیں) کے انعکاس اور تلبس کے باعث متکثر اور منبط اور طویل وعریض مخیل ہو تاہے اور فرماتے ہیں کہ اس صفحہ میں اور کسی لباس میں اور مختلف صور توں۔ شکلوں میں عام وخاص کا مشاہدہ محسوس حق تعالیٰ ہی ہے۔جو عوام کو عالم محسوس ہو تا ہے۔ حالا نکہ عالم ہر گز خانہ علم سے باہر نہیں آیااور وجود خارجی کی ہو نہیں پائی بلکہ ان علمیہ صور تول کے عکس ہیں۔ جنہوں نے حضرت وجود کے آئینہ میں ظاہر ہو کرخارج میں نمود پیدا کیا ہے اور عام کو وجود کے وہم میں ڈالا ہے۔ مولو ی جامی عليه الرحمة نے فرمايات رابيات

كر ديم تصفح ورقا بعد ورق جز ذات حق وشيون ذاتيه حق

مجموعه كون رابقا نون سبق حق که ندیدیم ونخواندیم درو

ہر برگ میں ہر ذرہ میں ہر صورت میں تقاکہ خدائے بررگ وبر تردیکھا

سارے عالم کو سبق پڑھ کر دیکھا اس کے ہرایک ورق کوالٹاکردیکھا

اور جو کھ اس فقیر کا مشوف اور معتقد ہے۔ وہ یہ ہے کہ یہ عرص عرصہ وہم ہے۔ اور یہ صور تیں اور شکلیں جواس عرصہ میں ہیں۔ ممکنات کی صورتیں اور شکلیں ہیں۔ جنہوں نے حق تعالیٰ کی صفت سے مرتب حس ووہم میں ثبوت واستحکام حاصل کیاہے اور اس صفحہ میں جو کچھ مشہود ومحسوس ہے۔ سب ممكنات كى قتم سے ب\_اگرچه بعض سالكول كووہ مشہود واجب كے ساتھ متوہم ہو تاہے اور حقيقت کے طور پر ظاہر ہو تا ہے۔ لیکن در حقیقت عالم کے افراد واقسام سے ہے۔ حق تعالی وراءالوراء ہے اور ہماری دیدودانش سے جدااور ہمارے کشف وشہود سے مبراہے۔ بیت

خلق راوجه کے نمایداو در کدام آئینہ در آیداو

كبوه خلقت كومنه وكهاتاب كونے آئينے مين آتاہے

حاصل کلام ہے کہ بیر عرصہ متوہم اس عرصہ خارجیہ کا ظل ہے۔جومر تبہ وجود تعالیٰ کے لائق ہے جس طرح کہ اس مرتبہ کا وجود اس مرتبہ کے وجود کا ظل ہے۔اس مرتبہ وہم کواگر اس اعتبارے کہ مرتبہ خارج کاظل ہے۔خارج بھی کہیں تو ہو سکتاہے جس طرح کہ وجودظلی کے اعتبارے اس کو موجود بھی کہتے ہیں۔ یہ عرصہ وہم عرصہ خارجی کی طرح واقعی اور نفس الامری ہے اور احکام صادقہ رکھتاہے اور وائمی معاملہ ای پروابسہ ہے جیے کہ حضرت مخبر صاوق نے اس کی نسبت خبر وی ہے۔اب ملاحظہ کرنا چاہے کہ ان دونوں مکثوفوں میں ہے کو نساحق تعالی کی تنزیہ و نقدیس کے زیادہ قریب اور لا نُق ہے اور

اس کی پاکبارگاہ کے لئے بہتر اور مناسب ہے اور ان دونوں میں ہے کو نسابدایت و توسط حال کے ساتھ مناسبت رکھتاہے اور کو نساانہ انہا کے حال کے مناسب ہے۔ کئی سالوں تک اس فقیر کا مکثوف و معتقد اول رہا ہے اور اس مقام میں بہت احوال عجیبہ اور مشاہدات غریبہ گزرے ہیں اور اس مقام سے بہت حظ حاصل کئے۔ آخر کار محف اللہ تعالی کے فضل سے معلوم ہوا۔ کہ جو کچھ دیکھا اور جانا گیا ہے۔ سب حق تعالیٰ کاغیر ہے۔ جس کی نفی لازم ہے۔ کچھ مدت کے بعد حق تعالیٰ کے کرم سے معاملہ نفی سے انتفا تک بیخ گیا اور وہ باطل جو اپنے آپ کو حق ظاہر کرتا تھا۔ دیدود انش سے گرگیا اور غیب الغیب کے ساتھ تعلق حاصل ہو گیا اور موہوم موجود سے اور حادث قدیم سے متمیز وجد اہو گیا۔جو مکثوف ثانی کا حاصل ہے۔ رہا گیا لاور موہوم موجود سے اور حادث قدیم سے متمیز وجد اہو گیا۔جو مکثوف ثانی کا حاصل ہے۔

در عرصه کا نئات باد فت فنهم بسیار گزشیتم بسر عت چوں سهم مشتیم همه چثم و ندیدیم درو جز قل صفات آمده ثابت درو هم ترجمه ریاعی

عرصہ عالم میں بہت غور کئے تیرکی مانند دنیا میں پھرے آنکھ بنے پھر بھی بجز ظل صفات اور نشان کچھ نہ جمیں اس کے ملے

ٱلْحَمْدُ لِلْهِ الَّذِی هَدَانَا لِهِذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِی لَوْلَا آنْ هَدَانَا اللَّهُ لَقَدْ جَاءَتُ رُسُلُ رَبَّنَا بِالْحَقِّ (الله تعالی کی حمدہے جس نے ہم کوہدایت دی اور اگروہ ہدایت ندویتا۔ توہم بھی ہدایت ندپاتے۔ بیشک ہمارے رب کے رسول سے ہیں) والسلام

### مکتوب ۲۸

اس مرتبه وہم کی تحقیق میں کہ جسم میں عالم وجود و نمودر کھتاہے۔ فقیر محمد ہاشم کشی کی طرف صادر فرمایا ہے:-

عالم کو موہوم کہتے ہیں۔ تواس کے یہ معنی نہیں۔ کہ عالم وہم کاتراشاہوااور بنایاہواہے عالم وہم کا بنایاہوا کی موہوم کہتے ہیں۔ تواس کے یہ معنی نہیں۔ کہ عالم وہم کاتراشاہوااور بنایاہوا ہے حق تعالی بنایاہوا کس طرح ہو سکتا ہے۔ جبکہ وہم بھی عالم کی قتم ہے ہے۔ بلکہ اس کے یہ معنی ہیں کہ حق تعالیٰ نے عالم کوم تبدوہ میں پیدا کیا ہے۔ اگرچہ وہم اس وقت وجود میں نہ آیا تھا۔ گر اللہ تعالیٰ کے علم میں تھا اور مرتبہ وہم نمود ہے بود سے مراد ہے۔ جس طرح کہ وہ دائرہ چو نقطہ جوالہ سے وہم میں پیدا ہوا ہے۔ نمود ہو جو تو تو مرات ہوں مرات ہے ہوں مطلق جل شانہ نے عالم کو اس مرتبہ میں پیدا فرما کر محض نمود کو ثبوت فرآت بخشااور غلط سے صحت میں لایااور کذب سے صدق میں لاکر نفس الامر بنایا۔ فاُو لَیْكَ یُبَدِّلُ اللّٰهُ مَسِينًا تِھِمْ حَسَنَاتِ (یہ وہ لوگ ہیں جن کی برائیوں کو اللہ تعالیٰ نیکیوں سے بدل دیتا ہے) مرتبہ موہوم میں میں تبد موہوم

ا یک عجب مرتبہ ہے۔ جس کو موجود کے ساتھ کچھ مزاحمت نہیں اور کوئی مقابلہ اور مدافعہ نہیں اور نہ جہات میں سے کوئی جہت ثابت کر تا ہے۔ نہ اسکے لئے کوئی حدونہایت پیدا کر تا ہے۔ دائرہ موہومہ کو نقطہ جوالہ موجودہ کے ساتھ کوئی مخالفت نہیں۔نداس کے لئے جہات میں سے کوئی جہت ثابت ہے۔نہ اس دائرہ کے حدوث سے اس نقطہ کی حدونہایت پیدا ہو گئی ہے۔ نہیں کہہ سکتے کہ نقطہ دائرہ کے دائیں ہے یابائیں یا آگے ہے یا پیچھے یااو پر ہے یا نیچے۔ یہ دائرہ ان جہات کو ان اشیاء کے لئے ثابت کر سکتا ہے۔جو اس کے مرتبہ میں ثبوت رکھتی ہیں۔ لیکن وہ چیز جو دوسرے مرتبہ میں ثابت ہے۔ دائرہ کواس کے ساتھ کوئی جہت ثابت نہیں۔ نیز اس دائرہ کے پیدا ہونے سے نقطہ کی کوئی نہایت پیدا نہیں ہوئی۔وہ ا پی پہلی ہی صرف حالت پرے۔وَلِلْهِ الْمَعْلُ الْاَعْلی (مثال اعلی الله تعالی کے لئے ہے) اس بیان وتمثیل سے واضح ہوجاتا ہے۔ کہ عالم کوصافع عالم کے ساتھ کیا تعلق ہے۔اس عالم کے ایجاد سے حق تعالی کو کوئی حدونہایت حاصل نہیں ہوئی اور حیات میں سے کوئی جہت ثابت نہیں ہوئی۔وہاں یہ نسبت کس طرح متصور ہوسکے۔ جبکہ اس مرتبہ عالیہ میں ان کانام و نشان بھی نہیں۔ جس سے نسبت کا تصور کیا جائے۔ بعض بد بختوں نے ہیو توفی کے باعث عالم اور صافع عالم کے در میان اس نسبت کا حاصل ہونااور ان جہات کا ثابت ہونا تصور کر کے حق تعالی کی رویت کی نفی کی ہے اور ان کو محال سمجھاہے اور اپنی جہل مركب اور تقديق كاذب كوكتاب وسنت يرمقدم كياب ان لوگول في مكان كياب - كه اگر حق تعالى و یکھاجائے۔ تو جہات میں سے کی جہت میں ہو گا۔نہ کہ ان کے ماسوااور اس سے حدو نہایت لازم آتی ہے اور تحقیق سابق سے معلوم ہو چکا ہے۔ کہ حق تعالی کو عالم کے ساتھ اس قتم کی کچھ نبت بھی ثابت نہیں۔خواہ رویت کو ثابت کریں۔ یانہ کریں کیونکہ رویت موجود ہے اور کوئی جہت ثابت نہیں۔ چنانچہ اس کی تحقیق ابھی کی جائے گی۔ شاید یہ لوگ نہیں جانتے۔ کہ یہ محظور واعتراض وجود عالم کے وقت بھی ثابت ہے۔ کیونکہ اس وقت صانع عالم عالم کی جہات میں سے کی جہت میں ہو گااور عالم کے ماوراء بھی ہوگا۔اس سے بھی حدونہایت لازم آتی ہے اور اگر عالم کے تمام جہات میں کہیں۔ تو پھر حدو نہایت کی نسبت کیا کہیں گے جوورائیت کولازم ہے۔ نیز جہت کا فساد نہایت کے استازام کے باعث ہے اور وہ خود لازم ہے۔اس منگی سے خلاصی تب ہوتی ہے۔جب صوفیہ کے قول کو اختیار کریں۔جو عالم کو موہوم کہتے ہیں اور جہت ونہایت کے اشکال سے چھوٹ جاتے ہیں۔ موہوم کہنے میں کوئی محظور محال لازم نہیں آتا۔ کیونکہ وہ موجود کی طرح احکام صادقہ رکھتاہے اور ابدی معاملہ اور دائمی رنج وراحت اس یر وابستہ کیا ہے۔ وہ موہوم اور ہے جس کے سوفسطائی بیر و قائل ہیں۔جو وہم کااختراع اور خیال کاتراش وخراش ہے۔ان دونوں میں بہت فرق ہے۔اب ہم اصل بات کو بیان کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ دائرہ

موہومہ کوجو نقطہ جوالہ سے پیدا ہوا ہے۔ اس نقطہ کے ساتھ کوئی جہت ثابت نہیں۔ وہ نقطہ اس دائرہ کی جہات سے باہر ہے۔ اگر بالفرض وہ دائرہ بخامہ بھر ہو جائے۔ تواس نقطہ کو بے جہت دیکھے گا۔ کیونکہ جہت ان کے در میان مفقود ہے۔ صورت نہ کورہ بالا میں بھی اگر دیکھنے والا ہمہ تن بھر ہو جائے اور حق تعالیٰ کو بے جہت دیکھے تواس کیا محظور و محال لازم آتا ہے مو من بہشت میں ہمہ تن بھر ہو کر حق تعالیٰ کو دیکھیں گے اور کوئی جہت ثابت نہ ہوگی۔ اولیاء کو تَحَلَّقُوْ ابِاحْکلاقِ اللهِ (الله تعالیٰ کے اظال سے مخلق ہو) کے بعوجب یہ وولت و نیا میں حاصل ہو جاتی ہے اور ہمہ تن بھر ہو جاتے ہیں۔ اگرچہ وہ رویت نہیں ہوتی۔ جو آخرت پر مخصوص ہے۔ لیکن رویت کا حکم رکھی ہے اور یہ جو کہا ہے کہ تَحَلَّقُوْ ابِاخْکلاقِ اللهِ کے موافق وہ اس لئے کہا ہے۔ کہ واجب تعالیٰ کے بارہ میں صوفیہ نے فرمایا ہے کہ حق تعالیٰ کی ذات کلہ بھر اور کلہ سمج اور کلہ علم ہے اور مخلقین با ظائی اللہ کوان صفات سے حصہ حاصل ہو تا تعالیٰ کی ذات کلہ بھر ان کی ہر ایک صفت بھی ان کی کلیت کے رنگ میں ظہور کرتی ہے۔ مثل ہمہ تن بھر ہوجاتے ہیں۔ آخرت میں تمام مومنوں کو یہ نبیت عطافر ماکر رویت کی دولت سے مشرف فرمائیں ہوجاتے ہیں۔ آخرت میں تمام مومنوں کو یہ نبیت عطافر ماکر رویت کی دولت سے مشرف فرمائیں ہوجاتے ہیں۔ آخرت میں تمام مومنوں کو یہ نبیت عطافر ماکر رویت کی دولت سے مشرف فرمائیں گے۔ انشاء الله سُبْحَانَهُ اَعْلَمُ بِحَقِیْقَةِ اللّٰ کوان (حقیقت حال کوالله سُبْحَانَهُ اَعْلَمُ بِحَقِیْقَةِ اللّٰ کوان (حقیقت حال کوالله تعالیٰ اس صورت میں کوئی محظور واشتیاہ لازم نہیں آتا۔ وَاللّٰهُ سُبْحَانَهُ اَعْلَمُ بِحَقِیْقَةِ الْحَالِ (حقیقت حال کوالله تعالیٰ اس صورت میں کوئی محظور واشتیاہ لازم نہیں آتا۔ وَاللّٰهُ سُبْحَانَهُ اَعْلَمُ بِحَقِیْقَةِ

# مكتوب ٦٩

شریعت کے التزام اور ارباب جمعیت کی صحبت کی ترغیب میں قاضی موی شوحین کی طرف صادر فرمایا ہے:-

جروصلوٰۃ اور تبلیخ وعوات کے بعد واضح ہو۔ کہ اس طرف کے فقراء کے احوال حمد کے لاکن ہیں۔ آپ کا صحیفہ شریفہ جو درویش رحم علی کے ہمراہ بھیجا تھا پہنچا۔ بہت خوش ہوا۔ حق تعالی آپ کو سلامت واستقامت عطا فرمائے۔ آپ نے نصیحتیں طلب فرمائی تھیں۔ میرے مخدوم سب سے اعلا نصیحت یہی ہے۔ کہ حضرت سید المرسلین علیہ الصلوٰۃ والسلام کے دین اور متابعت کو لازم پکڑیں۔ متابعت کی گئی قسمیں ہیں۔ ان میں ایک احکام شرعیہ کا بجالانا ہے۔ باتی اقسام کو فقیر نے ایک مکتوب میں متابعت کی گئی قسمیں ہیں۔ ان میں ایک احکام شرعیہ کا بجالانا ہے۔ باتی اقسام کو فقیر نے ایک مکتوب میں جو بعض دوستوں کے نام لکھا ہے۔ مفصل ذکر کیا ہے۔ فقیران کو کہے گا۔ کہ اس کی نقل انشاء اللہ آپ کو بھیج دیں۔ غرض اس طریق کے افادہ واستفادہ کا مدار صحبت پر ہے۔ صرف کہنا اور لکھنا ہی کا فی نہیں۔ حضرت خواجہ نقشبند قد س سرہ نے فرمایا ہے۔ کہ ہمار اطریقہ صحبت ہے۔ اصحاب کرام حضرت خیر البشر علیہ الصلوٰۃ والسلام کی صحبت ہی کی بدولت تمام اولیاء امت میں سے افضل ہیں اور کوئی ولی صحابی کر مرتبہ کو نہیں پہنچتا۔ اگرچہ اویس قرنی ہو۔ دوستوں سے التماس ہے۔ کہ سلامتی ایمان کی دعا کیا کریں مرتبہ کو نہیں پہنچتا۔ اگرچہ اویس قرنی ہو۔ دوستوں سے التماس ہے۔ کہ سلامتی ایمان کی دعا کیا کریں مرتبہ کو نہیں پہنچتا۔ اگرچہ اویس قرنی ہو۔ دوستوں سے التماس ہے۔ کہ سلامتی ایمان کی دعا کیا کریں

رَبَّنَا النِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيِيْ لَنَا مِنْ اَمْوِنَا رَشَّدًا (ياالله تواچْپاس سے ہم پر رحت نازل فرمااور مادے کام سے جھلائی ہمارے نصیب کر) رحم علی نے اب اپنی کایا بلیك لی ہے اور اصلاح کی طرف آرہا ہے۔ حق تعالی اس کو استقامت بخشے۔ والسلام

### مكتوب ٧٠

ارباب جمعیت کی صحبت کی تحریص و ترغیب میں مولانااسحاق ولد قاضی موسیٰ کی طرف صادر فرمایا ہے:-

اَلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كى حمد ب اور اس كے بر كزيره بندول پرسلام ہو) آپ کا مکتوب شریف جورحم علی درویش کے ہمراہ ارسال کیا تھا پہنچا۔ آپ کے ذوق و شوق کا حال پڑھ کر بہت مسرت ہوئی۔ علیحدہ کاغذ میں جو ظاہر شدہ ہوا واقعہ لکھا تھا۔ اس کے مطالعہ ے نہایت ہی خوشی ہوئی۔اس فتم کے واقعات مبشر ہیں۔ کوشش کرنی جائے۔ کہ قوت سے فعل میں آئیں اور گوش سے آغوش تک پہنچ جائیں۔ آج تقفیروں کا تدارک ممکن ہے۔ فرصت کوغنیمت جاننا چاہے اور تسویف و تاخیر پرنہ ڈالنا چاہئے۔حضرت خواجہ احرار قدس سرہ نے فرمایا ہے۔ کہ ہم چند درویش ایک جگہ جمع ہوئے۔اس ساعت کی نسبت جو جمعہ کے روز میں دعاکی قبولیت کے لئے مقرر ہے۔ گفتگو شروع ہوئی۔ کہ اگر میسر ہو جائے۔ تواس وقت حق تعالی سے کیامانگنا چاہئے۔ کی نے پچھ کہا۔ کسی نے کچھ۔ جب میری باری آئی۔ تو میں نے کہاکہ ارباب جمعیت کی صحبت طلب کرنی جائے۔ کیو نکہ اس میں تمام سعاد تیں حاصل ہوتی ہیں بعض مکتوبوں کی نقل کرے حامل رقیمہ ہذا کے ہمراہ جھیجی گئے ہے۔ حق تعالیٰ آپ کواس سے نفع دے۔ دوسرے یہ کہ برادرم شیخ کریم الدین مدت سے آیا ہوا ہے۔ شاید اسے احوال آپ کی طرف لکھے گا۔ دوستوں سے دعاکی امید ہے۔ رَبَّنَا اُتَّمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ (ياالله توجارے نور كوكامل كراور بم كو بخش\_ توتمام چيزول پر قادر ب) وَالسَّلامُ عَلَى مَن اتَّبَعَ الْهُداى وَالْتَزَمَ مُتَابَعَة الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ الصَّلُواتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ (سلام ہواس مخص پر جس نے ہدایت اختیار کی اور حضرت محمد مصطفیٰ علیہ کی متابعت کو لازم پکرا)

مكتوب ٧١

حقائق و دقائق موہوم لیعنی عالم اور موجود حقیقی لیعنی صانع عالم کے درمیان تمیز کرنے کے بیان میں جناب پیرزادہ خواجہ محمد عبیداللہ کی طرف صادر فرمایا ہے:-وَلِلْهِ الْمَثَلُ الْاَعْلٰی (مثال اعلیٰ اللہ تعالیٰ کے لئے ہے) نقطہ جوالہ جس سے دائرہ وہم میں پیدا ہوا ہے۔ جس طرح خارج میں موجود ہے وہم میں بھی موجود ہے۔ لیکن وہاں لیعنی خارج میں دائرہ کے روپوش کے بغیر ہے اور خارج ووہم میں موجود اس طرح نہیں کہ ہر مرتبہ میں وجود علیحہ ورکھتا ہے۔ ہر گز نہیں۔ بلکہ خارج میں بھی اور وہم میں صرف ایک ہی موجود ہے۔ جو وہاں لیعنی خارج میں دائرہ کے پردہ کے بغیر ہے اور یہاں لیعنی وہم میں دائرہ کے پردہ کے بغیر ہے اور یہاں لیعنی وہم میں دائرہ کے پردہ کے ماتھ اور یہ دائرہ موہومہ جو وہم میں نمود ہے بودر کھتا ہے اور حس کی غلطی سے پیدا ہوا ہے۔ اگر اس کو اس مرتبہ میں موجود کریں اور اثبات و تقر ردیں اور اس کو نمود بابود بنائیں۔ تو اس وقت حس کی غلطی سے نکل کر نفس الامر ہو جائے گا اور احکام صادقہ پیدا کرلے گا۔ پس اس دائرہ کے لئے وہم میں خقیقت بھی ہے اور صورت بھی۔ اس کی حقیقت تو وہی نقطہ جوالہ ہے۔ جس کے ساتھ دائرہ قائم ہے اور اس کی صورت اگر چہ اس حقیقت کا در اس کی خقیقت سے دور اور جدا بھی نہیں۔ یہ حقیقت کا در اس حقیقت کی عین نہیں۔ یہ حکی دائرہ میں محتیل کیا ہے۔ بیت مور اور جدا بھی نہیں۔ یہ حقیقت ہی عین نہیں۔ یہ خل کو اس نمود میں مخیل کیا ہے۔ بیت

خوشتر آن باشد که سر دلبران گفته آیدور حدیث دیگران

ترجمه بيت

جھلے گئے ہیں وہ دلبر کے اسرار کریں جو دوسر بولوگان کواظہار محضرت شخ محی الدین ابن عربی قدس مراس مقام میں کہتا ہے۔ اِن شِفْتَ قُلْتَ اِنَّهُ حَقَّ وَ اِنْ شِفْتَ قُلْتَ اِنَّهُ حَقَّ مِنْ وَجْهِ وَ خَلْقٌ مِنْ وَجْهِ وَ اِنْ شِفْتَ قُلْتَ اِنَّهُ حَقٌ وَانْ شِفْتَ قُلْتَ اِنَّهُ حَقٌ مِنْ وَجْهِ وَ خَلْقٌ مِنْ وَجْهِ وَاِنْ شِفْتَ قُلْتَ اِلْمُحْمِرَةِ قُلْتَ اِنَّهُ حَقٌ مِن وَجْهِ وَ خَلْقٌ مِنْ وَجْهِ وَ اِنْ شِفْتَ قُلْتَ اِللَّهُ حُقٌ مِن وَجْهِ وَ خَلْقٌ مِن وَجْهِ وَاِنْ شِفْتَ قُلْتَ اِللَّحُمْرَةِ اللَّهُ مَلْ وَ وَقَ كَهِ دِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن وَجْهِ وَان شِن اللَّهُ مَن وَجْهِ وَان شِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن وَجَه مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ

چونکه اوشد گوش و چشم ورست دیاء خیره ام بر چشم بندی خدا ترجمه بیت جب بهواده گوش و چشم ورست دیا چشم بندی دیکھ کر حیرال رہا

ر بمربید بیب برب اورو و ن و اس اور سال است به وتی ہے۔ جہال غیر واقع کو واقع ظاہر کیا جہاں غیر واقع کو واقع ظاہر کیا جہاں قدرت خداو ندی نے غیر واقع کو واقع کر دیا ہے اور احکام کاذبہ کو جو اس مر تبہ میں شابت سے صادقہ بنا دیا ہے حضرت شخ لَعَدِم الشَّمیَّزُ بَیْنَهُمَا (دونوں کے در میان تمیز کانہ ہونا) فرما تا ہے۔ حال تکہ عبد اور رب کے در میان پچاس ہزار سال کا راستہ ہے۔ آیت کر بمہ تَعْرُبُ الْمَالِیْکَةُ وَالدُّوْحُ وَاللَّهُو مُنَا مِنْ مِقْدَارُهُ خَمْسِیْنَ اَلْفَ سَنَةٍ (فرشتے اور روح اس کی طرف چڑھتے ہیں۔ اس دن میں جس کی مقد ارپچاس ہزار سال ہے) ہیں اس امر کی طرف اشارہ ہے۔ شخ بھی راستہ کی اس قدردور کی کا اقرار کر تا ہے۔ بہی وجہ ہے۔ کہ جرت کا قائل ہوا ہے۔ کوئی ہو قوف راستہ کی اس دور ک سے جن تعالٰ کو بعید نہ خیال کرے اور ایخ ہے دور نہ جانے۔ کیونکہ حق تعالٰ بندہ ہے اس کے اپ نفس ہے بھی قریب بلکہ اقرب ہے۔ بلکہ بعد ادار ک و معرفت کے اعتبار سے ہے۔ نہ کہ مکیان و مسافت کے اعتبار سے ہے۔ دائرہ کی طرف کی جو نکہ اس کی پشت کو میں مونت کے اعتبار سے ہے۔ نہ کہ مکیان و مسافت کے اعتبار سے ہونے کے اور اس کے رخ کو دومر کی طرف پھیر دیا ہے۔ اس کے اس کی پشت کو میں مونے کے باوروں کی طرف کی جو دور جاپڑی ہے اور اس کے رخ کو دومر کی طرف پھیر دیا ہے۔ اس کے اس کی یافت مبدء سے قریب ہونے کے باوجود دور جاپڑی ہے اور تم مونوں کے طے کرنے کے بعد واباتہ ہوئی ہے۔ ابیات قریب ہونے کے باوجود دور جاپڑی ہے اور تمام نقطوں کے طے کرنے کے بعد واباتہ ہوئی ہے۔ ابیات

اے کمان و تیر ہاپر ساختہ صید نزدیک تودور انداختہ ہرکہ دورانداز تراودور تر از چنیں صیداست او مجور تر

ترجمهابيات

اے کمان و تیر کو بالکل بنایا تونے پر صید تھانزدیک کیکن تونے ڈالادور تر WWW.Maktabah.012 جس قدر کوئی ہے دوراندازا تنادورہے اس طرح کے صید سے اتنابی وہ مجورہے ہاں جب تک بعد کی تکلیفیس نہ اٹھا کیں۔دولت قرب کی قدر معلوم نہیں ہوتی۔ مَا صَنعَ اللّهُ سُبْحَانهُ فَهُو خَيْر و (جو کچھ الله تعالی کرے وہی اچھا ہے) وَالسَّكُامُ عَلی مَنِ اتَّبَعَ الْهُدی (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی)

# مكتوب ۲۲

اس بیان میں کہ لشکر کی تلوینات ارباب جعیت کے لئے تمکین ہے اور اس استفسار کے جواب میں جو مولود خوانی کے بارہ میں کیا گیا تھا۔ خواجہ حسام الدین کی طرف صادر فرمایا ہے:-

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كى حمد إوراس ك بر كريده بندول پرسلام ہو) صحیفہ شریفہ جوازروئے کرم وشفقت کے اس فقیر کے نام لکھا تھا۔اس کے مطالعہ سے مشرف ہوا۔ اللہ تعالیٰ کی حمد اور اس کا احسان ہے کہ آپ صحت وعافیت سے ہیں اور دور افتادہ دوستوں کے حالات سے غافل نہیں ہیں اس طرف کے فقراء کے احوال واوضاع حد کے لا کُل ہیں۔ کہ عین بلا میں عافیت اور عین تفرقہ میں جعیت حاصل ہے وہ فرزند ودوست جو ہمراہ ہیں۔ان کے او قات بھی جھیت سے گزررہے ہیں اور ان کے احوال میں ترتی ہور ہی ہے۔ غرض الشکر ان کے حق میں خانقاہ مخص ہے۔ کہ لشکریوں کی عین تلوینات میں ان کو ممکین حاصل ہے اور عین مختلف گر فآریوں میں جواس مقام کو لازم ہیں ایک ہی مطلب کے گر فار ہیں۔ندان کے ساتھ کی کا تعلق ہے ندان کو کی سے واسطد اس کے علاوہ بے اعتبار و عبس وقید میں گر فتار ہیں۔ یہ ایک قید ہے۔ جس کے عوض خلاصی کوکوڑی کے برابر نہیں لیتے۔ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ سُبْحَانَهُ وَالْمِنَّةُ عَلَى ذَٰلِكَ وَعَلَى جَمِيْع نِعَمَاتِهِ (اس نعمت براور الله تعالى كى تمام نعمول براس كى حمد اور احسان ب)مير ، مخدوم فُرَّةَ الْعَيْنَيْنِ (لینی دونوں فرزندوں) کی طرف خط تھیجے سے مقصود ان بعض نعمتوں کے فوت ہو جانے پر اظہار افسوس تھا۔ کہ وطن میں جن کے حاصل ہونے کی امید تھی اور لشکر میں آنااور صحبت رکھنا آپ کی صلاح پروابستہ ہے۔ کیونکہ آپ لشکر اور لشکریوں کے اوضاع واحوال کو بہتر جانتے ہیں اور اس مقام کا نفع ضرر اچھی طرح پیچائے ہیں۔ آپ نے لکھا تھا۔ کہ اگر تم لکھو کہ آفات سے محفوظ ہول گے۔ تو آجائيں۔ ٱلْغَيْبُ عِنْدُ اللهِ (غيب الله تعالى كومعلوم ب) الله تعالى كى حد ب-كم باوجوديد كم ارباب تفرقہ سے بہت میل جول ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ کے کرم سے ہمراہیوں میں سے کی کو بھی اب تک تفرقہ کی آفت نہیں پیچی اور مطلب سے نہیں روکا۔ نیز آپ نے مولود خوانی کے بارہ میں لکھا تھا۔ کہ

قرآن مجید کو خوش آواز سے پڑھنے اور نعت و منقبت کے قصائد کو خوش آوازی سے پڑھنے ہیں کیا مضائقہ ہے۔ ہاں قرآن مجید کے حروف کی تحریف اور ان کا تغیر تبدل اور مقامات نغه کی رعایت اور اس طرز پر آواز کا پھیر نااور سر نکالنااور تالی بجانا وغیرہ وغیرہ جو شعر ہیں بھی ناجائز ہیں۔ سب ممنوع ہیں۔ اگراس طرح پرپڑھیں۔ کہ کلمات قرآنی میں تحریف واقع نہ ہواور قصیدوں کے پڑھنے میں بھی شرائط نہ کورہ بالا خابت نہ ہوں اور وہ بھی کسی غرض صحیح کے لئے تجویز کریں۔ تو کوئی ممانعت نہیں۔ میرے مخدوم فقیر کے ول میں آتا ہے۔ کہ جب تک آپ اس دروازہ کو بالکل بند نہ کریں گے۔ میرام ہوں نہیں رکیں گے۔ آگر آپ تھوڑا بھی جائزر کھیں گے۔ تو بہت تک آپ اس دروازہ کو بالکل بند نہ کریں گے۔ او الہوس نہیں رکیں گے۔ آگر آپ تھوڑا بھی جائزر کھیں گے۔ تو بہت تک چینے جائے گا۔ قلیللہ یُفضِنی الیٰ گینیو و (تھوڑا بہت کی طرف لے جاتا ہے) مشہور قول ہے۔ والسلام

### مكتوب ٧٣

صفت حیات کے اسر ار میں جو علم سے برتر ہے اور اس بیان میں کہ علم جس طرح صفات زائدہ سے بھی ہے۔ اس طرح دوسری صفات زائدہ سے بھی ہے۔ اس طرح دوسری صفات کا حال ہے۔ خدوم زادہ خواجہ محمد سعید کی طرف صادر فرمایا ہے: -

حضرت شخ می الدین قد س سر ہاوراس کے تابعین نے جو تنزلات خسد لکھے ہیں۔ تعین اول سے ان کی مراد حضرت علم کا اجمال ہے اور اس کو حقیقت محد یہ بھی کہتے ہیں اور اس یقین کے کشف کو بخل ذات جانتے ہیں اور قعین کے اوپر لا تعین سجھتے ہیں۔ جو ذات بحت اور تمام نسبتوں اور اعتباروں سے مجرد اور حمام شبہ ہے۔ پوشیدہ نہ رہ کہ شان العلم کے اوپر شان الحیاۃ ہے۔ جس کے تابع علم ہے اور وہ تمام صفات کا اصل ہے خواہ علم ہو خواہ غیر علم حصولی ہویا حضوری۔ یہ شان الحیاۃ بڑی عظیم الشان شان ہے۔ دوسر کی صفات وشیون اس کے مقابلہ میں ایسے ہیں جیسے نہریں دریا کے مقابلہ میں تجب کہ شخ برز گوار نے اس وسیع مملکت کی سیر نہیں کی ہے اور ان علوم و معارف کے باغوں سے پھول نہیں پخے یہ شان اگرچہ حق تعالی کی ذات کے بہت ہی قریب ہے اور جہالت اور عدم ادر ال کے بہت ہی مناسب یہ بین چو نکہ تنزل وظلیت کی ہمیز ش رکھتا ہے۔ اس لئے کم و بیش معرفت و علم کے مقام سے ہے۔ لیکن چو نکہ تنزل وظلیت کی ہمیز ش رکھتا ہے۔ اس لئے کم و بیش معرفت و علم کے مقام سے ہے۔ لیکن چو نکہ تنزل وظلیت کی ہمیز ش رکھتا ہے۔ اس لئے کم و بیش معرفت و علم کے مقام سے ہے۔ لیکن چو نکہ تنزل وظلیت کی ہمیز ش رکھتا ہے۔ اس لئے کم و بیش معرفت و علم کے مقام سے ہے۔ بین چو نکہ تنزل وظلیت کی ہمیز ش رکھتا ہے۔ اس لئے کم و بیش معرفت و علم کے مقام سے ہے۔ اس مقام کا حظ صاصل کیا ہو گا۔ اس طرح کے بیچون بعدوں کود واعتبار سے بعد مسافت کہہ سکتے اخیر میں اس مقام کا حظ صاصل کیا ہو گا۔ اس طرح کے بیچون بعدوں کود واعتبار سے بعد مسافت کہہ سکتے ہیںیا میان عبارت کی تنگی کے باعث بو عالم مثال میں بعد میان صورت کے باعث جو عالم مثال میں بعد میافت کے طور پر مشہود ہو تی ہے۔ یہ شکاف کیل عِلْم اُلْ الله مَا عَلَمْ مَنْمُ اللّٰ اللّٰمَ مُنْمُ اُلْ اللّٰمَ اللّٰمُنَا اللّٰمُنَا اللّٰمُنَا اللّٰمُن اللّٰمَ کُلُون کُل

الله توپاک ہے۔ ہم کو کوئی علم نہیں۔ گرجس قدر تونے ہم کو سکھایا۔ تو جانے والا اور حکمت والا ہے) وَالسَّلامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى (سلام ہواس شخص پرجس نے ہدایت اختیار کی) فصل بالخیر

اس بیان سے لاڑم آیا۔ کہ علم مرتبہ حیات میں جواس کے اوپر ہے ثابت نہیں خواہ علم حصولی ہو۔
خواہ علم حضوری۔ جب مرتبہ حیات میں علم ثابت نہ ہوا۔ تو مرتبہ ذات عزشانہ میں کس طرح ثابت ہو
گا۔ جو فوق الفوق ہے اور جب علم ثابت نہ ہوا۔ تو اس کی نقیض ثابت ہوگی۔ تعَالٰی اللّٰهُ سُبْحَانَهُ عَنْ ذَلِكَ عُلُوّا کَیِیْرًا (اللّٰہ تعالٰی اللّٰهُ سُبْحَانَهُ عَنْ ذِلِكَ عُلُوّا کَیِیْرًا (اللّٰہ تعالٰی اس سے بہت ہی برترہے) اس اشکال کا حل ایک دقیقہ کے پہچانے پر منی ہے۔ جس کو آج تک اولیاء اللہ میں سے کسی نے بیان نہیں کیا۔

جانتاجائے کہ حق تعالیٰ کاعلم مثلاً جس طرح صفات ثمانیہ هیقیہ زائدہ میں ہے ہے۔ جیسے کہ اہل حق نے فرمایا ہے۔ ای طرح شیون واعتبارات ذاتیہ غیر زائدہ میں سے بھی ہے۔ قتم اول چو تکہ ذات پر صفات زائدہ سے ہے۔ تواس کا متعلق بھی ذات کے ماسواہے۔خواہ عالم ہویا صفات زائدہ واجبی۔ کیونکہ جو چیز ظلیت کے داغ سے آلودہ ہے اور جس نے اسم زیادتی پیداکیا ہے۔ حضرت ذات تعالی کے مرتبہ مقدسہ کے لاکن نہیں اور اس جناب پاک کے ساتھ اس کا کچھ تعلق نہیں۔ خواہ وہ علم حصولی ہویا حضوری۔اگر حضوری ہے تووہ بھی حضرت ذات کے ظلال میں ہے کسی ظل کے متعلق ہے۔اگرچہ اس نے علم وعالم ومعلوم کے درمیان اتحاد پیدا کیا ہے۔ کیونکہ بیر مر تبہ اتحاد بھی مرتبہ مقدسہ ذات کے ظلال میں سے ایک ظل ہے۔نہ کہ اس کا عین۔اگرچہ بعض نے اس کی عینیت یعنی ہونے کا گمان کیا ہے۔ دوسری فتم جوشیون ذاتنہ غیر زائدہ ہے ہے۔اس کا متعلق صرف حضرت ذات ہے اور ماسوائے ذات کے ساتھ تعلق پیدا کرنے سے برترہ۔ حاصل کلام یہ کہ وہ علم جوزا کدہ ہے اس کا تعلق ماسوائے ذات تعالیٰ تک محدود ہے اور وہ علم جوزا کدہ نہیں اور مجر داعتبار ہی ہے۔اس کا تعلق صرف حضرت ذات پر مو قوف ہے اور وہ علم جو حضرت ذات تعالیٰ میں منتفی ہے۔ وہی علم زائدہ ہے۔ جو اس مرتبہ مقد سہ کے لاکق نہیں۔ کیونکہ وہ شان علم غیر زائدہ کا ظل ہے۔اس علم زائدہ کے انتفاہے اس کی نقیض یعنی جہل کا ثبوت لازم نہیں آتا۔ کیونکہ جب علم جو صفات کا ملہ سے ہے وہاں گنجائش نہیں رکھتا۔ تواس کی نقیض جوسر اسر نقص ہے۔ کیا گنجائش رکھتی ہے کہ اس بار گاہ میں دخل پائے غرض بیہ دونوں نقیصیں اس بارگاہ سے مسلوب ہیں اور اس میں کوئی محذور و محال نہیں۔ ایک عارف کہتا ہے۔ عَرَفْتُ رَبِّی بِجَمْع الأضداد (میں نے اپ رب کو اضداد کے جمع ہونے سے پہانا) گویاس مقام اقدس کے بلند مرتبہ ہونے کے باعث ان دونوں نقیضوں میں ہے ایک بھی وہاں تک نہیں پہنچتی۔ جب تمام نسبتیں اور اعتبارات اس بارگاہ میں مسلوب ہیں تو علم اور عدم علم بھی جو نسبتوں کی قتم سے ہیں۔مسلوب ہوں

گے۔وہ ممکن ہی ہے۔جس کو نسبتوں اور اعتباروں سے چارہ نہیں اور آس میں نقیض کا جمع ورفع نہیں نسبتوں اور اعتباروں کا پیدا کرنے والا تمام نسبتوں اور اعتباروں سے منزہ ہے۔اس مقام میں حاضر پر غاب یعن ممکن پر حق کا قیاس کرنا ممتنع ہے۔ یایہ کہ ہم کہتے ہیں کہ علم خاص کے انتفاءے علم مطلق کا عدم لازم نہیں آتا۔ بلکہ علم خاص کاعدم لازم آتا ہے۔ جس میں ظلیت کی آمیزش ہے اس صورت میں بھی کوئی محذور لازم نہیں آتااور تقیصین کاار تفاع نہیں ہوتا۔ فَافْهَمْ جانا جا ہے کہ وہ علم جوذات تعالی کے شیون سے ہے۔اس علم کے ساتھ جو صفات زائدہ سے بچھ مناسبت نہیں رکھتا۔اگر چہ اس علم کا اصل وہی علم ہے۔ کیونکہ صفت زائدہ شان ذاتی کا ظل ہے۔ وہاں انکشاف ہی انکشاف ہے اور عین حضور میں حصول ہے اس علم کے درجہ کی بلندی کے باعث جہل اس کے مقابل نہیں آسکتااور اس کی نقیض نہیں بن سکتا۔ برخلاف صفت علم کے کہ جس کی نقیض میں جہل قائم ہے۔اگرچہ اس کاو قوع غیر جائز اور خطاہے۔ نقیض کا بیماخمال اس کے انحطاط اور پستی کا باعث ہواہے اور اس نے جناب پاک کے تعلق ہے اس کوروک رکھا ہے۔ کیونکہ اس بارگاہ مقدس میں کسی کمال کی نقیض کا احمال نہیں ہو سکتا۔خواہ کوئی کمال ہو وہ قدرت جواس مرتبہ مقدسہ میں ثابت ہے۔ وہ وہی ہے جس کے مقابلہ میں عجز نہیں برخلاف صفت قدرت کے جو نقیض کا اخمال رکھتی ہے۔ اگرچہ واقع نہیں ہے۔ تمام شیون اور صفات واجبدای قیاس پر ہیں۔ جب شان العلم کو صفت العلم سے کچھ مناسبت نہیں۔ تو مخلو قات کے علم کواس شان عظیم الثان کے ساتھ کیانسبت ہو گی اور اس مرتبہ مقدسہ کے ساتھ کیامنا سبت و تعلق متصور ہو گا۔ ہاں اگر بندہ نوازی فرمائیں اور مخلوق کے ناقص انکشاف کو انے انکشاف سے روش کریں اور فناءاتم کے بعداینے پاس سے بقاء اکمل بخشیں۔ تو پھر ہو سکتا ہے کہ اس مرتبہ مقدسہ کے ساتھ تعلق بیچون حاصل ہواور وہاں تک پہنچ جائیں۔ جہاں اصل بھی کو تاہی کرے اور اصل کے زینہ سے اصل الاصل کے ساتھ واصل ہو جائیں۔ یہ خصوصیت بنی آدم ہی کومر حمت ہوئی ہے اور انہی کے لئے ترقی کاراستہ كلاب-اصل سے بھى گزرجاتے ہيں۔بلكماصل الاصل سے گزر كروباں تك بينج جاتے ہيں-كماصل مِعى ظُل كَى طرح راسته مِن ره جاتا جد ذلك فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيْهِ مَنْ يَشَآءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْل الْعَظِيْم (بدالله تعالى كافضل م-جس كوچا بتام ويتام الله تعالى بوے فضل والام)

# مكتوب ٧٤

صاحب فصوص کی اس کلام کی شرح میں جو مجلی ذات کے بارہ میں فرمائی ہے اور اس بارہ میں حضرت ایشاں قدس سرہ کی خاص تحقیق ورائے کے بیان میں حضرت مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم (قدس سرہ) کی طرف لکھا ہے۔ لیکن حوادث ایام کے باعث سے مکتوب

شريف ناتمام رباب:-

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كى حد ب اور اس كے بر كزيده بندوں پر سلام ہو) شیخ محی الدین بن عربی قدس سرہ نے فرمایا ہے۔ کہ مجلی ذات متجلی کهٔ کی صورت میں ہوتی ہے۔ کیونکہ مجلی کہ حق کے آئینہ میں اپن ہی صورت کود یکھا ہے۔ نہ کہ حق کواور نہ ہی حق کود کھ سكتاب-حق كے آئينہ سے مرادوہ شان ذاتی ہے۔ جس كاظل وہ اسم زائد ہے۔جو متجلى له كامبدء تعين ہے۔ کیونکہ ہر ایک اسم زائد کے لئے جو مخلو قات کے تعینات میں سے ہر ایک تعین کا مبدء ہے مرتبہ ذاتیہ میں اس کااصل ثابت ہے اور بیرشان وہ ہے جوذات میں مجر داعتبار ہے جیسے کہ کئی جگداس کی شحقیق ہو پھی ہے اور اس سے مراد مطلق ذات نہیں کیونکہ مطلق مقید کا آئینہ نہیں ہو سکتا چونکہ آئینہ بھی اس صورت كى طرح جواس ميں ثابت ب مقيد ب اوراس صورت كااصل الاصل ب اس لئ آئينه مجلى لله کی نظر میں اس کی اپنی ہی صورت کے موافق جو آئینہ میں موجود ہے۔ جلی کر تاہے نہ صورت سے کم ہو تاہے۔ندزیادہ کیو نکہ اس مر دبیہ میں کہ جس میں جلی واقع ہوئی ہے۔ اس شان کی جلی اور اس کا ظہور سوائے اس صورت کے کہ جس پر متجلی لَاہُ ہے نہیں ہو تالیکن اس صورت میں اس شان کا ظہور اس کی غنااور عالم کے ساتھ عدم تعلق کے باعث اس اسم ظلی کے وسیلہ پر وابستہ ہے۔ جو صورت متجلی لَهُ کامبدء تعین ہے یہ آئینہ مقدسہ تمام آئینوں سے الگ ہے۔ کیونکہ ان آئینوں میں صورت کا ظہوران کے گوشوں میں سے کسی گوشہ میں ہو تاہے اور آئینے ان صور توں میں جوان میں حلول کرتی ہیں بعینہ اور پورے طور پر ظہور نہیں کرتے اس کئے کہ دونوں میں مخالفت ہوتی ہے۔ برخلاف اس آئینہ مقدسہ کے کہ نہاس میں صورت حلول کرتی ہے اور نہاس کے کونوں میں سے کسی کونے میں حاصل ہوتی ہے۔ کیونکه اس بارگاه میں کوئی حالیت ومحلیت نہیں اگر چہ حسی ہواور اس مرتبہ مقد سه میں کوئی تبعض و تجزی نہیں اگرچہ وہمی ہو۔ بلکہ یہ آئینہ مقدسہ کلی طور پر متجلی لَهُ کی صورت پر ظہور کر تا ہے۔ ای واسطے بیہ آئینہ اس وقت آئینہ بھی ہو تاہے اور صورت بھی۔ پس متجلی لَهُ نے حق کے آئینہ میں جس سے مرادوہ شان ذات ہے۔ جس نے متجلی لد کی صورت میں ظہور کیا ہے۔ اپنی صورت کے سوا کچھ نہیں دیکھااورا اس نے حق مطلق اور شان خاص کو تنزیمی اور تقدیمی طور پر نہیں دیکھااور نہ ہی اس کو دیکھ سکتا ہے۔ یہ ہے شیخ کی رائے اور تحقیق جس میں اس نے تنزیبی رویت کے امکان کی نفی کی ہے اور ان ظہورات میں جو جامہ لطیفہ کی مانند ہیں تمثل ومثال کے طور پر رویت کو ثابت کیا ہے۔ حالا نکہ یہ تحقیق اس تحقیق کے مخالف ہے۔ جس پر علماءاہل سنت و جماعت کا اتفاق ہے۔ کہ حق تعالیٰ کی رویت و نیامیں جائز ہے۔ لیکن غیر واقع ہے اور آخرت میں بلاکیف حق اور واقع ہے۔ کسی شمشل و مثال میں نہ ہو گی۔ بیت وَإِذْرَاكِ وَضَرْبِ مِنْ مِثَالِ

يَرَاهُ الْمُؤْمِنُوْنَ بِغَيْرِ كَيْفٍ

زجمه بیت

مومن خداکود یکھیں گے جنت میں خوش خصال بے کیف و بے شاہت و بے شہ و بے مثال

کیونکہ تمثل کی رویت کیف کی رویت ہے جق تعالیٰ کی نہیں۔ بلکہ مخلوق کی رویت ہے۔ جس کو حق تعالیٰ
نے تمثل و مثال کے طور پڑا بجاد اور ظاہر کیا ہے۔ کیونکہ تمثل و مثال اور تو ہم و خیال مب اس کی مخلوق ہیں۔ حق تعالیٰ ان سے وراء الوراء ہے۔ ان بڑے بڑے عار فوں پر تعجب آتا ہے۔ جو تنزیہ کو چھوڑ کر تشبیہ پر اور قدیم کی طرف سے ہٹ کر حادث پر تسلی کئے بیٹے ہیں اور مثال و تمثل پر کفایت کی ہے۔ میرے خیال میں بیہ سب پھھ اس مرض کا نتیجہ ہے۔ جو ان کو تو حید واتحاد کے قائل ہونے اور عالم کو حق تعالیٰ کا عین کہنے سے بیدا ہوئی ہے۔ یہی وجہ ہے۔ کہ افراد عالم میں سے ہر ایک فرد کی رویت کو اس اتحاد کے باعث حق تعالیٰ کی رویت جانے ہیں۔ ان میں سے بحض اس طرح کہتے ہیں۔ بیت امر وزچوں جمال تو بے پردہ ظاہر است در چرتم کہ وعدہ فرد ابرائے جیست

زجم بيت

ظاہر ہے جب جمال ترابے جاب آج جرت ہے پھر کہ وعدہ فردا ہے کس لئے کین شخ نے ان افراد عالم میں سے خاص جامع فرد کو خاص کیا ہے جو شمشل کے طور پر حاصل ہوا ہے۔ گر یہ بھی بے سود ہے۔ گویا شخ قد س سرہ کتاب و سنت اور علماء کے اقوال سے واقف ہو نے کہ باعث رویت کے اطلاق کر نے اور ان کی رویت کو مطلق طور پر چی تعالی کی رویت جانے کی برائی سے آگاہ ہو کراس طرف گیا ہے۔ لیکن پھر بھی سکر اور تو حید کے غلبہ حال کے باعث تشبید کی تنگی سے مطلق طور پر خبیں نکلااور مفر د طور پر تنزیر کے کمالات کو حاصل نہیں کر سکا۔ بلکہ شخ نے خیال کیا ہے کہ مشبہ یعنی تشبید والے کی طور حمزہ صرف یعنی تنزیبہ والا بھی قاصر اور نا قب اور چی تعالی کو محدود کرنے والا ہے۔ اس لئے تنزیبہ مضل کی طرف ہو جائے۔ لیکن ظاہر ہے ہے۔ اس لئے تنزیبہ خص کی طرف ہو جائے۔ لیکن ظاہر ہے ہے۔ اس لئے تنزیبہ غارج میں معدوم ہے۔ اس کے نزدیک صرف تنزیبہ بی خارج میں موجود ہے۔ اور ایک کو دوسر نے کا عین کہنے میں موجود ہے۔ اس کے نزدیک صرف تنزیبہ بی خارج میں موجود ہے۔ لیکن ظاہر ہے کہن وجود خارجی عدم خارجی کے قیاس پر ایک دوسر سے کا محدود مقید نہ ہوگا۔ کیو تکہ عدم وجود کا محدود کرنے والا ہے کیونکہ وجود مع العدم اس طرح تھی کر تا۔ کہ کمال وجود وعدم کے جمع ہونے اور ایک دوسر سے کا مقید نہیں۔ اگر عدم وجود کی ایک دوسر سے کا مقید نہیں۔ اگر عدم وجود کا مقید نہیں۔ اگر عدم وجود کو ایک دوسر سے کا مقید نہیں۔ اگر عدم وجود کا محدود ہوتا۔ تو چاہئے تھا۔ کہ اس طرح تھی کر تا۔ کہ کمال وجود وعدم کے جمع ہونے اور ایک دوسر سے کا مقید نہیں۔ اگر عدم وجود کا ور ایک دوسر سے کا مقید نہیں۔ اگر عدم وجود کا ور اور کو کو ایک دوسر سے کا مقید نہیں۔ اگر عدم و حود کر تا۔ کہ کمال وجود وعدم کے جمع ہونے اور ایک دوسر سے کا مقید نہیں۔ اگر عدم حود کر تا۔ کہ کمال وجود وعدم کے جمع ہونے اور ایک دوسر سے اس کو دوسر سے کا مقید نہیں۔ اگر عدم کے جمع ہونے اور ایک دوسر سے کا دوسر سے اور عدم کے جمع ہونے اور ایک دوسر سے کا دوسر سے اور کو دوسر سے کا دوسر سے اور کو دوسر سے کا دوسر سے اور کو دوسر سے کارک دوسر سے دوسر سے اور کو کی ایک دوسر سے دوسر سے دوسر سے اور کو کی ایک دوسر سے دو

کے عین ہونے میں ہواور یہ سفیطہ ظاہرہ لیعنی تکمااور باطل خیال ہے۔ پس ثابت ہوا کہ تنزیہ صرف قائل ہونا حق تعالیٰ کے لئے محد و نہیں اور نہ ہی تنزیہ و تشیبہ کے جمع کرنے میں کچھ کمال ہے۔ بلکہ اس میں مرامر نقص ہے اور نا قص کو کامل کے ساتھ ملانا ہے اور معلوم ہے کہ نا قص وکامل ہے مرکب بھی نا قص ہو تاہے۔ باتی رہایہ امر کہ وہ معلومہ صور تیں جن کو شخ اعیان ثابتہ کہتے ہیں۔ وہ حق تعالیٰ کے علم میں ثابت ہیں۔ اس ہے بھی موجو و خارجی کی تحدید لازم نہیں آتی۔ تاکہ دونوں کے در میان (لیعنی حق میں ثابت ہیں۔ اس ہے بھی موجو و خارجی کی تحدید لازم نہیں آتی۔ تاکہ دونوں کے در میان (لیعنی حق میں موجود خارجی کی تحدید ویسا نعالیٰ اور معلومہ صور توں کے در میان) اتحاد عینیت کا حکم کیا جائے۔ کیو تکہ موجود خارجی کی تحدید ویسا ہی موجود خارجی کی تحدید ویسا کی موجود خارجی کی تحدید ویسا کی موجود خارجی کی تحدید ویسا کی دومر اجب مختلف ہیں۔ کیا نہیں جانے کہ علم میں شریک باری تعالیٰ کا تصور اور شہوت ہونا تاکہ اس پر محال ہونے کا حکم کیا جائے۔ باری تعالیٰ کاجو خارج میں موجود ہم ہر گز مز احم و محد دو مقید نہیں۔ اس پر محال ہونے کا حکم کیا جائے۔ باری تعالیٰ کاجو خارج میں موجود ہم گز مز احم و محد دو مقید نہیں۔ حس کے دفح کرنے میں نامناسب حلیے بہانے کئے جائیں اور کہاجائے کہ ایک دوسرے کا عین ہے۔ اب محمل کے خارکے کہا تھی مارے تھیں۔ برجو کرنے جی بنان کیا ہے اس کا حاصل ہیہ ہم شخ کی کام کی طرف جو اس نے تھی ہم میں۔ اس کے اس کا حاصل ہیہ ہم شخ کی کھی نہیں۔ اس سے او پر عروح حاصل کے ذکر کے بعد چو کچھ بیان کیا ہم اس کی آگے سوائے عدم محض کے کچھ نہیں۔ اس سے او پر عروح حاصل کے در حدے بڑھ کرا میل اور کوئی مقام نہیں۔

#### مكتوب ٧٥

عجل افعال و حجلی صفات و مجلی ذات کے بیان میں فقیر محمد ہاشم کشمی کی طرف صادر

برادرم محمہ ہاشم کشمی کو واضح ہو کہ تجلی افعال سے مرادیہ ہے۔ کہ سالک پر حق تعالیٰ کے فعل کا اس طرح ظہور ہو۔ کہ سالک بندوں کے افعال کو اس فعل کے ظلال دیکھنے اور اس فعل کو ان افعال کا اصل معلوم کرے اور ان افعال کا قیام اس فعل واحد کے ساتھ پہچانے اس تجلی کا کمال ہیہ ہے کہ یہ ظلال اس کی نظر سے بالکل پوشیدہ ہو کراپنے اصل کے ساتھ ملحق ہو جائیں اور ان افعال کے فاعل کو جماد کی اس کی نظر سے بالکل پوشیدہ ہو کراپنے اصل کے ساتھ ملحق ہو جائیں اور ان افعال کے فاعل کو جماد کی طرح بے حس و حرکت معلوم کرے اور جو پچھ توحید وجودی والوں نے جو اشیاء کے عین ہونے کے قائل ہیں اور ہمہ اوست کہتے ہیں۔ اس مقام میں کہا ہے اور بندوں کے بیثار افعال کو ایک ہی فاعل جل شانہ کا فعل جانا ہے اور ان افعال کا اپنے فاعلوں کی طرف منتسب ہونے کا اختفاہے اور ان افعال کا فاعل واحد کی طرف منتسب ہونے کا اختفاہے اور ان افعال کے ساتھ ملحق واحد کی طرف منتسب ہونے کا حدوث ہے۔ نہ کہ نفس افعال کا انتخفا اور ان کا اپنے اصل کے ساتھ ملحق

مونا ـ شَتَّانَ مَابَيْنَهُمَا وَأَنْ يَكَادَ أَنْ يَخْفَى عَلَى الْبَعْضِ (ان دونول مين بهت فرق ب اور قريب ہے کہ بعض پر پوشیدہ رہے) جل صفات سے مرادیہ ہے کہ سالک پر حق تعالی کی صفات کا ظہور اس طرح پر ہو۔ کہ بندوں کی صفات کو حق تعالیٰ کی صفات جانے اور ان کا قیام ان کے اصول کے ساتھ معلوم کرے۔علم ممکن کو علم واجب کا ظل اور اس کے ساتھ قائم جانے۔اس طرح اس کی قدرت کو حق تعالی کی قدرت جانے اور اس کا قیام اس کے ساتھ تصور کرے۔ اس تجلے کا کمال یہ ہے کہ یہ ظلال صفات سب کے سب سالک کی نظرے مختفی ہو کراپے اصول سے مل جائیں اور اپنے آپ کو کہ ان صفات سے موصوف تھا جماد کی طرح بے حیات وب علم جانے اور اپنے آپ میں وجود اور وجود کے توالع كمالات كاكوئى الرنديائ ندومال اسكاذ كررب نه توجدنه حضورنه شهود اصل سے لاحق مونے كے بعد اگر توجه بوخود بخود متوجه باور اگر حضور بوخود بخود حاضر ب\_اس مقام سے سالك كانعيب يد ب كراس كوحقيقت فناور نيستى حاصل موجاتى باوران كمالات كانتساب جن كواي خیال میں اپنی طرف منسوب کرتا تھا منتفی ہو جاتا ہے اور اس امانت کو کہ جس کو تہمت و کذب ہے اپنی طرفے سے خیال کر تا تھا۔ امانت والوں کے حوالہ کر دیتا ہے اور کلمہ اناکا مورد و محل یہاں تک زائل ہو جاتا ہے۔ کہ اگر اس کوبقاء باللہ بھی مشرف کر دیں۔ تو پھر بھی اناکا مورد نہیں ہو سکتااور اپنے آپ کوانا کے ساتھ تعبیر نہیں کر سکتااور اگر چہ اپنے آپ کووہی اصل معلوم کر تا ہے۔ لیکن پھر بھی اس اصل پر کلمہ اناکااطلاق میسر نہیں ہوسکتااورا پے آپ کواپے اصل کاعین نہیں کہہ سکتا۔ کیونکہ خودیاس سے برطر ف اور انانیت زائل ہو چکی ہوتی ہے۔اناالحق کہنااس نبت کے حاصل نہ ہونے کا باعث ہے اور سجانی زبان پر لانااس دولت تک نہ پہنچنے کا سبب ہے۔ لیکن اس قتم کے الفاظ کو جوان بزر گواروں سے صادر ہوئے ہیں۔ان کے توسط احوال پر حمل کرناچاہئے اور ان کے کمال کواس گفتگو کے ماوراء اعتبار کرنا چاہئے۔ یہ دولت فناءجو نیستی کی حقیقت ہے۔اگر چہ لجلی صفات کامنتہاہے۔ کیکن اس کاحاصل ہونا مجلی ذات کے پر تو سے ہے۔ جب تک ذات مجلی نہ ہو۔ فناکی یہ دولت میسر نہیں ہوتی۔ بلکہ تجلے صفات بھی انجام تک نہیں پہنچی۔ تانیالی ندر ہی (جب تک تواس کو نہائے گا آزاد نہ ہوگا) عجلی ذات ہی کے سبب سے عارف کاوہ بقیہ بھی جواس کی نظر میں جماد میت یعنی جماد بے حس وبے جان کی طرح د کھائی دیتا تھا۔ زاکل ہو جاتا ہے اور وہ عدم ہی تھا۔ جو ہر ممکن کا اصل ہے۔ جس نے حق تعالیٰ کی صفات کاملہ کے انعکاس کے باعث امتیاز و تشخیص پیدا کی تھی اور اس آئینہ داری کے باعث دوسرے عدموں سے جدا ہو گیا تھا۔ جب یہ ظلال منعکسہ اپنے اصول سے مل گئے۔ توان اعدام میں بھی کوئی امتیاز کی صورت ندر ہی اور بیر عدم خاص بھی عدم مطلق کے ساتھ مل گیا۔اس وقت عارف کانام ونشان اور اسم ورسم کچھ نہیں

ر متالًا تُنقِي وَلَا تَذَرُ (نه باقى رہے ديتا ہے اور نه چھوڑ تا ہے) جس طرح وجود اور توالع وجود اس سے وداع ہو گئے تھے۔ای طرح عدم بھی اس سے جدا ہو کراپنا اصل سے جاماتا ہے۔جاننا چاہئے کہ وہ امتیاز جواس عدم کو دوسرے اعدام سے ظلال صفات کے حاصل ہونے کے سبب حاصل ہوا تھا۔ توہم کے اعتبار پر تھا۔ در حقیقت اس میں کوئی طل ثابت نہ تھا۔ جس طرح کہ دوسرے آئینوں میں صور توں کا حاصل ہونا توہم کے اعتبارے ہے۔ جب اس میں ظلال کاحاصل ہونا باعتبار توہم کے ہو گااور اس کا امتیاز بھی وہمی ہوگا۔ پس جس طرح ممکن کاوجود توہم کے اعتبارے ہے۔اس کاعدم بھی توہم کے اعتبارے ہوگا۔دائرہوہم کے باہر کہیں اس کو قدم رکھنے کی جگہ نہیں ملی۔ کیونکہ در حقیقت وجود بھی اپنی صرافت واطلاق پرہےاور عدم بھی اپنی صرافت واطلاق پر نہ وجود کو تنزل ہواہے۔ نہ عدم کی ترقی ہوئی ہے۔ بیہ صانع تعالی شاند کی کمال قدرت ہے۔جس نے مرتبہ وہم میں وجود عدم سے عالم کو پیدا فرمایا ہے اور کمال التحكام بخشام اورابدى معامله اوروائى ثواب وعذاب اس بروابسة كياب وما ذلك عَلَى الله بِعَزِيْزِ (الله تعالى كے نزديك بيركوئي مشكل كام نہيں)اور بيرجو ہم نے اوپر كہاہے كه اس دولت فناء كاحاصل مونا مجلی ذات کے پر تو ہے ہے لینی نفس تحلے ذات کا حاصل ہونا۔ اس دولت فنا کے حاصل ہونے کے بعد ہے۔ کہ تانہ رہی نیابی (جب تک تو آزاد نہ ہو گااس کونہ یائے گا) پر تو مجلی اور نفس مجلی کے در میان وہی فرق ہے۔جو صبح کی سفیدی اور آفاب کے طلوع میں ہے۔ صبح کی سفیدی کا وقت عجلی آفاب کا پر توہے اور طلوع کے بعد آفآب کی نفس مجلی ہے۔بسااو قات ایسا بھی ہو تاہے۔کہ تجلے کے پر توڈالنے کے بعد بعض کونفس تجلے سے مشرف نہیں فرماتے اور بعض عوارض کے لاحق ہونے سے اس اعلے دولت تک نہیں پہنچاتے۔جس طرح ممکن ہے کہ صبح کی سفیدی کو معلوم کریں اور زمینی یا آسانی علت کے باعث طلوع آفاب کونہ یا سکیں اور نیز اسفار یعنی سفیدی صبح کے شہود میں قوت باصرہ کی چندال ضرورت نہیں۔ لیکن شہود آفتاب میں کمال قوت باصرہ اور بڑی تیز نظر در کارہے۔ بیچارہ چیگاڈر اسفار کاادراک کر سكتا ہے ـ ليكن آفقاب كو نہيں ديكھ سكتا \_ يهال اور عى آئكھ جائے ـ جو آفقاب كود كھ سكے بھى ايسا ہوتا ے کہ تجلی ذات کے پر توکی استعداد ہوتی ہے اور نفس تجلی ذات کی استعداد نہیں ہوتی۔ جس طرح چگادڑ کو جھی آفتاب کے پر تو کی استعداد ہے۔ لیکن نفس جھی آفتاب کی استعداد نہیں۔ میں سر بستہ سخن کہتا ہوں۔ شاید نفع دے بخلی صفات کے سر انجام ہونے اور صفات وذات کے فناء حاصل ہونے کے بعد عارف پرایک ایس جل ظاہر ہوتی ہے جو مجلی ذات کی دہلیز ہے۔ گویا یہ مجلی مخلی صفات اور مجلی ذات کے در میان برزخ ہے اگر کسی صاحب دولت کواس مجلی سے اوپر لے جائیں۔ تواپنی استعداد کے موافق تحلے ذات سے حصہ عاصل کر لیتا ہے۔ فقیر کے خیال میں یہ مجلی برزخی اس تجلے ذاتی کا اصل ہے جس کو شخ

محى الدين بن عربى قدس سره فاس عبارت سے تعبير فرمايا ہے۔ وَالتَّحَلِيْ مِنَ الدَّاتِ لَا يَكُونُ إلَّا بصُوْرَةِ الْمُتَجَلَّى لَهُ فَا لَمُتَجَلَّى لَهُ مَارَاء ى سِواى صُوْرَتِهِ فِي مِرْءَ اةِ الْحَقِّ وَمَارَ عَ الْحَقّ وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يَرَاهُ ( جُلَاذات معجلى له كى صورت كے سوانہيں ہوتى۔ كيونكه معجلي له في آپ كوحق تعالی کے آئینہ میں دیکھاہے نہ کہ حق تعالی کواور نہ ہی اس کودیکھ سکتاہے) اور شیخ اس بجلی کو تمام تجلیات كامعتباكبتاب اوراس ، اويركوني مقام نبيس جانتااوراس طرح كبتاب ومّا بعند هذا التَجَلَّىٰ إلّا الْعَدْمُ الْمَحَضُ فَكَا تَطْمَعُ وَلَا تُنْعَبُ فِي أَنْ تُرَقِّى مِنْ هَذِهِ الدَّرَجَةِ اللَّى التَّجَلِّي الدَّاتِي (اس عَجَل کے بعد محض عدم ہے۔ بچکی ذات ہے آ گے ترتی کرنے کا طبع نہ کر اور ناحق اینے آپ کو تکلف میں نہ ڈال) عجب معاملہ ہے کہ مطلوب حقیقی تک پہنچناای تجلی ہے آگے ہے اور شخ وہاں سے ڈراتا ہے اور آیت کریمہ وَیُحَذِّرُ کُمُ اللّٰهُ نَفْسَهُ (الله تعالیٰ تم کوایے آپ سے ڈراتا ہے) کے موافق خوف ود همکی ویتاہے۔ ہم آوارہ اگراس میں طبع نہ کریں اور اس کے حاصل ہونے میں رنج و تعب بر داشت نہ کریں اور جو ہر نفیس کو چھوڑ کر ملکی مھیکریوں پر تسلی کر بیٹھیں۔ تو پھر ہم کس کام کے ہیں۔ حاصل کلام یہ ب کہ جیمام تبہ ہوویا ہی اس سے حصہ ملتاہے۔وہ حصہ جو پیچون سے ملتاہے۔وہ بھی پیچون ہو تاہے۔ کیونکہ چون کو پیچون کی طرف راستہ نہیں۔ بس وہ معرفت بھی جواس مرتبہ کے ساتھ تعلق رکھتی ہے۔اس معرفت کی طرحنہ ہو گی۔جوچون سے تعلق رکھتی ہے۔ کیونکہ اس معرفت کی دہان گنجائش نہیں۔ای واسطے کہتے ہیں۔ الْعِلْمُ فِی ذَاتِ اللّهِ سُبْحَانَهُ جَهلٌ الله تعالیٰ کی ذات میں علم سر اسر جہل ہے لینی اس علم کی قتم سے نہیں ہے۔جو ممکن سے تعلق رکھتا ہے۔ کیونکہ یہ مقولہ کیف میں سے ہے اور اس بارگاہ میں کوئی کیف نہیں اور حق تعالی کی ذات میں تفکر کرنے ہے اس واسطے منع کیا گیاہے۔ کہ حق تعالیٰ فکر و تخیل سے ماوراء بے۔ حق تعالی کو حق تعالی ہی سے پاسکتے ہیں۔ ند کد فکر وخیال سے۔ رَبَّنا البِّنا مِنْ لَّدُنْكَ رَحْمَةً وَّهَيّى لَنَا مِنْ أَمْوِنَا رَشَدًا (ياالله تواينياس عيم يررحت نازل فرمااور مارے كام ے بھلائی مارے نصیب کر) شخ قدس مرہ کو جائے تھا۔ کہ یوں کہتا۔وَمَا بَعْدُ هلدا التَّجَلْي الله الْوُجُودُ الصِرْفُ وَالنُّورُ الْمَحْصُ (كه اس بْخِلْ كے بعد وجود صرف اور نور محض ب) بظاہر ایما معلوم ہو تاہے۔ کہ اس بجلی کے بعد جو عدم کہاہے۔اس اعتبارے کہاہے۔ کہ عالم صفات کا ظل ہے۔ صفات ہے او پر گزر ناایے عدم میں کوشش کرنا ہے۔ حالا تکہ ایسا نہیں ہے۔ کیو تکہ وہ عارف جو صفات سے کہ اس کا اصل ہے۔ اوپر نہ جائے اور شیون واعتبارات ذاتیہ سے آگے نہ گزرے۔ تواس نے کیاکام كيااوركس لئے آيا۔اس فناء وبقاء نے جواس كو ہر مرتبہ ميں ميسر ہواہے۔اس كواصل سے اوپر جانے كے لئے دلیر کیا ہے اور اصل کے بقاہے اصل ہے گزر کراصل الاصل تک جا پہنچاہے۔ بیت

جلاتی آگہاں کو جوہاتھ اس کو لگا تاہے جو خود ہو آگ پھر شعلہ اسے کیو تکر جلاتاہے شخ قد س سرہ اگراس ظل کے اصل تک پنچتا تو فوق کی ترقی ہے نہ خود ڈر تانہ اوروں کو ڈراتا۔ لیکن حسن ظن اس امر کا تقاضا کر تاہے۔ کہ اس بزرگوار نے اللہ تعالیٰ کے فضل سے اس مقام سے ترقی کر لی ہوگی اوراصل معاملہ کو معلوم کر لیا ہوگا۔ کسی بزرگ کے حال کو اس کے قال کی تراز و پر نہ تو لناچاہے۔ شاید اس نے اس کلام کو توسط وابتدا میں کہا ہو اور پھر وہاں سے او پر کئی منزلیس ترقی کر گیا ہو۔ مَنْ اُسْتُولی یَوْمَاهُ فَهُو مَغْبُونٌ (جس کے دونوں دن برابر ہیں وہ خمارہ والا ہے) وَ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمَوَقِقُ (اللّٰه تعالیٰ توفیق دینے والا ہے) جَلیٰ ذات کی نسبت کیا لکھاجائے اور کیا لکھاجا سکے۔ کیونکہ وہ ذوق ہے۔جو وہاں پنچے گا۔ اس کویا ہے گا۔ وَ مَنْ لَمْ یَدُقْ لَمْ یَدُو (اور جس نے اس کا مزہ نہیں چھا کچھ نہیں جانا)۔ ع

قلم اینجاً رسید وسر بشکت ترجمه ع قلم کا سریبال آکر گیا ٹوٹ

اتنا ظاہر کیاجا تا ہے۔ کہ مجلی ذات اس عارف کے حق میں جس کے فناء کاذکر اوپر ہو چکا ہے۔ دائمی ہے اور جو پچھ دوسر وں کے لئے برق کی طرح ہے۔ اس کے لئے دائمی ہے۔ مجلی برق در حقیقت مجلی ذاتی نہیں۔ اگرچہ بعض نے اس کو تجلے ذات کہا ہے بلکہ شیون ذات میں سے کی شان کی مجلی ہے۔ جو سر لیے الاستثار لیعنی جلدی پوشیدہ ہو جانے والی ہے اور جہاں مجلی ذات ہے۔ شیون واعتبارات کے ملاحظہ کے بغیر ہے۔ جس کے لئے دوام لازم ہے۔ وہاں استثار اور پوشیدگی متصور نہیں۔ تجلیات کی تلونیات شیون وصفات کا فضان دیتی ہیں وہ حضرت ذات تعالیٰ ہی ہے۔ جو تلونیات سے منز ہاور مبر اہے اور استثار لیعنی پوشیدگی کی فائن وہاں گنجائش نہیں۔ ذلیک فضل الله یُوٹرینی من یُشاء و الله دُو الْفَضْلِ الْعَظِیْمِ طیر اللہ تعالیٰ کا فضل حب کے جس کو چاہتا ہے بخشا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کا فضل ہے۔ جس کو چاہتا ہے بخشا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ بڑے فضل والا ہے)

### مكتوب ٧٦

شان العلم اور اس سے اوپر کے اس مرتبہ مقدسہ کی بلندی میں جس کو نور صرف سے تعبیر کرتے ہیں۔ حضرت مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم کی طرف صادر فرمایا ہے:شان العلم اگرچہ شان الحجوۃ کے تالع ہے۔ لیکن صفات وشیون کے اعتبادات کے زوال اور گر جانے کے بعد مرتبہ حضرت ذات تعالیٰ میں علم کا ایک الگ ہی شان اور گنجائش ہے۔ جو حیات کے لئے نہیں ہے۔ پھر اور صفات وشیون کا کیاذ کر ہے۔ یہ ایک ایسا بلند مرتبہ ہے۔ جو تمام نسبتوں سے مجر دہے

اور نور کے اطلاق کے سوا کچھ اپنے او پر تجویز نہیں کر تا۔ میرے خیال میں علم ہی کی وہال گنجائش ہے۔ مرب علم وہ نہیں۔جس کو حضور ی احصولی کہتے ہیں۔ کیوں کہ بید علم بمع دونوں قسموں کے حیاۃ کے تالع ہے۔ بلکہ وہ علم حضرت ذات کی طرح بے چون و بیچکون اور سر اسر شعور بیچون ہے۔ جس میں عالم ومعلوم کاعتبار نہیں۔اس مرتبہ کے اوپر ایک اور ایسامرتبہ ہے۔جس میں دوسرے شیون کی طرح علم کی بھی گنجائش نہیں۔ وہاں صرف نور ہی نور ہے۔جواس پیچوں دبچکوں شعور کااصل ہے۔ جب اس حضرت نور كاظل بيچوں اور بيچكوں ہے۔ تو پھر اصل كى بيچونى كى نسبت جو عين نور ہے۔ كياكہا جائے تمام وجو لي وامكانى كمالات اسى نور كے ظلال ہيں اور اسى نور كے ساتھ قائم ہيں۔ وجود اسى نور سے وجود ہوا ہے اور آثار كا مبدء بناہ۔مرتبہ اول چونکہ حضرت نور صرف سے انحطاط کی بور گھتا ہے اور نور وشعور کا جامع ہے۔ اس لئے حضرت مخبر صادق علیہ الصلوة والسلام نے اس کو مخلوق کہاہے اور اس کی تعبیر مجھی عقل سے کی ہاور فرمایا ہے اور فرمایا ہے اور مکا خلق الله العقل (جو کھ الله تعالى نے اول پيدا كيا ہے وہ عقل ہے) اور بھى اس كونور \_ ياد فرمايا إدراس طرح كها م- أوَّلُ مَا حَلَقَ اللّهُ نُوْدِي (جو چيز خدا تعالى في اول بيداك وه میر انور ہے)دونوں کا ایک ہی مطلب ہے۔ یعنی نور بھی ہے اور عقل وشعور بھی۔ چونکہ آنخضرت صلی الله عليه وسلم نے اس مرتبہ نور کوائی طرف منسوب کیاہے اور نوری فرمایاہے۔اس لئے کہ سکتے ہیں۔ کہ بیر مرتبہ حقیقت محمری ہے اور تعین اول ہے۔ بیر حقیقت و تعین اول وہ نہیں جو صوفیہ کے در میان متعارف ہے۔ کیونکہ وہ تعین متعارف اگر اس تغین کا ظل بھی ہو جائے تو غنیمت ہے۔ای طرح عقل سے بھی وہ عقل مراد نہیں جس کو فلاسفہ نے ایجاب کے طور پر حق تعالی سے صادر اول یعنی عقل فعال کہاہے اور اس کو کثرت کے صادر ہونے کا مصدر بنایا ہے۔ جاننا چاہے کہ جہال عین ہے۔ وہاں امکان کی بواور عدم کی آمیزش یائی جاتی ہے جو وجود تعالی کے تعین وتمیز کا باعث ہے۔ وَبضِدِ تَهَا تَتَبَیَّنُ الْأَشْیَاءُ (اشیاضد سے پہانی جاتی ہیں)حق تعالی کی صفات جنہوں نے تمیز وتعین پیدا کیا ہے۔ باوجود قدم کے واجب لذاتها نبيس بير بلكه واجب لذات واجب تعالى بير - جس كاحاصل واجب بالغير ب-جوامكان کی اقسام ہے ہے۔ اگر چہ صفات قدیمہ میں لفظ امکان کے اطلاق سے کنارہ کرنا لازم ہے کیونکہ اس سے حدوث کاوہم گزر تاہے۔ان کے مناسب وجوب کااطلاق ہے جو حضرت واجب تعالیٰ کی طرف سے آیا ہے۔لیکن در حقیقت امکان کی وہاں گنجائش ہے۔ کیو نکدان کاوجوب لذاتہا نہیں۔بلکہ غیر کی طرف سے آیا ہے۔اگرچہ اس کوغیر نہیں کہتے اور غیرے غیر مصطلح مر اولیتے ہیں۔لیکن اثنینیت یعنی دوئی غیریت كا تقاضا كرتى ہے۔ ألا تُفان مُتعَاثِر أن (ووچيزين ايك دوسرے كى مغائر ہوتى بين) معقول والوں كامقرره قضیہ ہے تعجب ہے کہ شیخ محی الدین ابن عربی قدس سرہ نے دو تعین کو وجو بی کہاہے اور تین تعین کو

ام كانى ـ حالانكه در حقیقت تمام تعینات ظلیت كاداغ اور امكان كی بور كھتے ہیں ـ اگرچه ممكن ممكن میں بہت فرق ہے۔ کہ ایک قدیم ہے دوسر احادث۔ لیکن دائرہ امکان سے خارج نہیں اور عدم کی بور کھتے ہیں۔ مرتبد دوم جونور صرف ہے اور لا تعین سے متعین ہے۔ اس کو بھی تودوسروں کی طرح ذات بحت اور احدیت مجر دہ خیال نہ کرے کیو تکہ وہ بھی نورانیت صرف کے تجابوں میں سے ایک حجاب ہے۔ کہ إِنَّ لِلَّهِ سَنْعِيْنَ ٱلْفَ حَجِابِ مِنْ نُوْدٍ وَظُلْمَةٍ (الله تعالى كے لئے سر بزار نور وظلمت كے يروے بين) اگرچہ تعین نہیں۔ لیکن مطلوب حقیقی کا حجاب ضروری ہے۔ اگرچہ تمام حجابوں میں سے اخیر ہے۔ حق تعالی وراء الوراء ہے۔ یہ نور صرف چو نکہ دائر ہ تعین میں داخل نہیں۔اس لئے عدم کی ظلیت سے منزہ ومبراب-وَلِلهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَى (مثال اعلى الله تعالى كے لئے ب)اس كى مثال نور آ فاب كى چك كى طرح ہے۔جواس کی قرص کی حاجب ہے اور اس کے عین قرص سے پراگندہ ہو کر اس کا تجاب بن گئی ب- مديث مين حجاب النور آيا ب- كه حِجَابُهُ النُّورُ (يعني حجاب الله تعالى كانور ب) يه مرتبه عاليه تمام تجلیات ذاتیہ سے برتر ہے۔ پھر تجلیات فعل وصفت کاذکر کیا ہے۔ کیونکہ مجلی تعین کی آمیزش کے بغیر متصور نہیں اور بید مقام تمام تعینات سے برتر ہے۔ لیکن ان تجلیات ذاتند کا منشاو ہی نور صرف ہے اور مجلی اس کے تصورے متصور ہوتی ہے۔ لو لاہ کما حصل التَّجلِي (اگريدند ہو تا تو جلی بھی حاصل ند ہوتی) میرے خیال میں کعبہ ربانی کی حقیقت یہی نور ہے۔جو تمام کا مجود اور تعینات کا اصل ہے۔جب تمام تجلیات ذاتید کا مجاو ماوی یمی نور ہے۔ تو پھر اوروں کے مجود ہونے سے اس کی کیا تعریف کی جائے۔ جب حق تعالیٰ اینے کمال فضل وعنایت سے ہزاروں میں سے کسی ایک عارف کو اس دولت کے وصل ے مشرف فرمائے اور اس مقام میں فناء وبقاء سے سر فراز کرے۔ تو ہو سکتا ہے کہ اس نور سے بقا حاصل کر کے فوق اور فوق الفوق سے حصہ حاصل کرلے اور اس نور کے ذریعے نورے گزر کر اصل نور تك بَنْ جَائِد دَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَآءُ وَاللَّهُ ذُوالْفَضْلِ الْعَظِيْمِ (يه الله تعالى كافضل ہے۔جس کو جا ہتاہے بخشاہے اور اللہ تعالی بڑے فضل والاہے) پس معارف جس طرح نظر و فکر کے طورے ماوراء ہیں۔ای طرح کشف وشہود کے طورے بھی ماوراء ہیں۔ نیزار باب کشف وشہودان علوم کے سمجھنے میں ارباب علم وعقل کی طرح ہیں۔ نبوت کانور فراست ہوناچاہئے۔ تاکہ انبیاء علیہم الصلوٰة والسلام کی متابعت کے باعث ان حقائق کے سمجھنے کی ہدایت فرمائے اور ان علوم ومعارف کے حاصل كرنے كى رہنمائى كرے۔جانناچاہے كہ يہ نوردوسرے انوار كى طرح ہر گزہر گزامكان كى آميرش نہيں ر کھتا۔ نہ ہی ممکن ہے اور نہ ہی جوہر وعرض کی قتم ہے ہے۔ بلکہ یہ ایک ایسامر تبہ ہے۔ جس پر نور کے سوا کچھ اطلاق نہیں کر سکتے۔اگرچہ وجوب وجودیمی ہو۔ کیونکہ وجوب بھی اس سے ممتر ہے۔

سعبہ: اس بیان سے کوئی ہے وہم نہ کرے۔ کہ عارف کے حق میں حق تعالیٰ کی ذات ہے تمام جابوں کا دور ہو جانا ثابت ہو تا ہے۔ کیونکہ تمام جابوں کے اخیر ای نور کو کہتے ہیں اور بی ازرو سے اس حدیث کے ممتنع اور محال ہے۔ اِنَّ للّٰهِ سَبْعِیْنَ الْفَ حِجَابِ مِنْ نُوْدٍ وَظُلْمَةٍ لَوْ کُشَفِتُ لَا خُرقَتُ مَدِیثَ کَ مُمتنع اور محال ہے۔ اِنَّ للّٰهِ سَبْعِیْنَ الْفَ حِجَابِ مِنْ نُوْدٍ وَظُلْمَةٍ لَوْ کُشَفِتُ لَا خُرقَتُ سُبْحَاتُ وَجُهِهِ مَا اَنْتَهٰی فَیْهِ بَصَرَه مِنْ خُلْقِهِ (الله تعالیٰ کے لئے سر ہزار پردے نور اور ظلمت کے ہیں۔ اگر کھولے جا کیں۔ تواس کی ذات کے انوار تمام مخلو قات کو جہاں تک پڑیں جلادیں) کیونکہ اس جگہ جابوں کا دور ہونا جابوں کے ماتھ شخقیق وبقا ہے۔ جو ایک دوسرے کے معدات واسباب ہیں۔ نہ کہ جابوں کا دور ہونا وشتان مَابَدْنَهُمَا (ان دونوں میں بہت فرق ہے) رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهِيَءُ لَنَا مِنْ اَمُونَا وَلَا الله تو ہم پر اپنے پاس سے رحمت نازل فرما اور ہمارے کام سے بھلائی ہمارے نصیب کر) والسّکامُ عَلیٰ مَنِ اتّبِعَ الْهُدای (سلام ہواس شخص پر جس نے ہوایت اختیار کی)

## مكتوب ۷۷

حقیقت کعبہ ربانی کے اسر ار اور عجز ومعرفت کے دقائق اور صلوات وکلمہ طیبہ کی نفی واثبات کی حقیقت کے بیان میں مخدوم زادہ حضرت خواجہ محمد سعید کی طرف صادر فرمایاہے:-

الْحَمْدُ لِلْهِ الَّذِي هَدَافَا لِهِلَا وَكُنَّا لِنَهْتَدِي لَوْلَا اَنْ هَدَافَا اللّهُ لَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِنَا بِالْحَقِّ (الله تعالی کی حمر ہے جس نے ہم کوہدایت دی اور اگر وہ ہم کوہدایت نہ دیتا۔ تو ہم بھی ہدایت نہ حقیقت کعبدر بانی معلوم کیااور کھا ہے ایک نہایت ہی اعلی مر تبہ ہے۔ جس کو قر آن مجید کی حقیقت کعبدر بانی معلوم کیااور کھا ہے ایک نہایت ہی اعلی مر تبہ ہے۔ جس کو قر آن مجید کی حقیقت کھیے ہیں۔ کعبہ معظمہ قر آن مجید کے حکم ہے آفاق کا قبلہ بنا ہے اور سب کے مجود ہونے کی دولت سے مشرف ہوا ہے۔ امام قر آن ہی کا مدہ ہے اور ماموم لینی مقتدی پیش قدم کعبہ معظمہ۔ یہ مر تبہ مقدسہ حضرت ذات تعالی و ققد س کی چون و سعت کا مبدء ہے اور اس بارگاہ کی بچوں و بچکوں انتیاز کا مبدء بھی بہی درجہ بند ہے۔ اس درجہ مقدسہ کی و سعت طول و عرض کی رو سے نہیں ہے کیو نکہ یہ تقص و امکان کے نشان بیں۔ بلکہ ایک ایسام ہے۔ کہ جب تک اس کے ساتھ محقق نہ ہوں۔ معلوم نہیں ہو تا۔ اس طرح اس مر تبہ مقدسہ کی انتیاز مز ایلت و مباینت (ایک دو سرے کا ذائل کر نااور باہم فرق ہونا) کی رو سے نہیں۔ کیو نکہ اس سے بعض و تجزی لینی بعض اور جزو جو نالازم آتا ہے۔ جو جسم و جسمانی کے لوازم کیونکہ اس سے تعظم و تجزی لینی نوض بعض اور جزو جزو ہونا لازم آتا ہے۔ جو جسم و جسمانی کے لوازم سے ہو خرض کی نامتھور نہیں۔ کیونکہ غیر بیت اشدیت اور مغائرت کی خبر دیتی ہے۔ بلکہ فرض کی بھی مجال سے خرض کی نامتھور نہیں۔ کیونکہ غیر بیت اشدیت اور مغائرت کی خبر دیتی ہے۔ بلکہ فرض کی بھی مجال

نہیں۔ کیونکہ فرض محال کی قتم ہے۔ مَنْ لَمْ یَذُقْ لَمْ یَدُو (جس نے مزہ نہیں چکھا۔اس نے اس کو نہیں پایا) ہیت

> چہ گوئم باتواز مرنے نشانہ کہ باعتقابود ہم آشیانہ زعقابست نامے پیش مردم زمنام ہم گم ترجمہ بت

کہوں کیام غ کا تجھ سے نشانہ کہ جو عنقاہے ہے ہم آشیانہ مگر ہے نام عنقاسب کو معلوم مرے ہم غ کا بھی نام معدوم

اس مقام میں جو شے فرض کی جائے۔ اگرچہ فرض محال ہو اور اس شے میں جس قدر دور دور جائیں۔اگرچہ کچھ بھی نہ چلے ہوں۔ ہر گز کوئی ایساامر وہاں پیدا نہیں ہوتا۔ جس کواس شے کے ساتھ السااختصاص وخصوصیت حاصل ہو۔جودوسری شے مفروض میں پائی نہ جائے۔اس کے علاوہ ان دوشے مفروض میں امتیاز ثابت ہو تا ہے اور باوجودان احکام کے ایک دوسرے سے متمیز ہوتی ہیں۔سُبُحان مَنْ لَمْ يَجْعَلْ لِلْحَلْقِ اللهِ سَبِيلًا طَ إِلَّا بِالْعِجْزِ عَنْ مَعْرِفَتِه (ياك بوهذات جم ف معرفت عاجز ہونے کے سوامخلوق کے لئے اپنی طرف کوئی راستہ نہیں بنایا)معرفت سے عاجز ہو نااولیاء بزرگ کا حصہ ہے۔عدم معرفت اور ہے اور عجز از معرفت اور مثلاً اس مقام مقدس میں عدم امتیاز کا حکم کرنااور ہر کمال ذاتی کو ایک دوسرے کا عین معلوم کرنا۔ جس طرح صوفیہ کہتے ہیں۔ کہ علم قدرت کا عین ہے اور قدرت ارادہ کا عین۔ یہاں اس مقام کے امتیاز کی عدم معرفت ہے اور اس مقام کے امتیاز کا حکم کرنااور اس انتیاز کی کنہ کونہ پانے کا قرار کرنااس مقام کے انتیاز کی معرفت سے بجز ظاہر کر تاہے۔ عدم معرفت جہل ہے اور عجز از معرفت علم۔ بلکہ عجز دو علموں کو متضمن ہے۔ ایک شے کاعلم دوسرے اس شے کی کمال عظمت وکبریا کے باعث اس شے کی کنہ وحقیقت کونہ پانے کا علم اور اگر اس میں تیسرے علم کو بھی داخل کرلیں تو ہو سکتاہے اور وہ اپنے عجز وقصور کاعلم ہے۔جو مقام عبدیت وعبودیت کی تائید کر تاہے۔ عدم معرفت میں جو کہ سر اسر جہل ہے۔ بسااو قات جہل مر کب کامر ض پیدا ہوجاتا ہے بعنی اپنے جہل کو جہل نہیں جانتا۔ بلکہ علم خیال کر تاہے۔ لیکن عجز از معرفت میں اس مرض سے پوری پورٹی نجات حاصل ہوتی ہے۔ بلکہ اس مرض کی وہاں گنجائش ہی نہیں رہتی۔ کیونکہ اپنے عجز کا قرار کرتا ہے۔اگر عدم معرفت اور عجز از معرفت دونول مکسال ہوتے تو تمام نادان عارف ہوتے اور ان کا جہل ان کے كمال كا باعث موتا\_ بلكه جوكوكي وبال زياده جامل موتا\_ زياده عارف موتا\_ كيونكه معرفت وبال معرفت كا ندیاناہے اور عجز از معرفت میں یہ معاملہ صادق اور سچاہے۔ کیونکہ جو کوئی معرفت سے زیادہ عاجز ہوگا۔

معارف میں اتنا ہی وہ زیادہ عارف ہو گا۔ بجز از معرفت ایک مدل ہے جو ذم سے مشابہ ہے اور عدم معرفت محض ذمت ہے۔ جس میں درح کی ہو بھی نہیں۔ رَبِّ زِدْنِی عِلْمًا بِكَمَالِ الْعَجْزِ عَنْ مَعْرِ فَتِكَ سُبْحَانَكَ (ياالله توپاك ، مجھ ائي معرفت سے كمال عجز كاعلم زيادہ تر عطافرما) شيخ محى الدین ابن عربی قدس سر ہاگر اس فرق کو ملاحظہ کر تا۔ جس کی طرف اس فقیر نے ہدایت پائی ہے۔ توہر گز عجز از معرفت کو جہل نہ کہتااور اس کوعدم علم نہ جانتا۔ جیسے کہ اس نے کہا ہے۔ فَمِنَّا مَنْ عَلِمَ وَمِنَّا مَنْ جَهِلَ فَقَالَ الْعَجْزُ عَنْ دَرْكِ الْإِدْرَاكِ إِدْرَاكِ (جم ميس سے بعض نے جان ليا اور بعض جالل رے۔ پھر کہا کہ ادراک سے عاجز ہونا بھی ادراک ہے) اس کے بعد شق اول کے علوم کو بیان کیا ہے اور ان پر برا فخر کیاہے اور ان علوم کو اپنے ساتھ ہی مخصوص جان کر کہاہے کہ خاتم الانبیاءان علوم کو خاتم اولیاء سے اخذ کرتا ہے اور اس نے خاتم ولایت محمریہ اپنے آپ کو کہاہے اور اس سبب سے خلائق کے طعن و تشنع کا محل ہواہے اور فصوص کے شار حین نے ان کی توجیہات میں بڑی ہمتیں اور کوششیں صرف کی ہیں۔ لیکن فقیر کے زود یک یہ علوم جو شخ نے کہے ہیں۔اس عجزے کئی مرتبے نیچے ہیں۔ بلکہ اس عجز کے ساتھ کچھ نسبت نہیں رکھتے۔ کیونکہ یہ علوم ظلال پروابستہ ہیں اور عجز مقام اصل سے تعلق ر کھتا ہے۔ سبحان اللہ اس قول کے قائل حضرت صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں اور وہی اس عجز کے ظہور کے مصدر ہیں جو تمام عار فول کے سر دار اور تمام صدیقوں کے رئیس ہیں۔علم کیا ہے۔جواس عجز سے سبقت لے جاسکے اور وہ کو نسا قادر اور زور آور ہے جواس عاجز لینی حضرت صدیق ہے آگے ہو سکے۔ ہاں جب حضرت صدیق کے خواجہ حضرت محمد علیہ الصلوٰۃ والسلام کے حق میں اس طرح کہتا ہے۔ تو پھر اگر حضرت صدیق کے حق میں اس طرح کہہ دے۔ تو کیا عجب ہے اور اس کا کیا علاج کیا جائے۔ عجب معالمہ ہے کہ شخ باوجوداس گفتگواوران خلاف جوازاور مخالف شطحیات کے مقبولوں میں سے نظر آتا ہے اولیاء کے زمرہ میں گناجاتا ہے۔ع

> بر کریمال کارہا دشوار نیست ترجمہ ع کر یموں پر نہیں مشکل کوئی کام

ہاں بھی دعاہے رنجیدہ ہوتے ہیں اور بھی گالیوں پر ہنتے ہیں۔ شخ کار دکرنے والا بھی خطرہ میں ہاں اس کو اور اس کی باتوں کو قبول کرنا چاہئے اور اس کی مخالف باتوں کو قبول کرنا چاہئے اور اس کی مخالف باتوں کو قبول نہ کرنا چاہئے۔ شخ کے قبول اور عدم قبول کے بارہ میں الوسط طریق فقیر کے نزدیک یہی ہے۔ وَ اللّٰهُ سُہْحَانَهُ اَعْلَمُ بَحَقِیْقَةِ الْحَالِ (حقیقت حال کو اللہ تعالی ہی جانتا ہے) اب ہم پھر اصل بات کو بیان کرتے ہیں اور کہتے ہیں۔ کہ اس مرتبہ مقدسہ میں جس کو ہم نے حقیقت قرآن مجید کہا ہے۔

نور کااطلاق بھی گنجائش نہیں رکھتااور تمام کمالات ذاتیے کی طرح نور بھی راہ ہی میں رہ جاتا ہے۔وہاں وسعت بیوں اوا تمیاز بچکوں کے سواکس چیز کی مخبائش نہیں اور آیت کریمہ قد جاء کم مِنَ اللهِ نُورٌ (الله تعالی کی طرف سے تمہارے یاس نور آیا) میں اگر نور سے مراد نور قرآن ہو۔ تو ممکن ہے کہ تنزل وانزال کے اعتبارے ہو۔ جیسے کہ کلمہ فَذْجَاءً کُم میں اس امر کی طرف اشارہ ہے۔اس مرتبہ مقدسہ کے اور ایک اور نہایت اعلی مرتبہ ہے۔جس کو حقیقت صلوات کہتے ہیں۔جس کی صورت عالم شہادت میں منتی نمازیوں کے ساتھ قائم ہے اور یہ جو قصہ معراج میں آیا ہے۔ کہ قِفْ یَا مُحَمَّدُ فِاِنَّ اللَّهَ يُصِلِّي (اے محمد تھير جاكہ الله تعالى صلوة پڑھ رہاہے) ممكن ہے كہ اس حقيقت صلوة كى طرف اشاره ہو۔ ہاں وہ عبادت جومر تبہ تجردو تنزہ کے لائق ہے۔ مراتب وجوب بی سے صادر ہوتی ہے اور قدم کے اطوارے بی ظہور میں آتی ہے۔فَالْعِبَادَةُ الكَّرِيقَةُ بِجَنَابِ قُدْسِهِ تَعَالَى هِيَ الصَّادِرَةُ مِنْ مَوَاتِب الْوَجُوْبِ لَا غَيْرُ فَهُوَ الْعَابِدُ وَالْمَعْبُودُ (وه عبادت جواس كى پاك بارگاه ك لائق ہے۔وه مراتب وجوب ہی سے صادر ہو سکتی ہے۔ اس وہی عابد ہے اور وہی معبود ہے) اس مرتبہ مقدسہ میں کمال وسعت وامتیاز پیمون ہے۔ کیونکہ حقیقت کعبہ بھیاس کا جزوم اور حقیقت قرآن بھی ای کا حصہ ہے۔ كيونكه صلوات مراتب عبادت كے ان تمام كمالات كى جامع ہے۔جواصل الاصل كى نسبت ثابت ہيں۔ كيونكه معبوديت صرف اى كے لئے ثابت ب اور حقيقت صلوات جو تمام عبادات كى جامع ب-اس مرتبہ مقدمہ کی عبادت ہے۔جواس کے اوپر ہے۔جس کے لئے معبودیت صرف کا استحقاق ثابت ہے اور جو کل کااصل اور سب کا جائے پناہ ہے۔اس مقام میں وسعت بھی کو تاہی کرتی ہے اور امتیاز بھی راہ میں رہ جاتا ہے۔ اگرچہ بیچوں و بیچکون ہو۔ کامل انبیاء اور اولیائے بزرگ کے اقد ام کامنتہا مقام حقیقت صلوات کے نہایت تک ہی ہے۔ جو عابدوں کے مرتبہ عبادت کا نہایت ہے۔ اس مقام کے اوپر معبودیت صرف کامقام ہے۔ جہاں کسی شخص کو کسی طرح بھی اس دولت میں شرکت نہیں کہ قدم اوپر ر کھ سکے اور جہاں تک کہ عابد وعابدیت کی آمیزش ہے۔ وہاں تک نظر کی طرح قدم کے لئے بھی مخبائش ہے۔ لیکن جب معاملہ معبودیت صرف تک جا پہنچتا ہے۔ تو قدم کو تابی کر تاہے اور سیر ختم ہو جاتا ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ کی حد ہے۔ کہ نظر کو وہاں سے منع نہیں فرمایا اور اس کو استعداد کے موافق النجائش بخشى ب-ع

بلا بود ے اگر ایں ہم نبودے ترجمہ ع مصیبت تھی اگر یہ بھی نہ ہوتا ممکن ہے کہ امرقف یا محمد میں اس کو تاہی قدم کی طرف اشارہ ہو۔ لینی اے محمد میں اس کو تاہی قدم کی طرف اشارہ ہو۔ لینی اے محمد میں اس کو تاہی قدم کی آگے نہ رکھو۔ کیونکہ اس مرتبہ صلوۃ کے اوپر چوم تبہ مقدسہ وجوب سے صادر ہے حضرت ذات تعالیٰ و تقدیس کے تجردو تنزہ کام سے ہے۔ جہاں قدم کے لئے کوئی جگہ اور گنجائش نہیں۔ کلمہ طیبہ لَا اللہ الا اللہ کی حقیقت اس مقام میں محقق ہوتی ہے اور غیر مستحق خداؤں کی عبادت کی نفی اس جگہ متصور ہوتی ہے اور معبود حقیق کا اثبات کہ جس کے سواکوئی عبادت کا مستحق نہیں۔ اس مقام میں حاصل ہو تا ہے اور عابد یت و معبود سے کما جقہ جدا ہو جاتا ہے اور معلوم ہو تا ہے۔ کہ لَا اللہ اللہ کی معنی متنہوں کے حال کے مناسب لا معبود الا اللہ ہیں۔ بیسے کہ شرع میں اس کلمہ کے معنی قرار پائے ہیں اور لَا وَجُودٌ وَلَا وَجُودٌ وَلَا وَجُودٌ کے اوپر ہے۔ جو لَا مَقْصُودٌ کہنا ابتداء ورسط کے مناسب ہے۔ لیکن لَا مَقْصُودُ لَا مَوْجُودٌ وَلَا وَجُودٌ کے اوپر ہے۔ جو لَا مَقْصُودُ الا الله کا ورسط کے مناسب ہے۔ لیکن لَا مَقْصُودُ لَا مَوْجُودٌ وَلَا وَجُودٌ کے اوپر ہے۔ جو لَا مَقْصُودُ الا الله کا ورسط کے مناسب ہے۔ لیکن لَا مَقْصُودُ لَا مَوْجُودٌ وَلَا وَجُودٌ کے اوپر ہے۔ جو لَا مَقْصُودُ الا الله کا مناسب ہے۔ لیکن لَا مقام میں نظر کی ترتی اور بینائی کی تیزی عبادت صلوۃ پر وابسۃ ہے۔ جو مناب کام ہے۔ دوسر کی عباد تیں صلوۃ کی تحکیل میں مدود ین ہیں اور اس کے نقص کی تلافی کرتی ہیں۔ مناہ اس واسط نماز کو بھی ایمان کی طرح حَسنَ لِذَاتِهِ لِعَی اصل اور ذات میں خوب اور بہتر کہتے ہیں شاید اس واسط نماز کو بھی ایمان کی طرح حَسنَ لِذَاتِهِ لِعَی اصل اور ذات میں خوب اور بہتر کہتے ہیں جبکہ دوسے کی عباد توں کی خوبی ذاتی نہیں۔

مكتوب ۷۸

اشتیاق واشفاق کے اظہار اور لشکر کے شمرات کے بیان میں عالی مرتبہ مخدوم زادوں خواجہ محمد معصوم کی طرف صادر فرمایاہے:-

اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَالصَّلُواةُ وَالسَّلامُ عَلَى رَسُولِ اللهِ (الله تعالَى كى حمه به اور رسول الله (عَلَيْهَ) پرسلام اور در ود ہو) فرزندان گرامی اگرچہ ہماری دوام صحبت کے مشاق اور خواہاں ہیں اور ہم بھی ان کے حضور ملا قات کے آرزومند ہیں۔ لیکن کیاکریں۔ تمام امیدیں میسر نہیں۔ع

تُجْرِی الرِّیَاحُ بِمَا لَا تَشْتَهِی السُّفُنُ ترجمہ ع موا چلتی ہے کشتی کے مخالف

لشکر میں اس طرح بے اختیار و بے رغبت رہنا بہت ہی غنیمت ہے اور اس جگہ کی ایک ساعت دوسر کی جگہوں کی بہت می ساعت دوسر کی جگہوں کی بہت می ساعت دوسر کی جگہوں میں اس کے مثل بھی میسر نہیں ہو تا۔ اس مقام کے علوم ومعارف جدا ہیں اور اس مجمع کے احوال ومقامات علیحدہ ہیں۔ وہ تکلیف جو بادشاہ کی طرف ہے ہے۔ اس کو ایپ مولی جل شانہ کی کمال مہر بانی اور رضا مندی کا دروزاہ جانتا ہے اور اپنی سعادت اس قید میں خیال کر تا ہے۔ خاص کر آج کل لڑائی اور مخالفت کے دنوں میں عجیب وغریب نازو کر شی ظاہر ہوتے

ہیں۔ غرض ہر روز تازہ اور عجیب دولت جو پہنچتی ہے۔ اس کے لئے فرز ندوں کی جدائی میں دل تڑ پتا ہے اور ان کی دوری اور نایافت سے جگر جلتا ہے۔ خیال کر تا ہوں کہ میر اشوق تمہارے شوق پر غالب ہے اور مقرر ہے۔ کہ جس قدر باپ کو بیٹے کی محبت ہوتی ہے۔ اس قدر بیٹے کو باپ کی محبت نہیں ہوتی۔ اگرچہ فرعیت اور اصالت کا قضیہ اس امر کے بر عکس حکم کر تا ہے کیونکہ اصل کو احتیاج نہیں ہوتی۔ اگرچہ فرعیت اور اصال کی محتاج ہوتی ہے۔ لیکن بارگاہ الہی سے ایسا ہی ہوا ہے۔ کہ زیادہ شوق اصل کے لئے ثابت ہوا ہے۔ کہ زیادہ شوق اصل کے لئے ثابت ہوا ہے۔ کہ زیادہ شوق اصل

در خانہ بکدخدا ماند ہمہ چیز ترجمہ ع گھر میں سب چیز ہے گھر والے کی اگرد ہلی ہے۔وہ بھی تمہار اہمایہ ہے اور اگر آگرہ ہے تووہ بھی اللہ تعالیٰ کے کرم سے قریب ہے۔والسلام مکتوب ۷۹

عارف کی ذات موہوب حقانی کے بیچونی اسر ار اور عجلی ذات اور آخرت کی رویت کے شوت میں خواجہ محمد معصوم کی طرف صادر فرمایا ہے:-

جب عارف کا معاملہ شیون وصفات ہے گرر جاتا ہے اور ذات تعالی و تقدی کے وجوہ واعتبارات ہے برتری بینج جاتا ہے اور اس مقام ہے کہ جس کو ہم نے حقیقت صلوق ہے تعیر کیا ہے۔ برتری و بلندی حاصل کر لیتا ہے۔ تواس وقت توجہ و متوجہ ، متوجہ الیہ کی طرح بیجون ہوتی ہیں۔ کیو نکہ چون کو بیجون کی طرف کوئی راستہ نہیں اور متوجہ ہم ادعارف کی ذات ہے۔ جس ہے تمام وجوہ واعتبارات دور ہو چکے ہوتے ہیں اور کنہ ہے مر ادوبی ذات مجر دہ ہے جو بذات خود بلا کی وجہ واعتبار کے اپنی مطلوب و معروف ذات و کنہ کی طرف متوجہ ہوا در ہو چکے کہ کنہ ہے مر اد ذات مجر دہ ہے۔ اس لئے کہ شے کی کنہ وہ ہے۔ جو شم کی کنہ وہ ہے۔ جو شمام وجوہ اعتبارات کے مادراء ہے اور شے کی ذات بھی و ہی ہے۔ جو تمام وجوہ واعتبارات کے مادراء ہے اور شے کی ذات بھی و ہی ہے۔ جو تمام وجوہ اعتبارات کے مادراء ہے اور شے کی ذات بھی اعتبار کیا جائے۔ شے کی ذات کی طبات ان سب سے ماوراء ہے۔ اس مقام میں نفی اور سلب کے ان سب سے مادراء ہے۔ اس مقام میں نفی اور سلب کے کیا جو کوئی ادر امر متصور نہیں۔ اگر علم بانتیاز ہے۔ تو وہ بھی سلب ہے اور اگر تعبیر و تفییر ہے۔ تو وہ بھی سلب ہے اور اگر تعبیر میں نہیں آتی۔ تیجوئی کا حصہ سواکوئی ادرام متصور نہیں۔ اگر علم بانتیاز ہے۔ تو وہ بھی سلب ہے اور اگر تعبیر میں نہیں آتی۔ تیجوئی کا حصہ مرحملوب ہے اور وہ جبول الکیفیت ہے اور دہ توجہ جو مر تبہ ذات میں خابت کی جاتی ہے۔ وہ متوجہ کی عین ذات کے سوادر وہ کی خوب کی خوب کی خوب کی کوئی کی دوب کے۔ اور ایک ذات کے سوادر وہ کی میں ذات ہے۔ تیجوئی کا حصہ یا لیتی

ہے ہیں ثابت ہواکہ توجہ و متوجہ متوجہ الیہ کی طرح پیچون ہو نگے۔اگرچہ ایک پیچون اور دوسرے پیچوں میں بہت فرق ہے۔ ما لِلتُوَابِ وَرَبِ الْاَرْبَابِ (چہ نبست فاک راباعالم پاک) توجہ اور متوجہ میں ذات کی پیچون کھی تھی ہے۔جب ممکن کی ذات و ذات کی پیچون کھی تھی ہے۔جب ممکن کی ذات و کہ واجب تعالی کی ذات جو کمال لطافت و تقدی تر و میں ہے۔ کس طرح اور اک میں آسکتی ہے اور اس سے کیاحاصل ہو سکتا ہے۔ بیت تازہ میں ہے۔ کس طرح اور اک میں آسکتی ہے اور اس سے کیاحاصل ہو سکتا ہے۔ بیت آگاہ از خویشن چو نیست جنیں جہ خبر دار از چناں و چین

ترجمه بيت

جنیں کو خبر جبکہ اپنی نہیں وہ کیاجاتا ہے چنال و چنیں اس ار حم الر حمین نے کمال رافت و مہر بانی کوجو سر اسر چون ہے۔ پیچونی کا حصہ عطافر مایا ہے۔ تاکہ پیچون حقیق سے آگاہی پیدا کرے اور اس کے ساتھ گرفتاری حاصل کرے۔ وَلِلْاَدْ ضِ مِنْ کَاْسِ الْکِوام نَصِیْبَ۔ ترجمہ ع

سخی کے کاسہ سے حصہ زمیں کو ملتاہے

اور جنہوں نے کنہ ذات کی معرفت کو محال کہاہے وہ معرفت متعارف ہے جو کیف وچون کی قشم سے ہاس کا تعلق پیچون سے محال ہے لیکن وہ امر جو عالم پیچون سے ہواور پیچون کے اتصال سے پیچون کے ساتھ واصل ہو جائے اور اس دولت عظلی سے حظ عاصل کر لے۔ وہ کیوں محال ہوگا۔ مَعْوِفَةً عُوِیْبَةً وَمُسْئَلَةً عَجِیْبَةً قَلَمَا ظَهُرَتْ الّٰی الان مِنْ اَهْلِ الْکُشْفِ وَ الْعِرْفَانِ (اس معرفت غریب عَوْرَ ہُیں کیا) ہے ذات ہجر دجو پیچونی کا حصہ رکھی اور مسلہ عجیب کو آج تک کی اہل کشف وعرفان نے ظاہر نہیں کیا) ہے ذات ہجر دجو پیچونی کا حصہ رکھی ہے اور منصل بیان ہو چی ہے۔ اس تام المعرفت عارف کے ساتھ مخصوص ہے جو حضرت ذات مجرو سے واصل ہو تاہے اور اس درجہ بلند میں فئاء وبقاء حاصل کر لیتا ہے اور ہے دولت اس بقاء وذات کا اثر ہے۔ سوائے اس عارف کے باتی تمام ممکنات کو ذات کے ساتھ حصہ حاصل نہیں ہو تا۔ بلکہ ان کی ذات ہم سوائے اس وتی۔ تاکہ ان کی صفات اس ذات کے ساتھ قائم ہوں جو اپنے اصول یعنی اساء و صفات کے ساتھ قیام ہیں۔ کیا خوا این اساء و صفات کے ساتھ قیام رکھتے ہیں۔ نہ کہ کی الیے امر کے ساتھ کہ جس کو ذات سے تعبیر کیا جائے۔ انسان کے ساتو لطائف جو تمام ممکنات میں سے زیادہ تر جامع ہیں۔ کیا خفی اور کیاا تھی سب صفات ہی کا اثر ہوتے ہیں واور اس کے جسمانی ور وحانی تو گی ذات کے ساتھ قیام نہیں بخشا ہو تا۔ بیس فرمایا ہو تا اور ان کو ذات کے ساتھ قیام نہیں بخشا ہو تا۔

سوال:جب اساء وصفات کا اپنا قیام خود بخود نہیں بلکہ ان کا قیام ذات تعالی و تقترس کے ساتھ ہے تو پھر اور چیز کا قیام ان کے ساتھ کس طرح ہوگا؟

جواب: میں کہتا ہوں کہ دوسری چیزان کے ساتھ اس وقت قائم نہیں ہو سکتی۔ جبکہ وہ موجود ہو اوراگراس نے مرتبہ وہم میں ثبوت واستقرار پیدا کیا ہو۔ تو پھران کے ساتھ کیوں نہ قائم ہو گی۔ جبکہ نہایت ہی ضعیف ہے اور رہے جو ہم نے لکھااور کہاہے کہ ممکن کی ذات عدم ہے۔ یہ بعینہ ایساہے جیسے کہہ دي كه ممكن كى ذات بى تېيىل ـ ذَاتْهُ عَدَم (اس كى ذات عدم ب) اور لا ذَاتَ لَهُ (كوئى اس كى ذات نہیں) دونوں کے ایک ہی معنے ہیں۔اگر چہ فلٹی شخقیق ان دونوں مفہوموں کے در میان تغائر ثابت کرتی ہے لیکن وہ لاحاصل ہے۔ در حقیقت ان کامر جع ایک ہی ہے۔ عدم جب اپنے لئے نہیں ہے تو پھر دوسرول کے کام کیا آسکے۔اور جبایے آپ کو نہیں اٹھاسکتا تودوسروں کو کس طرح اٹھاسکے۔اس مبحث کی تحقیق بیہے کہ چونکہ اساءو صفات کے عکس عدم کے آئینہ میں ظاہر ہوئے ہیں۔اس لئے ان کا قیام بظاہراس آئینے کے ساتھ دکھائی دیتاہے اور وہ آئینہ ان کے قیام کے اعتبار سے ان کی ذات کی طرح مخیل ہو تاہے۔ورنہ در حقیقت ان کا قیام اپن اصل کے ساتھ ہے اور آئینے کے ساتھ کچھ تعلق نہیں ر کھتے۔اور وہم کے سواعدم کے آئینہ کے ساتھ ان کا کچھ کام نہیں۔اس آئینہ کاجو ہر یاذات ہونا یہاں كيا گنجائش ركھتا ہے۔جب عدم حاضر ہونے كى قابليت نہيں ركھتا تو پھر جوہر كس طرح ہوسكے۔ايسا تام المعرفت عارف جومر تبه ذات تعالى وتقترس سے واصل ہے اور جس نے ذات كے ساتھ بقاء حاصل كيا ہے۔ہمیشہ عنقائے مغرب کا حکم رکھتاہے جو عزیز الوجود اور غریب الو قوع یعنی کمیاب ہے۔اس فناء وبقاء کے بعداس کوالی ذات کرامت فرماتے ہیں جس کے ساتھ اساء و صفات کے ان ظلال و عکوس کا قیام ہو تاہے جواس کی حقیقت ہیں۔جس طرح کہ ان کے اصول لینی اساء کا قیام حضرت ذات کے ساتھ ہے ان اساء کے ظلال کا قیام اس ذات کے پر تو کے ساتھ ہو تاہے جو اس عارف کو عطا فرماتے ہیں۔ لیس سے عارف جوہر وعرض سے مرکب ہو تاہے اور ممکن کے باقی افراد سب اعراض ہی ہوتے ہیں جن میں جوہریت کی پچھ بو نہیں ہوتی۔ فتوحات کی والے نے کیا چھاکہاہے کہ عالم اعراض مجتمعہ ہے جو ذات واحد کے ساتھ قیام رکھتے ہیں۔لیکن شخ قدس سر ودود قیقے اس جگہ چھوڑ گیاہے ایک یہ کہ عارف انمل کواس تھم ہے الگ نہیں کیادوسرے مید کہ اس کا قیام ذات واحد کے ساتھ مقرر کیاہے حالا نکہ اس کا قیام ا پناصل کے ساتھ ہے جواساء و صفات ہیں نہ کہ ذات تعالیٰ کے ساتھ اگرچہ اساء و صفات کا قیام ذات کے ساتھ ہی ہے کیونکہ حضرت ذات کو عالم سے ذاتی استغنابے اس درجہ بلند کے ساتھ عالم کا قیام کیسے ہوسکتاہے اور عالم کیاہے جواس مرتب اعلی کے ساتھ قیام کی ہوش رکھے۔بیت

# ماتماشاكنان كو تاه دست ترجمه - بست

ارجمه-بیت

تونهايت بلند بالادر خت ہم تماشا کناں ہیں کو تاہ دست اس عارف كا معامله عالم سے جدا ب اور اس كا حكم عالم كے احكام سے الگ ہے محب ذاتى كے ذریع المُوءُ مَعَ مَنْ اَحَبُ (آدمیای کے ساتھ ہے جس سے اس کو مجت ہے) کے موافق اپ اصل سے گزر کراین اصل الاصل کے ساتھ معیت پیدا کر لیتاہے اور اپنے آپ کواس اصل الاصول مين فانى كرويتا باور اكْرَمُ الْأَكْرَمِينُ آيت كريمه هَلْ جَزَّآءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ (احمان کا بدلہ احسان ہو تاہے) کے موافق فنا کے عوض اس کو بقاء عطا فرما تاہے اور جس چین میں وہ فانی ہو تا تھا۔اس کے ساتھ اس کو بقا بخش کر اپنی ذات و صفات واساء کا مظہر اور جامع آئینہ بنادیتا ہے۔ پس تمام افراد عالم اس عارف کی جامعیت کے مقابلہ میں ایسے ہیں جیسے قطرہ دریائے محیط کے مقابلہ میں۔ کیونکہ حضرت ذات تعالیٰ کے مقابلہ میں اساءو صفات کا کچھ قدر ومقدار نہیں۔ قطرہ کا بھی دریا کے مقابلہ میں کچھ نہ کچھ قدر ومقدار ہے۔ لیکن ان کااس کے مقابلہ میں اتنا بھی نہیں۔اس بیان سے اس عارف کے علم ومعرفت ودرک وادراک کو دوسرول کی نسبت قیاس کرنا چاہئے۔اوراس کی عظمت وبلندی کو سمجھنا عاج - ذلك فضلُ اللهِ يُؤتِيهِ مَنْ يَشَآءُ وَاللهُ دُو الْفَضْلِ الْعَظِيْمِ (يه الله تعالى كافضل م-جس كوچاہتا ہے بخشا ہے۔اللہ تعالیٰ بڑے فضل والا ہے)اس صاحب دولت كو جب بقاء ذاتی سے مشرف کرتے ہیں توایک ایسی ذات عطاکرتے ہیں جس کے ساتھ اس کی صفات مشل علم وقدرت وغیرہ کا قیام ہو تا ہے۔ جن کا قیام پہلے باقی تمام افراد عالم کی طرح ان کے اصول کے ساتھ تھا۔ اس بقاء اکمل کے حاصل ہونے کے باوجود کلمہ انا کااطلاق جواس سے زائل ہوا ہو تاہے۔ پھر عود نہیں کر تااور مراتب بقاء میں سے کی مرتبہ میں اپنے اوپر کلمہ انا کا اطلاق نہیں کر سکتا۔ کیونکہ بقاء اکمل فناء اتم پر مترتب ہے۔جو کلمہ اناکانام و نشان مٹادیتا ہے اور عود ورجوع کی بھی گنجائش نہیں چھوڑ تا۔ اَلزَّ انِلُ لَا یَعُو دُ (دور ہٹا ہوا پھر نہیں آتا) مشہور قضیہ ہے اور جو عود کرے۔ وہ زائل نہیں ہو تابلکہ مغلوب ومستور ہو تا ہے اور کسی عارضہ کے باعث پوشیدہ ہوتا ہے جو اس عارضہ کے دور ہونے کے بعد غالب آجاتا ہے۔ فاِنَّ الْمَغْلُوْبَ قَدْ يَغْلِبُ ( كُونَكُه بهي مغلوب بهي غالب آجاتا ہے)۔ جاننا چاہئے كه مرتبه عاليه ذات تعالی و تقدی کا حصہ ای صاحب دولت کے ساتھ مخصوص ہے جو ذات کے حصول سے باتی ہو تاہے اور صفات نے اس کے ساتھ قیام پایا ہو تاہے اس کے سوااور جو کوئی خواہ کسی قتم کا فناء وبقاء حاصل کرے۔ اس کا حصہ اساء و صفات ہی ہے ہو گانہ کہ ذات ہے۔اگر چہ اساء و صفات ذات ہے الگ نہیں ہیں لیکن

ذات کا نصیب اور ہے اور صفات کا نصیب اور اگر چہ ذات سے صفات کا الگ نہ ہونا بعض لوگوں کو وہم میں قال دیتا ہے اور صفات کے نصیب کو ذات کا نصیب ظاہر کر تا ہے۔ لیکن ہر ایک کے نشانات وعلامات الگ الگ ہیں اور ایک دوسر سے کے علوم و معارف جدا جدا جو اس دولت عظمیٰ کے پانے والوں پر پوشیدہ نہیں الگ ہیں اور کی دوسر سے کے علوم و معارف جدا جدا جو اس دولت عظمیٰ کے پانے والوں پر پوشیدہ نہیں و میں اس کے سواکس اور کی بیان واضح رہے کہ مجلی ذاتی ہو لیکن نفس ذات تعالیٰ سے ساتھ مخصوص نہیں ہو سکتا ہے کہ اس کے سواکس اور کو بھی ججلی ذاتی ہو لیکن نفس ذات تعالیٰ سے نصیب حاصل نہ ہو کیو تکہ ججلی ایک قتم کی ظلیت چاہتی ہے جو مراتب خانی کا ظہور ہے اور نفس ذات کا نصیب جو کہا گیا ہے ظلیت کی تاب نہیں لا سکتا۔ بلکہ نفس تجلے اور ظہور سے بھی روپوش ہو جا تا ہے۔ ذات کا وہ ظہور جو صفات میں سے کسی صفت کے ساتھ خابت ہو۔ وہ بھی مرتبہ خانی میں ذات کا ظہور ہے لیکن حجلی ذات تعالیٰ کے اعتبارات میں سے کسی اعتبارات میں اعتبارات میں سے کسی اعتبارات میں سے کسی اعتبارات میں سے کسی اعتبارات میں سے کسی اعتبارات میں اعتبارات کی جامع بلکہ سب سے منز ہ ہے۔ اس لئے اعتبارات میں اعتبارات میں اعتبارات میں اعتبارات میں اعتبارات کی جامع بلکہ سب سے منز ہ ہے۔ اس لئے اعتبارات میں اعتبارات کی جان کی جان کی جان کی جان کی جان کے گی ذاتی نہیں ہوتی۔

سوال: شخ محی الدین ابن عربی اوراس کے تابعین قد س سر ہم نے تعین اول کو مجلی ذات کہاہے اور تعین عملی جملی میں جو ذات کے اعتبارات میں سے ایک اعتبار ہے۔ ذات کا ظہور ہے جو جامعیت رکھتا ہے۔ جو اب: جو پھی اس ورویش کا معتقد ہے۔ وہ یہ ہے کہ وہ ظہور ہم کی جملی بھی جس کو انہوں نے تعین اول سے تعبیر کیا ہے۔ جملی ذات کے شیونات میں سے ایک شان سے ماخوذ ہے۔ بجلی ذات کم شیون واعتبار اس کے علم کا اعتبار بھی دوسر سے تمام شیون واعتبار اس کی جامع بلکہ تمام شیون واعتبار اس سے برتر ہے۔ اس جگہ علم کا اعتبار بھی دوسر سے ان ذاتی اعتبار اس کی طرح ہے جن کے وصول کا ہاتھ اس مر تبہ مقد سہ کے دامن غنا سے کو تاہ ہے اگر کہیں کہ مر تبہ خانی کا ظہور علم پر مخصر ہے کیو نکہ خارج میں نفس ذات ہے پس مر تبہ خانی میں اس کا ظہور خانہ علم میں ہوگا۔ کیو نکہ ظہور علم میں ہوگا۔ جس میں ظہور خان کے اس طرح ظہور فرمائے کہ ظہور ما کہ کہا اعتبار اس طرح ظہور فرمائے کہ اس طرح ظہور فرمائے کہ ظہور علم کا اعتبار اس طرح ظہور و جامع کا احتبار اس کی دہاں علم ہور جامع کا احتبار اس کی دہاں طرح ظہور فرمائے کہ اعتبار علم اور باقی تمام اعتبار اس کی دہاں طرح علی دور و جامع کا احتبار اس کی دہاں علم کے ساتھ مقید کر نادریا کو کوزہ میں بند کر نابلکہ پائی کو میں بند کر نابلکہ پائی کو مقد کے تعلق نہ رکھتا ہو بجی ذات کے تعین علم کے مادراء ہو جو خارج کا طل ہو اور سبیس ڈھونڈ نا ہے ایک شاعر کہتا ہے ۔ بیت

کے درصحن کا چی قلیہ جوید اَصَاعَ الْعُمْرَ فِیْ طَلَبِ الْمُحَالِ ہاں علم کا امتیاز تمام ذاتی اعتبارات میں سے زیادہ تر جامع ہے۔ جس قدر اس میں کمالات ذات کا

شمول ہے۔اس قدر کسی اور اعتبار میں نہیں ہے۔ ہاں اگر مجاز کے طور پر ظہور علمی کو ظہور ذاتی کہیں اور اس پر تحلی ذات کا اطلاق کریں تو ہو سکتا ہے اگرچہ ان کے اطلاقات سے بعید ہے اور ان کے نداق سے دور ہے جیسے کہ ان کے کلام کے دیکھنے والوں پر پوشیدہ نہیں۔

سوال: - شیخ محی الدین این عربی قدس سر و نے آخرت کی رویت کو لطیفہ جامعہ مثالیہ کی صورت میں مقرر کیا ہے۔ تمہار امعتقد اس مئلہ میں کیا ہے؟

جواب: صورت جامعہ مذکورہ کی رویت حق تعالے کی رویت نہیں ہے۔بلکہ اس کے کمالات کے مظاہر میں سے ایک مظہر کی رویت ہے۔ جس نے عالم مثال میں حصول پیدا کیا ہے۔ بیت یَوَاهُ الْمُوْمِنُوْنَ بِغَیْرِ کِیْفِ وَاِدْدالِهِ وَضَرْبٍ مِنْ مِثَالٍ

زجمه-بیت

مومن خداکو دیکھیں گے جنت میں خوش خصال بے کیف وبے تصوروبے شبہ وبے مثال

حق تعالی کی رویت کو صورت کی رویت پر مقرر کرنادر حقیقت حق تعالی کی رویت کی نفی کرنا

ہے۔ نیز وہ صورت جوعالم مثال میں حاصل ہو۔ اگر چہ جامع ہو کین عالم مثال ہی کے اندازہ پر ہوگی۔ اور
عالم مثال اگرچہ و سعت رکھتا ہے۔ لیکن اس کے عوالم مخلوقہ میں ہے ہے۔ وہ جامعیت صورت جواس
میں ہے۔ کیا گنجائش رکھتی ہے۔ کہ تمام کمالات وجوبیہ ذاتیہ کی جامع ہوسکے اور سب کو ضبط
میں ہے۔ کیا گنجائش رکھتی ہے۔ کہ تمام کمالات وجوبیہ ذاتیہ کی جامع ہوسکے اور سب کو ضبط
صفت علم جو صفات وجوبیہ میں ہے ہوار تمام ذاتی صفات میں سے زیادہ جامع ہے۔ اس امر کی گنجائش
مفت علم جو صفات وجوبیہ میں سے ہوار تمام ذاتی صفات میں سے زیادہ جامع ہے۔ اس امر کی گنجائش
خبیں رکھتی۔ اگرچہ تمام ذاتی صفات واعتبارات کی جامع ہے جیسے کہ اس کی تحقیق گذر چکی ہے۔ تو پھر
عالم مثال جو ممکن و گلوق ہے اس کی صورت تمام کمالات وجوبیہ کی جامع کس طرح ہو سکتی ہے۔ اور اگر
فرضااور نقد پر آاس کو جامع کہیں بھی۔ تو اس مر تبہ مقد سہ کے ظلال میں سے ایک ظل ہوگی۔ اور ظل
کی رویت در حقیقت اصل کی رویت کے ساتھ تشبیہ دی ہے۔ اور کوئی پوشیدگی خبیں چھوڑی۔ اور ظل کی
چودھویں رات کے چاند کی رویت کے ساتھ تشبیہ دی ہے۔ اور کوئی پوشیدگی خبیں چھوڑی۔ اور ظل کی
دویت ایس ہے۔ جیسے طشت آب میں چاند کو دیکھیں۔ جس کو بلند فطر ت والے لوگ پند خبیں کرتے۔
اس قدر ادر اک میں آتا ہے۔ کہ اس مر تبہ مقد سہ کا ظہور خانہ علم کے باہر حاصل ہو سکتا ہے۔ اور مرتبہ
خارج کے ظل میں شوت پیدا کر سکتا ہے۔ جیسے کہ گذر چکا۔ اس ظہور جامع کا عالم مثال میں ایک اور علی جامع
جو تاہے جس کو تعین اول سے تعیر کرتے ہیں۔ اور اس ظل جامع کا عالم مثال میں ایک اور علی جامع

ہوتا ہے جو ظل جامع علی کا آئینہ و کھائی دیتا ہے۔ یہ ظل جامع مثالی جوعالم مثال میں لطیفہ کی صورت پر ظاہر ہوتا ہے۔ اس انسانی صورت پر ثابت ہوتا ہے۔ جو تمام مخلوقات میں سے زیادہ ترجامع ہے۔ اِنَّ اللّٰهُ خَلَقَ اَدَمُ عَلَیٰ صُورَتِ پر بیدا کیا) ممکن ہے کہ اس اعتبار سے خَلَقَ اَدَمُ عَلیٰ صُورَت پر بیدا کیا) ممکن ہے کہ اس اعتبار سے آیا ہو۔ لیکن حق تعالیٰ کی رویت وہ ہے۔ جوان ظہورات اور صور توں کے ماوراء ہے۔ اور بے کیف ویچون کی قتم سے ہے۔ رویت آخرت پر ایمان لے آنا چاہئے۔ اور اس کی کیفیت اور چند وچون میں مشغول نہ ہونا چاہئے۔ آخرت کے طلق ووجود کو دنیا کے طلق ووجود کے ساتھ کوئی نسبت نہیں۔ تاکہ ایک کے احکام کو دوسر سے پر قیاس کیا جائے۔ وہاں کی آگھ جدا ہے۔ اور وہاں کا فہم وادراک الگ۔ اس کے لئے دوام ابدی ہے۔ اور اس کے لئے زوال وفتا اس کے لئے سر اسر لطافت ونظافت ہونا ہے۔ اور اس کے لئے خبث و کثافت۔ شج قدس سرہ خانہ علم کے باہر حق تعالی کا ظہور ثابت نہیں کرتے اور مجالی ومظاہر کے ماسوامشا ہدہ وشہود ورویت تجویز نہیں کرتے۔ ع

آل ایثاند ومن چینم یارب

ترجمہ۔ علی ایساہوں خدایا

کیاکیاجائے اس میران میں شخ قدس مرہ ہی ہے جس کے ساتھ کبھی لڑائی ہے۔ اور کبھی صلح کیونکہ اس نے تخن معرفت وعرفان کی بنیادر کئی ہے۔ اور اس کو شرح وربط دیکر توحید واتحاد کو مفصل طور پر بیان کیا ہے۔ اور تعددو تکثیر کا منشا ظاہر فرمایا ہے۔ وہی ہے جس نے وجود کو بالکل حق تعالیٰ کی طرف منسوب کیا ہے۔ اور عالم کو موہوم و مخیل بنایا ہے وہی ہے۔ جس نے وجود کے لئے تنزلات ثابت کیے ہیں۔ اور ہر مرتبہ کے احکام کو جدا کیا ہے وہی ہے جس نے وجود کے لئے تنزلات ثابت کہا ہے۔ اور ہا معلوم کیا ہے اور ہمہ اوست کہا ہے۔ اور ہا وجود اس کے حق تعالیٰ کے مرتبہ تنزیہ کو عالم کے مادراء معلوم کیا ہے اور اس کو دید ودائش کہا ہے۔ اور اس جھا ہے۔ ان مشائخ نے جو شخ قد س سرہ ہے پہلے ہیں اگر اس بارہ میں گفتگو کی ہے۔ تو و شخ کے بعد ہیں۔ ان میں سے اکثر نے شخ کی تقلید کی ہے۔ اور اس کی اصطلاح کے موافق گفتگو کی ہے۔ تو جو شخ کے بعد ہیں۔ ان میں ہے اکثر نے شخ کی تقلید کی ہے۔ اور اس کی اصطلاح کے موافق گفتگو کی ہے۔ اور اس کی اصطلاح کے موافق گفتگو کی ہے۔ اور اس کی اصطلاح کے موافق گفتگو کی ہماندوں نے بھی اس بزرگ کی برکات سے استفادہ کیا ہے۔ اور اس کے علوم و معارف سے بہت فائدے حاصل کئے ہیں۔ جو آئہ اللّه سُبْحانَدُ عَنَّا خَیْر الْحَوْلَ آغِ (اللّه تعالیا اس کو جاری طرف سے بہت فائدے حاصل کئے ہیں۔ جو آئہ اللّه سُبْحانَدُ عَنَّا خَیْر الْحَوْلَ وَ وَاللّٰ اس کے اہل حق کے موافق گفت کو خطا کی دیل سمجھنا چاہے۔ کہنے والاخواہ کوئی ادکام کی موافقت کو خطا کی دیل سمجھنا چاہے۔ کہنے والاخواہ کوئی ادکام کی موافقت کو صواب کا مصداق اور ان کی مخالفت کو خطا کی دیل سمجھنا چاہے۔ کہنے والاخواہ کوئی ادکام کی موافقت کو صواب کی موافقت کو خطاکی دیل سمجھنا چاہے۔ کہنے والاخواہ کوئی کی موافقت کو صواب کیا مصداق اور ان کی مخالفت کو خطاکی دیل سمجھنا چاہے۔ کہنے والاخواہ کوئی کی موافقت کو خطاکی دیل سمجھنا چاہے۔ کہنے والاخواہ کوئی کی موافقت کو صواب کیا مصداق اور ان کی محالے کے موافق کو خطاکی دیل سمجھنا چاہے۔ کہنے والاخواہ کوئی کی موافقت کو صواب کیا مصداق اور ان کی مخالفت کو خطاکی دیل سمجھنا چاہے۔ کہنے والاخواہ کوئی کیا کے موافق کی کے موافق کے موافق کیا کے موافق ک

ہو۔اورخواہ کوئی کلام ہو۔ مخرصادق علیہ الصلو قوالسلام نے فرمایا ہے عَلَیْ کھی بسَوَادِ الْاَعْظَمِ (تم پرسواد اعظم یعنی بردے گروہ کی تابعداری لازم ہے) نیز مقرر ہے۔ کہ صنعت کی سخیل مختلف فکروں اور بہت کی نظروں کے ملنے پر موقوف ہے۔ سیبویہ اگرچہ علم نحو کے احکام کا بانی ہے۔ لیکن وہ نحوجس نے متاخرین کے فکروں اور نظروں کے ملنے سے کمال و تنقیح بیدا کی ہے۔وہ اور پچھ ہو گیاہے۔اور اور بی متاخرین کے دوروں کی مال کے منافرین کے دوروں کے مالے کہ مالے کہ دوروں کی متم کابن گیاہے۔اور علیحدہ احکام حاصل زیب وزینت پایا گیاہے۔بلکہ کہہ سکتے ہیں۔کہ دوروں کو شمّ کابن گیاہے۔اور علیحدہ احکام حاصل کرچکاہے۔ رَبَّنا اَتِنا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَّهَیْمُی لَنَا مِنْ اَمْرِنَا رَشَدًا (یااللہ تواپی پاس سے رحمت نازل فرما۔اور ہمارے کام سے بھلائی ہمارے نصیب کر)

#### مکتوب ۸۰

عارف کی ذات موہوب کی طرف اشیاء کے منسوب ہونے کے بیان میں حضرت مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم سلمہ سجانہ کی طرف صادر فرمایا ہے۔

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِيْ هَدَ انَا لِهِذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيْ لَوْ لَآ أَنُّ هَدَا نَا اللَّهُ لَقَدْ جَاءَ تُ رُسُلُ رَبَّنَابِٱلْحِقّ (الله تعالى كى حدى جس نے ہم كوہدايت دى اور اگروہ ہم كوہدايت ندديتا۔ توہم بھى ہدايت ندياتے بيشك مارے رب کے رسول سے بیں) ہر ایک طل سے اصل کی طرف سیدھاشا ہراہ جاتا ہے۔اور کوئی خاروخس ان کے در میان حائل نہیں۔اوراگر خاروخس در میان حائل ہو۔ تواس کی توجہ اپنی طرف ہی ہے اور اصل کی طرف سے روگر دان ہے ظل صرف اصل کا امانتدارہے کیونکہ جو پکھ وہ وجو دو توالع وجود كاحسن وكمال ركھتاہے۔سب اس كواصل ہى سے ملاہے شايد عدم ہے جواصل كے وسيلہ كے بغيراس کے نصیب ہوا ہو۔اوروہ لاشے محض اور مجر داعتبارے۔اس ظل نے اپنی کمال نادانی سے اپنے اصل کو فراموش کردیا۔اوراس کی امانتوں کواپنی طرف سے خیال کر کے امانت میں خیانت کی اور بادجو د ذاتی برائی کے جو عدم کے باعث رکھتاہے اپنے آپ کو بہتر وکامل جانالیکن اپنی طرف متوجہ ہونے اوراصل کی طرف سے روگر دانی کرنے کے باوجوداس کواپنے اصل کے ساتھ طبعی میلان و محبت حاصل ہے خواہ اس کوخود جانے پانہ جانے۔ بلکہ وہ محبت جوایے آپ کے ساتھ رکھتاہے در حقیقت اس کا تعلق بھی اصل کے ساتھ ہے کیونکہ وہ حسن و کمال جس سے محبت کا تعلق ہے اصل ہی کی طرف سے ہے نہ کہ اس کی اپنی طرف سے وہ اپنی طرف سے سوائے عدم اور بتے کے کچھ نہیں رکھتا جس کے ساتھ محبت کا تعلق ہوسکے جیسے کہ کئی دفعہ تحقیق ہو چکی ہے جب اللہ تعالی کے کرم سے اس کی اس خود بنی کامر ض اس سے دور ہو جاتا ہے۔ اور جہل مرکب کو چھوڑ دیتاہے۔ اور امانت کو امانت والوں کی طرف سے جانتا ہے۔ اور اپنی طرف متوجہ ہونے کی بجائے اپنی طرف سے مند پھیر لیتا ہے۔ اور اس کا وہ اعراض

جواصل کی طرف سے تھاا قبال کے ساتھ بدل جاتا ہے تواس دفت اس کورشتہ سعادت ہاتھ آجاتا ہے۔ اوراصل تک پہنچنے کی امید حاصل ہو جاتی ہے حاصل کلام یہ ہے کہ چو نکہ عالم حق تعالیٰ کے اساءو صفات کے ظلال ہیں۔اس لئے اس کے اصول بھی اساءو صفات ہیں۔اور یہ ظلال اعراض ہیں۔جن کا قیام اپنے اصول یعنی اساء و صفات کے ساتھ ہے۔اور ان کے در میان کوئی ایساجو ہر قائم نہیں جس کے ساتھ قائم ہول نظام معتزلہ نے إِنَّ الْكَذُوبَ قَدْ يَصْدِقْ (جَمُونًا بَهِي بَهِي سِجَ بَهِي كَبْرَابٍ) كے موافق اس بھيد ہے آگاہ ہو کر کہاہے۔ کہ عالم سب کاسب اعراض ہے اور کوئی جوہر ور میان نہیں جس کے ساتھ قائم ہولیکن اس نے خطاکی ہے کہ اس نے ان اعراض کے قیام کوخود بخود کہاہے اور ان کے اصول سے غافل رہاہے جن کے ساتھ قیام رکھتے ہیں۔ اور صوفیاء میں سے شخ محی الدین ابن عربی قدس سرہ نے عالم کواعراض مجتمعہ فرمایا ہے۔اوران کا قیام حق تعالی کے ساتھ رکھاہے نہ کہ اساءوصفات کے ساتھ جوان ك اصول بيل فَيَالَيْتَ شِعْرِي مَامَعْنَى الْقِيَامِ بِالدَّاتِ ٱلمُجَرَّدةِ عَنْ جَمِيْعِ ٱلوُّجُوْهِ وَ الْإِعْتَبَارَاتِ وَلَا مَعْنَى لِلْقَيَامِ ثُمَّ إِلَّا الْإِخْتِصَاصُ النَّاعِتُ وَلَا نَعْتَ ثُمَّ فَلاَ قِيَامٍ وَ أَيْضًا إِنَّ الْقِيامَ مِنْ جُمْلَةِ الْوُجُوْهِ وَالْاعْتَبَارَاتِ الْمَنْفِيَّةِ فَلاَ مَعْنَى لِأَثْبَاتِهِ فِي تِلْكَ الْمَرْتَبَةِ الْقَدَّسَةِ (كَاشْ مِن جانتاکہ تمام وجود واعتبارات سے مجر دذات کے ساتھ قیام کے کیا معنی ہیں۔حالانکہ وہاں اختصاص ناعت کے سواقیام کے پچھ معنی نہیں لیکن نہ وہاں نعت ہے نہ قیام اور نیز قیام وجود واعتبارات منفیہ کی فتم سے ہے۔اس لئے اس مرتبہ مقدسہ میں اس کا ثابت کرنا بے فائدہ ہے)چونکہ افراد عالم اساء وصفات کے ظلال ہیں۔اس لئے ان کاوصول بھی ان کے اصول تک ہوگا۔جواساءوصفات ہیں۔اوراگر اصول کے اصول تک پہنچ جائیں۔ تو پھر بھی ذات مجر دومقد س تک منتہی ہو نگے۔اور وہاں ہے آ گے نہ گذرینگے کیونکہ اساء کی اصالت بھی وہاں گنجائش نہیں رکھتی۔وہاں اسم وصفت وشان واعتبارے غنائے ذاتی ہے۔ پس عالم کومر تبہ مقدسہ ذات سے مالوی اور حرمان کے سوا پچھ نصیب نہیں۔اور وصل و ا تصال کی وہاں گنجائش نہیں لیکن عادت اللہ ای طرح جاری ہے کہ بہت قرنوں اور بیثار زمانوں کے بعد کی صاحب دولت کو فناءاتم کے بعد بقاءا کمل بخشتے ہیں۔اور ذات مقدس کا نمونہ اس کو عطا فرماتے ہیں جس کے ساتھ اب اس کا قیام ہو تاہے۔جس طرح کہ پہلے اس کا قیام اپنے اصل کے ساتھ تھا۔جو اساء وصفات ہیں۔اور وہ تمام اعراض سابقہ جور کھتا تھااور یہ ذات موہو ب دونوں مل کر اس کی حقیقت ہوتی ہے پہاں پہنچ کراس کا کمال انسانی ختم ہو جاتاہے۔اور نعمت اس کے حق میں تمام ہو جاتی ہے میں ایک بات کہتا ہوں۔اس کو اچھی طرح سننا چاہئے۔ کہ اس ذات موہوب کے ساتھ صرف عارف ہی کا قیام مخصوص نہیں ہو تا۔ بلکہ تمام افراد عالم جو اعراض مجتمعہ ہیں۔ جس طرح پہلے اساء و صفات کے ساتھ

قیام رکھتے تھے ای طرح اب ان کا قیام اس ذات موہوب پروابستہ کیاہے۔اور سب کواس ایک ذات کے ساتھ قائم کیاہے۔ع

خاص کند بندهٔ مصلحت عام را ترجمه \_ع خاص کرلیتا ہے اک کو تا بھلا ہو عام کا

انيان كي خلافت كاسر جو آيت كريمه إنّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيْفَةً (مين زمين مين خليفه بناياجا بتابون) مين آيام -اس جكه متحقق بوتام -اور حديث إنَّ اللَّهَ خَلَق ادَمَ عَلَى صُوْرَتِهِ (الله تعالی نے حضرت آدم علیہ السلام کوانی صورت پر پیدا کیا) کی حقیقت اس مقام میں واضح ہوتی ہے۔ اوریہ جو ہم نے کہاہے۔ کہ ذات اقد س کانمونہ اس کو عطافر ماتے ہیں۔ میدان عبارت کی تنگی کے باعث ہے ورنہ خمونہ کی وہاں مجال نہیں جانا جائے۔ کہ اس قتم کے بزرگ ایک زمانہ میں متعددو بیثار نہیں ہوتے جب بیثار قرنوں کے بعد ایک پیداہو تاہے۔ تو پھر ایک زمانہ میں متعدد کس طرح ہو سکتے ہیں۔ اگراس فتم کی دولت کے ظہور کی مدت مقرر کی جائے تو شاید ہی کوئی اعتبار کرے۔ رَبَّنآ اتِنا مِنْ لَكُنْكَ رَحْمَةً وَهَيِّي لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا (ياالله تواين ياس على يرحت نازل فرما-اور مارے كام س بہتری ہارے نصیب کر) جاننا چاہئے کہ جب عارف کو بقاء ذات سے مشرف فرمائیں تواس کی وہ ذات موہوب بیچوں اور وجو داعتبارات کے وراء ہوگی۔ کیونکہ جوچون ہے وہ وجہ واعتبار کے ساتھ مقید ہے۔ جب تک پیچون نہ ہو وجہ واعتبارے نہیں چھوٹ سکتا۔ اس ذات کیلئے جو پیچونی سے حصہ رکھتی ہے۔ پیچون حقیقی کی ذات کی طرف شاہراہ ہے۔ جس طرح ظل کی وجہ واعتبار کو اصل کے وجہ واعتبار کی طرف راستہ ہے۔ای طرح ظل کی عطافر مائی ہوئی ذات مجر د کوذات مجر د بیجوں کی طرف شاہراہ ہے اور یہ ذات موہوب عارف کی کنہ ہے۔ کیونکہ کنہ وہ ہے جو تمام وجوہ واعتبارات کے ماوراء ہواور یہ ذات بھی تمام وجوہ واعتبارات کے ماوراء ہے اور عالم کے باقی تمام افراد کی کوئی کنہ نہیں۔ کیونکہ ان کے تمام وجود سر اسر وجوہ واعتبارات ہیں۔اعتبارات کے سواان کی کوئی ذات نہیں جس کو کنہ کہاجائے۔ پس جب ان کی کنہ نہیں توان کواصل کی کنہ سے کیانھیب ہوگا۔ ہاں کنہ کوکنہ کی طرف راستہ ہے لیکن وجہ کوکنہ کے ساتھ کچھ مناسبت نہیں۔ کنہ گویاکنہ کے مقابل واقع ہے اور وجہ کو کنہ کی طرف سے انح اف ہے پھر کنہ تک کس طرح بہنچ بلکہ جو ل جو ل دور جائے گاس سے دور ہو تاجائے گا۔ بیت

ترسم زی بکعبداے اعرابی ایں راہ کہ تومیر وی بتر کتان است

رجمه ميت

نہیں طرف کعبہ کو جائے گا تو ہر گز کہ ترکتان کو جاتا ہے یہ راہ

کنہ کاکنہ کے محاذی اور مقابل ہونے کا اطلاق میدان عبارت کی تنگی کے باعث کیا گیاہے ورنہ اس بارگاہ میں محاذات متصور نہیں لیکن چو نکہ وہ معنی بیچون صورت مثالی میں محاذات کے طور پر متمثل ہوتے ہیں۔اس لئے مجاز کے طور پر محاذات کا اطلاق کیا جاتا ہے۔ رَبَّنَا لَا تُوَّاخِذُنَا إِنْ نَّسِيْنَا أَوْ أخطأنًا (ياالله توجاري جول جوك يرجارا مواخذه نه كر)سنو، سنو، جب افراد عالم كوجواع اض مجتمعه ہیں۔ عارف کی ذات موہوب کے ساتھ قیام حاصل ہو گیا۔ جیسے کہ گزر چکاہے توان کواس ذات عارف کے ذریعے ذات اقدی جل شانہ کے ساتھ نبیت ظاہر ہو گئی اور ان میں سے ہر ایک کواس وسیلہ ے اس مرتبہ مقدسہ کا پچھ بچھ حصہ بھی مل گیا۔ کیونکہ ان کی ذات ہی عارف کی ذات ہے گویاا پنی ذات ك وسيله سے ذات يون كے ساتھ يون رابط بيداكيا ہے۔ باوجود يكه ذات اقدس كى طرف ان كا منسوب ہوناعارف کے واسطہ سے ہے۔ کیونکہ وہ ذات در حقیقت عارف کی ذات ہے ایک اور عجیب بات سنو کہ جس مخص کو بذات خود ذات اقدس کی طرف انتساب حاصل ہے ادر اس مرتبہ میں پیجون وصول کے ساتھ واصل ہے۔وہ مخض اس مرتبہ مقدسہ سے فیوض و برکات کے حاصل کرنے میں اصالت واستقلال رکھتا ہے۔ کوئی واسطہ در میان نہیں ہو تا کیونکہ واسطے اور و سلے اس مرتبہ مقدسہ سے نیچے نیچے ہیں۔ واصلوں میں سے ہر ایک شخص کواپٹی اپنی استعداد کے موافق اصالت کے طور پر اس جكد عصد حاصل موتاب واللهُ سُبْحَانَهُ أَعْلَمُ بِحَقَائِقِ الْأُمُورِ كُلِّهَا (تمام اموركي حقيقت كوالله تعالى بى بہتر جانتا ہے) وَالسَّكَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى (سلام بواس فَخص يرجس نے بدايت اختیار کی)۔

# مكتوب ٨١

ایک معاملہ کے حل اور واقعہ کی تعبیر میں خواجہ جمال الدین حسین کی طرف صادر اما ہے:-

حمد وصلوٰۃ اور تبلیغ وعوات کے بعد میرے فرزندعزیز کوواضح ہوکہ صحفہ شریفہ جوارسال کیا تھا پہنچا ظاہری وباطنی عافیت وجمعیت کا حال پڑھ کر بہت خوشی ہوئی۔ تم نے ایک واقعہ ظاہر شدہ ہوالکھا تھا جس کی تعبیر طلب کی تھی (کہ میں وضو کرنے کے در پے تھا کہ یکدم بیہوش ہو کر گر پڑا۔ گویا جان بدن سے نکل گئی۔ جب افاقہ ہوا میں نے ایک نور دیکھا۔ جو آفتاب کی طرح جمکتا تھا۔ جس نے نہایت لطافت سے جھے بیہوش کر دیا تھا۔ جس طرح کوئی شخص اپنے محبوب کو دیکھتا ہے اور اس کے جمال کے پر تو میں محورہ ورکھتا ہے اور اس کے جمال کے پر تو میں محورہ سے ہو کو انسان سات لطائف مشہورہ سے محرکہ ہو کہ انسان سات لطائف مشہورہ سے مرکب ہے ہر لطیفہ کا کاروبار الگ ہے۔ اور اس کے احوال و مواجید بھی جدا ہیں اب تک اس میرے مرکب ہے ہر لطیفہ کا کاروبار الگ ہے۔ اور اس کے احوال و مواجید بھی جدا ہیں اب تک اس میرے

فرزند کے احوال واذواق لطیفہ قلب سے تعلق رکھتے تھے۔اور قلب کے تلوینات سے مثلون تھے۔اب یہ وارد قوی جس نے بے شعور کیا تھا۔ لطیفہ روح پراتر آیاہے اور روح کو اپنے تصرف میں لایاہے۔ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً اَفْسَدُوْهَا وَجَعَلُوا اَعِزَّةَ اَهْلِهَا اَذِلَّةً (جبِ بادشاه كَى گاؤل مِيل داخل مو جاتے ہیں تواس میں فساد برپا کر دیتے ہیں۔اور اس کے رئیسوں کو ذلیل کر دیتے ہیں) چونکہ دانش و شعور کا منشاءروح ہے اس لئے وار دے مغلوب ہو کر بیہوشی طاری ہو گئی ہے۔اب تمہارا کاروبار لطیفہ روح کے متعلق ہے۔ آج کے حلقہ میں اس نسبت کی سخیل کیلئے تھوڑی سی امداد واعانت بھی و قوع میں آئی ہداوراس کے اثر کا ظہور بھی مشہود ہواہے اور معلوم ہواہے کہ اس نے وسعت پیدا کی ہے اور اثرو سرایت کرنے کے دریے ہے۔ حق تعالیٰ اس کوانجام تک پہنچائے۔ دوسر اواقعہ جو لکھاتھا کہ پروین اور نبات النعش كى ملا قات اپنى منزل ميں معلوم كى ہے۔اس كى تعبير بھى واقع اول كى تعبير كے مناسب ہے کیونکہ نسبت قلبی و نسبت روحی کا جمع ہوناان دونوں قتم کے ستاروں کی ملاقات میں ظاہر ہوا ہے۔ پروین میں چونکہ ستاروں کا نظام اور اجتماع ہے۔اس کئے قلب کے مناسب ہے اور نبات النعش میں چونکہ ستارے پراگندہ ہیں۔اس لئے روح کے ساتھ مناسبت رکھتاہے دوسر اواقعہ اگر پہلے واقعہ کے بعد ظاہر ہوا ہے تو در ست ہے۔اس میں دونوں نسبتوں کے حصول کو جمع کیا ہے اور اگر پہلے ہے تو بھی درست ہے کیونکہ بسااو قات ایسا بھی ہو تاہے کہ نسبت حاصل ہوتی ہے لیکن ظاہر نہیں ہوتی لینی اس ك حصول كود كهايا ب اور بعد ازال دوسر عواقع مين ظاهر كياب والله سُبْحَانَهُ اعْلَمُ بالصَّواب (الله تعالى بهتر جانتام) سُبْحَانَكَ لَا عَلِمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا (توپاك بِ جميں كوئى علم نهيں-مَر جس قدر تونے ہم کو سکھایا) والسلام۔

### مكتوب ٨٢

مہاجرت لیعنی جدائی کے رہنج والم کے اظہار میں بہت بعض بشار توں کے مخدوم زادگان خواجہ محمد سعید وخواجہ محمد معصوم مدظلہماکی طرف صادر فرمایا ہے:-

## مكتوب ٨٣

لشکر کے برکات میں کہ جہال ہے اختیار رہنا پڑتا ہے۔ بزرگ مخدوم زادوں کی طرف صادر فرمایاہے:-

فرزندان گرامی جمعیت کے ساتھ رہیں۔ لوگ ہر وقت ہماری محنتوں کو مد نظر رکھتے ہیں اور اس
علی سے خلاصی طلب کرتے ہیں۔ اور نہیں جانے کہ نامر ادی اور بے اختیاری اور ناکامی میں کس قتم کا
حسن و جمال ہے اور کو نبی نعمت اس کے برابر ہے کہ اس شخص کو اپنے اختیار ک و بھی اس بے اختیار ک دیں۔ اور
اپنے اختیار کے موافق اس کو زندگانی بخشیں اور اس کے اپنے امور اختیاری کو بھی اس بے اختیاری ک
تالیع بنا کر اس کے دائرہ اختیار سے باہر نکالدیں۔ اور گلامیت ہیں بین یکدی الْفیسالِ (جیسے کہ مردہ
نہلانے والے کے ہاتھ میں ہو تاہے) بنادیں۔ قید کے دنوں میں جب اپنی ناکامی اور بے اختیاری کا مطالعہ
کرتا تھا تو بحب حظ حاصل ہوتا تھا اور نہایت ہی ذوق پاتا تھا۔ ہاں فراغت و آرام والے لوگ مصیبت
کرتا تھا تو بحب حظ حاصل ہوتا تھا اور نہایت ہی ذوق پاتا تھا۔ ہاں فراغت و آرام والے لوگ مصیبت
والوں کے ذوق کو کیا معلوم کر سکتے ہیں اور ان کی بلا کے جمال کو کس طرح پاسے ہیں۔ بچوں کا حظ شیر پی

مرغ آتشوارہ کے لذت شاسد دانہ را . ترجمہ ع مرغ آتشوار کو آئے نہ لذت دانہ کی وَالسَّلامُ عَلیٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدٰی (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی)۔

## مكتوب ١٨

اس طریقه عالیہ کے آداب میں حافظ عبدالغفور کی طرف صادر فرمایا ہے -

الکومد لله وسکام علی عباده الله الدین اصطفی (الله تعالی کی حمه ہاوراس کے برگزیدہ بندوں پرسلام ہو)اس راہ کے طالب کوچاہے۔ کہ اول اپنے عقائد کو علماءاہل حق کے عقائد کے موافق در ست کرے۔ پھر فقہ کے ضرور کی احکام کا علم حاصل کرے اور ان کے مطابق عمل کرے اس کے بعد اپنے تمام او قات کو ذکر الی میں مصروف رکھے۔ بشر طیکہ ذکر کوشنے کا مل مکمل سے اخذ کیا ہو۔ کیونکہ ناقص سے کامل نہیں ہو سکتا اور اپنے او قات کو ذکر کے ساتھ اس طرح آبادر کھے کہ فرضوں اور مؤکدہ سنتوں کے بغیر کی چیز میں مشغول نہ ہو۔ حتی کہ قرآن مجید کی تلاوت اور عبادت نافلہ کو بھی موقوف رکھے اور وضو ہویانہ ہو۔ ہر حال میں ذکر کر تارہے اور کھڑے بیٹھے اور لیٹے ہوئے اس کام میں مشغول رہے اور کھڑے بیٹھے اور لیٹے ہوئے اس کام میں مشغول رہے اور کھڑے بیٹھے اور لیٹے ہوئے اس کام میں مشغول رہے اور کھڑے ناز کر حان است

زجم بت

ذکر کرذکر جب تلک جان ہے دل کی پاکی بیذ ذکر رحمان ہے دوام ذکر میں اس قدر مشغول ہو۔ کہ مذکور کے سواسب کچھ اس کے سینے سے دور ہو جائے اور مذکور کے سواسب کچھ اس کے سینے سے دور ہو جائے اور مذکور کے سوااس کے باطن میں کسی چیز کا نام و نشان نہ رہے۔ حتی کہ ماسوا نظر ہ کے طور پر بھی دل میں نہ گزرے اور اگر تکلف سے بھی غیر کو حاضر کرنا چاہئے تو نہ ہو سکے۔ اس نسیان کے سبب سے جو مذکور کے غیر سے دل کو حاصل ہو تا ہے۔ یہ نسیان جو دل کو مطلوب کے تمام کے ماسوی سے حاصل ہو تا ہے۔ مقصود کے غیر سے دل کو حاصل ہو تا ہے۔ یہ نسیان جو دل کو مطلوب کے تمام کے ماسوی سے حاصل ہو تا حد مقصود کے مطلوب کے حاصل ہو نے کا مقد مہ ہے اور مطلوب تک پہنچنے کی خوشخبر کی دینے والا ہے۔ مقصود حقیق تک پہنچنے کی نبیت کیا لکھا جائے کہ وراء الوراء ہے۔ بیت

كَيْفَ الْوَصُولُ إِلَى سُعَادَوَدُونَهَا فَلَلَ الْجِبَالِ وَدُوْنَهُنَّ خَيَوْفَ

ترجم بيت

ہائے جاؤں کس طرح میں یار تک راہ میں پر حظر کوہ اور غار ہیں برادر عزیز کو واضح ہو۔ کہ جب اللہ تعالیٰ کی عنایت ہے اس سبق کو انجام تک پہنچا لے۔ تو پھر اور سبق كى طلب كرے ـ وَاللّٰهُ سُبْحانَهُ الْمُوفِقُ (الله تعالى توفيق دين والا م) وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى (سلام بواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار كى)

#### مكتوب ٥٨

حفظاو قات کی نصیحت میں حضرت مخد وم زادہ محمد معصوم کی طرف صادر فرمایا ہے:-ان اطراف کے احوال واوضاع حد کے لائق ہیں اور تمہاری استقامت وسلامتی حق تعالیٰ سے مطلوب ہے۔اگراجمیر پینچ کرراستہ کی تکلیفوں اور گرمیوں سے کچھ نجات میسر ہوئی۔ توانشاءاللہ تعالیٰ تم کو لکھوں گااور بلالوں گا۔ جمعیت کے ساتھ رہواور اپنی ہمت کو حق تعالیٰ کی رضامندی کے حاصل کرنے میں صرف کرو۔ فراغت و آرام طلی کو چھوڑ دواور حظ نفس کے پیچھے نہ پڑواور اہل وعیال کے ساتھ حد سے زیادہ محبت اختیار نہ کرو۔ایسانہ ہو کہ اس ضروری کام میں فتور پڑجائے۔ پھر ندامت اور مایوی کے سوا کچھ فائدہ نہ ہو گا۔اس صحبت ودولت کی غنیمت سمجھواور ضروری امور میں عمر بسر کرو۔اطلاع دینا ضروری تھا۔ نے نے معارف جو لکھے گئے ہیں۔ سب تم کو سب کا کام نہ دیں گے۔ان کوسر سری نہ جانو بلکہ بڑی کوشش ہے ان کا مطالعہ کروشائدان کے پوشیدہ اسرارتم پر کھل جائیں اور سعادت کاسر مایہ ہاتھ آجائے۔ تمہارے حق میں ایک بشارت پینجی ہے۔ اس کو ایک مکتوب میں لکھ کرخواجہ محمد ہاشم کے حوالہ کیاہے۔ تاکہ تمہارے پاس پہنچادے۔امیدے کہ اللہ تعالی اینے کرم سے تم کوضائع نہ چھوڑے گا اور قبول فرمالے گا۔ لیکن اس سے ڈرتے رہنا جاہے اور لہو ولعب میں مشغول نہ ہونا جاہے۔ابینانہ ہو کہ صحبت کی دوری تا ثیر کر جائے اور حق تعالی کی بار گاہ میں التجاد تضرع کرتے رہواور اہل حقوق کے ساتھ بقدر ضرورت میل جول رکھواوران کی خاطر و تواضع بجالاؤاور مستورات کے ساتھ وعظ ونفیحت سے زندگی بسر کرواوران کے حق میں امر معروف اور نہی منکرے در لیغ ندر کھواور تمام اہل خانہ کو نماز وصلاح اوراحکام شرعی کے بجالانے کی ترغیب دیتے رہو۔ فَانَّكُمْ مَّسْنُولُوْنَ عَنْ رَّعِيَّتِكُمْ (كيونك تم اپني اپن رعیت کی نسبت پوچھے جاؤگے )حق تعالی نے تم کو علم دیا ہے۔اس کے موافق عمل بھی نصیب کرےاور ال يراستقامت بخشه\_ آمين

## مكتوب ٢٨

خوارق کے بکثرت ظاہر ہونے کے بیان میں درویش حبیب خادم کی طرف صادر

رمایاہ:-

نضول مباحات کام تکب ہونا۔خوارق کے کمتر ظاہر ہونے کا باعث ہے۔خاص کر جبکہ فضول میں بکثرت مشغول ہو کر مشتبہ کی حد تک پہنچ جائیں اور دہاں سے محرم وحرام کے گرد آ جائیں پھرخوارق

کہاں اور کرامات کجا؟ مباحات کے ارتکاب کادائرہ جس قدر زیادہ تنگ ہو گااور قدر ضروری پر کفایت کی جائے گی۔اس قدر کشف و کرامت کی زیادہ گنجائش ہوگی اور خوارق کے ظہور کاراستہ زیادہ تر کھل جائے گا۔ خوارق کا ظاہر ہونا نبوت کی شرط ہے۔ ولایت کی شرط نہیں۔ کیونکہ نبوت کا اظہار واجب ہے۔ ولایت کا ظہار واجب نہیں۔ بلکہ اس کا چھپاناور پوشیدہ رکھنا بہتر ہے۔ کیونکہ نبوت میں خلق کی دعوت ہے اور ولایت میں قرب حق اور ظاہر ہے کہ وعوت کا ظاہر کر ناضر وری ہے اور قرب کا چھیانالازم ہے۔ کسی ولی سے خوارق کا بکثرت ظاہر ہونااس امر کی دلیل نہیں ہے کہ وہ ولی ان اولیاء سے افضل ہے جن ے اس قدر خوارق ظاہر نہیں ہوئے۔ بلکہ ممکن ہے کہ کسی ولی ہے کوئی بھی خرق عادت ظاہر نہ ہوا ہو اور وہ ان اولیا سے افضل ہو۔ جن سے خوارق بکثرت ظاہر ہوئے ہوں۔ جیسے کہ شخ الشیوخ نے اپنی كتاب عوارف المعارف مين اس امركي تحقيق كى ب- جب انبياء عليه الصلوة والسلام مين خوارق كالمميا زیادہ ظاہر ہوناجو نبوت کی شرطہ ایک ہے دوسرے کے افضل ہونے کاموجب نہیں ہے تو پھرولایت میں جہال سے شرط نہیں تفاضل کا سبب کیوں ہو گا۔ میرے خیال میں انبیاء علیم الصلوة والسلام کی ریاضتوں اور مجاہدوں اور اپنی جانوں پر دائرہ مباحات کو زیادہ تر ننگ کرنے سے اصلی مقصود سے تھا۔ کہ ظہور خوارق حاصل ہو۔جوان پر واجب ہے اور نبوت کے لئے شرط ہے۔نہ کہ قرب الہی جل شانہ کے در جات تک پہنچنا۔ کیونکہ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام مجتبیٰ اور بر گزیدہ ہیں اور جن کو جذب و محبت کی رسی سے تھینچ لے جاتے ہیں اور بغیر تکلیف ومشقت کے ان کو قرب الہی کے در جات تک پہنچادیتے ہیں۔ وہ انابت وارادت بی ہے۔ جہال قرب اللی کے درجات تک پہنچنے کے لئے ریاضتوں اور مجاہدول کی ضرورت ہے کیونکہ بیر مریدوں کاراستہ ہے اور مرادوں کو ناز و نعمت کے ساتھ اپنی طرف بلالے جاتے میں اور محنت کے بغیر در جات قرب تک پہنچادیتے ہیں۔جاننا چاہئے کہ ریاضتیں اور مجاہدے راہ انا بت وارادت میں شرط ہیں لیکن راہ اجتباء میں مجاہدہ وریاضت کی کوئی شرط نہیں۔ ہاں نافع اور سود مند ضرور ہیں۔ مثلاً کوئی شخص جس کو کشال کشال لے جائیں۔اگر وہ اس کشش کے ساتھ اپنی کو شش اور مشقت کو بھی کام میں لائے۔ تووہ بہت جلدی منزل مقصود تک پہنچ جائے گا۔ بہ نسبت اس کے کہ اپنی کو مشت ومشقت کوچھوڑدے۔اگرچہ جائزے کہ مجھی کشش تنہاجوزیادہ توی ہو۔کشش مرکب مذکورے زیادہ تر کام کر جاتی ہے۔ پس راہ اجتباء میں سعی وترود ومشقت کمال وصول کی شرط بھی نہ ہوا۔ جیسے کہ نفس وصول کی شرط نہیں۔ ہاں کچھ نہ کچھ نفع کا اخمال ضرور ہے۔ ریاضتوں اور مجاہدوں سے جو ضروری مباحات پر کفایت کرنے سے مراد ہارباب اجتباء کو بھی اس معنی کے بغیر جو مذکور ہو چکے ہیں۔ بہت سے تفتے اور فائدے حاصل ہوتے ہیں۔ جیسے کہ دوام جہاد اکبر اور دنیادنید کی آلودگی سے طہارت

ولطافت لیمی پاک وصاف ہوناوغیر وغیرہ ۔ جس قدر ضروری حاجتیں ہیں۔ وہ دنیا میں داخل نہیں ہیں اور جو فضول ہیں وہ دنیا میں سے ہیں اور یاضتوں اور قدر ضرورت پر کفایت کرنے میں دوسر انفع آخرت کے محاسبہ اور مواخذہ کی کی اور عاقبت کے درجات کی بلندی ہے۔ کیونکہ دنیا میں جس قدر محنت ہے۔ آخرت میں اس سے کئی گنازیادہ مسرت ہے۔ پس انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کی ریاضتوں اور مجاہدوں کے لئے فہ کورہ بالا وجہ کے سوااور وجوہ بھی پیدا ہو گئیں اور واضح ہو گیا۔ کہ ریاضتیں اور ضروری مباحات پر کفایت کرناراہ اجتباء میں اگرچہ و صل کی شرط نہیں لیکن فی حد ذاتہ محمود و مستحن ہیں۔ بلکہ فوائد فہ کورہ کے لحاظ سے ضروری ولازم ہیں۔ رَبَّنا آتِنا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمةً وَّ هَیِّ اُنْنَا مِنْ اَمْوِنا وَشَدًا (یااللّٰہ تواپنے پاس سے ہم پر رحمت نازل فرما اور ہمارے کام سے ہمارے لئے جھلائی نصیب کر) و السَّلامُ عَلیٰ مَنِ پاس سے ہم پر رحمت نازل فرما اور ہمارے کام سے ہمارے لئے جھلائی نصیب کر) و السَّلامُ عَلیٰ مَنِ النَّبِعَ الْهُدای (سلام ہواس شخص پر جس نے ہمارے لئے جھلائی نصیب کر) و السَّلامُ عَلیٰ مَنِ النَّبُعَ الْهُدای (سلام ہواس شخص پر جس نے ہمارے النے جمارے کے بھلائی نصیب کر) و السَّلامُ عَلیٰ مَنِ النَّبُعَ الْهُدای (سلام ہواس شخص پر جس نے ہمارے النے جمارے کے کیا تھیں کر سے مارے کے کیا تھیں کر اللہ مواس شخص پر جس نے ہمارے النے جمارے کئے جھلائی نصیب کر) و السَّلامُ عَلیٰ مَنِ الْهُدای (سلام ہواس شخص پر جس نے ہمارے النے النہ اللہ اللہ اللہ کی اللہ عواس شخص پر جس نے ہمارے کو کو اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کی اللہ کی اللہ کو اللہ کیا کہ کو اللہ کی اللہ کو اللہ کی اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کی اللہ کی اللہ کو اللہ کی اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کی اللہ کو اللہ کو اللہ کیا کہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کی اللہ کی اللہ کو اللہ کی اللہ کو اللہ کو اللہ کی اللہ کو اللہ کو اللہ کی کے اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کی کو اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کی کو اللہ کو ال

## مكتوب ٨٧

حضرت ایشاں مد ظلہ العالی کے مرادی ومریدی کے اسرار میں مولانا محمد صالح کی طرف صادر فرمایا ہے:-

المحملة للله وسكرم على عباده الله تعالى عباده الله تعالى كى جمه اوراس كى برگزيده بندول پر بهلام ہو) بين الله تعالى كامريد بھى ہوں اور مراد بھى مير اسلسله ارادت بالواسط الله تعالى كام يد بھى ہوں اور مراد بھى مير اسلسله ارادت بالواسط الله تعالى كام يو بھى ہوں اور مرك ارادت حضرت محمد رسول الله عليه و آله وسلم على الله عليه و آله وسلم كے ساتھ بہت واسطوں ہے ہو اور طريقة نقشبنديه بين اكيس اور قادريه بين بجيس اور چشتيه بين ستائيس واسط در ميان بين لين بين معن حضرت محمد رسول الله عليه و آله وسلم كامريد بين ہوں اور ان كاپس روہم بير يعني بيچھ چلنے والا بير بھائى بھى۔ پس آخصرت صلى الله عليه و آله وسلم كے نزديك اس دولت كے دستر خوان پر اگرچه طفيلى ہوں۔ لين بن بلائے نہيں آيا ہوں اور اگرچه تا پح ہوں۔ ليكن اس دولت ميں ان كاشريك موں۔ ليكن اس دولت ميں ان كاشريك موں۔ بيكن ان بول وہ الله عليه و آله وہ سكم موں۔ بيكن اس دولت ميں ان كاشريك موں۔ بيكن اس دولت ميں ان كاشريك مير كين خوان پر اگرچه موتی ہوں اور اگرچه امتى ہوں۔ ليكن اس دولت ميں ان كاشريك مير كين خوان پر غاصر نہيں ہوا اور جب تك انہوں نے نہ چاہا۔ اس دولت كی طرف ہاتھ نه برطايا۔ كي دستر خوان پر غاصر نہيں ہوا اور جب تك انہوں نے نہ چاہا۔ اس دولت كی طرف ہاتھ نه برطايا۔ اگرچہ اور اجباء كي دستر خوان پر غاصر نہيں ہوا اور جب تك انہوں نے نہ چاہا۔ اس دولت كی طرف ہاتھ نه برطايا۔ ليكن مير كي تربيت كامتكافل ہاتی عمل طاله و عم نواله ہے۔ بيں نے فضل سے تربيت ہائی ہے اور اجتباء كے دستر پر چلا ہوں۔ مير اسلسله سلسله رخمانى ہے۔ بين عبد الرجمان ہوں مير ارب رحمان عمل شانہ ہے اور احتباء كي استر بر چلا ہوں۔ مير اسلسله سلسله رخمانى ہے۔ بين عبد الرجمان ہوں مير ارب رحمان عمل شانہ ہے اور احتباء كور استر پر چلا ہوں۔ مير اسلسله سلسله رخمانى ہے۔ بين عبد الرجمان ہوں مير ارب رحمان عمل شانہ ہے اور احتمان ہاں شانہ ہے اور احتمان ہوں مير اسلسله سلسله رخمانى ہے۔ بين عبد الرجمان ہوں مير ارب رحمان عمل شانہ ہے اور احتمان ہوں مير ارب رحمان عمل شانہ ہے۔

میرامر بی ارحم الراحمین ہے اور میر اطریقہ طریقہ سجانی ہے۔ کیونکہ تزید کے راستہ سے گیا ہوں اور اسم وصفت سے ذات اقد س تعالیٰ کے سوا کچھ نہیں چاہا۔ یہ سجانی وہ سجانی نہیں ہے۔ جو حضرت بایزید بسطامی نے کہا ہے کیونکہ اس کو اس کے ساتھ کسی فتم کی مساوات نہیں ہے۔ وہ سجانی دائرہ نفس سے باہر نہیں اور یہ انفس و آفاق کے ماوراء ہے اور وہ تثبیہ ہے۔ جس نے تزید کالباس پہنچاہے اور یہ تزیہ ہے۔ جس کو تثبیہ کی گرد بھی نہیں گی۔ اس سجانی نے چشمہ سکر سے جوش مارااور یہ عین صحوسے نکلا۔ ارحم الراحمین نے میرے حق میں تربیت کے اسباب کو معدات کے سوانہ رکھااور علت فاعلی میری تربیت میں الراحمین نے میرے حق میں تربیت کے اسباب کو معدات کے سوانہ رکھااور علت فاعلی میری تربیت میں اس بین اس بین میں رکھتا ہے۔ پیند نہیں فرما تا۔ کہ میری تربیت میں کی دوسرے کے فعل کا دخل ہو۔ یا میں اس امر میں کی دوسرے کے فعل کا دخل ہو۔ یا میں اس امر میں کی دوسرے کے فعل کا دخل ہو۔ یا میں اس مجتبی اور برگزیدہ ہوں۔ ع

بر کریمال کارہا و شوار نیست ترجمہ ع کریمول پر نہیں مشکل کوئی کام

ٱلْحَمْدُ لِلَهِ ذِي الْمَجَلَالِ وَالْإِنْحُوامِ وَالْمِنَّةِ وَالصَّلُواةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُوْلِهِ وَالتَّحِيَّةُ اَوَّلًا وَاخِوًا (الله تعالى كى حمداوراحان ب-جوبزے جلال واكرام والاب اوراس كے رسول پراول آخر صلوة وسلام وتحسية ہو)

## مكتوب ٨٨

خلیل کی خلت کے اسرار اور تعین وجودی کے اثبات میں مخدوم زادہ عالی مرتبہ خواجہ محد سعید سلمہ اللہ تعالیٰ کی طرف صادر فرمایاہے:-

جب حق تعالیٰ اپنیدہ کو اپنی خلت کی دولت سے جو دراصل حفرت ابراجیم علی نبیناوعلیہ الصلاۃ والسلام کے ساتھ مخصوص ہے مشرف فرماتا ہے اور دلایت ابراجیم سے سر فراز کرتا ہے۔ تواس کو اپنا انیس و ندیم بنالیتا ہے اور انس والفت کی نسبت جو خلت کے لوازم سے ہے در میان آجاتی ہے اور خلیل کے اخلاق واوصاف کی قباحت و کراہت نظر سے دور ہو جاتی ہے۔ کیونکہ اگر جنح نظر میں رہے۔ تو نفرت و بالفتی کا باعث ہو گاجو مقام خلت کے منافی ہے۔ جو سر اسر الفت ہے۔

سوال:- خلیل کے اوصاف کی قباحت کا نظرے مر تفع ہونا مجاز میں ظاہر ہے۔ کیونکہ ہوسکتا ہے کہ اس موطن میں خات کی نبیت غالب آجائے اور خلیل کے اوصاف کی برائی کو چھیادے لیکن مرتبہ حقیقت میں کہ جہاں شے کاعلم کماحقہ ہے۔ فتیجے کوغیر فتیج جاننااور اس کاخلت کی نسبت مغلوب

ہوناجائز نہیں۔

جواب: - ہرایک فیج میں حن وخولی کی کوئی نہ کوئی وجہ ٹابت ہے۔ پس ہو سکتاہے کہ حسن وخوبی کی اس وجہ پر نظر کر کے اس کو حسن اور نیک جانیں اور اس کے بہتر اور نیک ہونے کا تھم کریں۔ جاننا چاہئے کہ اس فتیج میں اگرچہ حس مطلق پیدا نہیں ہوا۔ لیکن چو نکہ اس کے حسن کی وجہ مولیٰ جل شانه كوملحوظ ومنظور بـاس كے ألّا إنَّ جِزْبَ اللّهِ هُمُ الْغلِينُونَ (الله تعالى كاكروه غالب ب) ك موافق اس کے فتیج کی تمام وجوہ پر غالب آگیا ہے اور سب کوایے رنگ میں رنگ کر مستحن کرویا ہے۔ فَاولَقِكَ يُبَدِّلُ اللّٰهُ سَيِّمَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ (برلوگ بین جن کی برائیوں کواللہ تعالی نیکیوں کے ساتھ بدل دیتا ہے) خدا تحقے سیر ھے راستہ کی ہدایت دے۔ جاننا چاہئے کہ خلت و محبت کے در میان عموم وخصوص کی نسبت ہے۔خلت عام ہے اور محبت اس کا فرد کامل کیونکہ محبت زیادہ تر انس والفت سے مراد ہے۔جو گر فتاری کا باعث ہو جاتی ہے اور بے قراری دبے آرامی پیدا کرتی ہے۔خلت سراسرانس والفت و آرام ہے۔ وہ محبت ہی ہے۔ جس نے گر فتاری کا موجب پیدا کیا ہے اور خلت کے دوسرے افرادے متمیز ہوئی ہے۔ گویاالگ جنس بن گئ ہے اور وہ ہنر جو محبت نے اس امتیاز میں خلت کے باتی تمام افراد کی نسبت بڑھ کر حاصل کیا ہے۔ وہ در دو حزن ہے۔ ورنہ نفس خلت سر اسر عیش در عیش اور فرح در فرح اور انس در انس ہے۔ ممکن ہے کہ ای سب سے حق تعالی نے اپنے خلیل علے نبینا وعلیہ الصلوة والسلام كودنيامين جورنج ومحنت كالكهرب-عمل كااجر كرامت فرمايا ب اور آخرت مين بهي الله تعالى ان ك حق مين فرما تا ب-وَاتَيْنَاهُ ٱجْرَهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْاجْرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِيْنَ (جم نے اس کو دنیا میں اجر عطا کیااور آخرت میں وہ صالحین میں ہے ہے) چو نکہ محبت در دو حزن کا موجب ہے۔اس لئے جس فرومیں محبت غالب ہو گی۔اس میں دردوحزن زیادہ تر ہو گا۔ شایدای سبب سے کہا بُوكُ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ مُتَوَاصِلَ الْحَزَنِ وَدَائِمَ الْفِكْرِ (رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بميشه درد ناك اور فكر مندر ماكرتے تھے ) رسول الله صلى عليه وآله وسلم نے فرمایا ہے۔مَا اُوْذِی نَبِیُ "مِثْلَ مَا اُوْذِیْتُ (جیس جھے ایدا پیچی ہے وہی کی نبی کو نہیں پیچی) کیونکہ افرادانسانی میں سے فرد کامل محبت کے حاصل ہونے میں حضور علیہ الصلاٰہ والسلام ہی تھے۔حضور علیہ الصلوة والسلام اگرچہ محبوب ہوئے ہیں۔ لیکن چونکہ محبت کی نبست در میان آگئ ہے۔ اس لئے مجوب بھی محب کی طرح فریفتہ اور گر فار ہواہے حدیث قدس میں آیا ہے۔الا طال سَوْق الْأَبُوادِ الی لِقَائی وَانَا اللّهِم لَا شَدُّ شَوْقًا (ابرار كاشوق مير علقا كے لئے برھ كيااور بيل ان سے بھى زيادهان كاشائق مول)

سوال: - شوق مفقود میں ہو تاہے۔ جب اس بارگاہ جل وعلیٰ سے کوئی چیز مفقود نہیں۔ تو پھر شوق کیسے ہوگااور اشد شوق کیا ہوگا۔

جواب: - کمال محبت کا مقتضایہ ہے کہ دوئی دور ہو جائے ادر محب محبوب کے ساتھ متحد ہو جائے۔ چو نکہ یہ بات مفقود ہے۔ اس لئے شوق موجود ہے اور چو نکہ اتحاد کی تمنااصلی طور پر محبوب میں موجود ہے۔ کیونکہ محب صرف محبوب کے وصل پر بھی قناعت کر سکتا ہے۔ اس لئے اشد شوق محبوب کی جانب ہوگا اور متواصل الحزن حبیب کی صفت ہوگی۔

سوال: -حق تعالیٰ تمام امور پر قادر ہے اور جو کھے چاہے۔ اس کے لئے میسر ہے۔ پس کوئی چیز حق تعالیٰ کے حق میں مفقود نہ ہوگ۔ تاکہ شوق محقق ہو۔

جواب:- تمنااور چیز ہےاوراس کاارادہاور چیز۔ حق تعالیٰ کی مراداس کے ارادہ کے برخلاف نہیں ہوتی۔ لیکن تمناہوتی ہےاوراس کے حاصل ہونے کاارادہ نہیں ہو تااوراس کاوجود نہیں چاہتی۔ع درعشق چیں بوالعجیہا باشد

ترجمه عشق میں ایسی ہی ہوتی ہیں بہت باتیں عجب

اگر خلت نه ہوتی۔ نظام بھی وجود کی طرح مفقود ہوتا کیں خلت ہی ایجاد کا اصل ہے۔ موجد کی جانب میں بھی اور موجود کی جانب میں بھی کیونکہ خلت ہی نے ممکن کو وجود کے قبول کرنے کے لئے مانوس کیاہے اوراس کوالیجاد کی قید میں لائی ہے۔ بلکہ عدم نے بھی اپنے خلوت خانہ میں خلت کی بدولت آرام پایا ہے اوراپی نیستی کے ساتھ موافقت کی ہے بلکہ اپنے نقیض کے ساتھ بھی الفت وانس پکڑا ہے اور اس کے كمالات كامظهر مواب اور وجود ممكنات كاواسطه بنائ ليس خلت تمام اشياء سے زيادہ بركت والى بے اور اس کی بر کتیں موجود ومعدوم کوشامل ہیں۔جب تونے مقام خلت کے دقائق ومعارف کو جان لیااوراس کی عام برکتوں کو معلوم کر لیااور میہ بھی جان لیا کہ مقام خلت اصالت کے طور پر حضرت ابراہیم علی نبینا وعلیہ الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ مخصوص ہے اور اس کی ولایت ولایت ابراہیمی ہے۔ تو پھر معلوم کرنا چاہئے کہ ان معارف کے برکات کے وسلے اس فقیر پر ظاہر کیا گیاہے کہ تعین اول حضرت وجود میں حضرت ذات تعالى وتقترس كاتعين ہے اور وہ تعين اول وجو دى حضرت خليل على نبيناو عليه الصلاة والسلام كا رب ہے۔ یہی وجہ ہے کہ سب کے امام ہیں۔ اِنٹی جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ اِمَامًا (میں جُھ كوسب كالمام بنانے والا ہوں) اور حضرت سید البشر علیہ الصلوٰۃ والسلام ان کی ملت کی متابعت پر مامور ہوئے۔وَ اتَّبِغُ مِلَّةَ اِبْوَاهِیْمَ حَنِیْفًا (حضرت ابراہیم کی سید ھی ملت کی متابعت کر)اوران کے بعد جو پیغمبر مبعوث ہوااس کو ا نہی کی متابعت کاامر ہوااور باقی جس قدر تعینات ہیں سب اسی وجود تعین کے ضمن میں مندرج ہیں۔اگر تعین علمی اجمالی ہے تووہ بھی اس کے ضمن میں ہے اور اگر تفصیلی ہے تووہ بھی اس میں مندرج ہے۔شاید ای باعث ہے ہمارے پیغمبر علیہ الصلوۃ والسلام حضرت ابراہیم علیہ السلام کو اُبُوَّ تُ (پدرانہ طور) ہے یاد کرتے تھے اور باتی تمام انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کواخوت (براد رانہ طور) سے اور اگر باقی تمام انبیاء علیہم الصلوة والسلام كو بنوت ( یعنی پسر انه طور ) کے ساتھ یاد فرماتے تو بھی ہو سکتا تھا كيونكه ان بزر گواروں کے تعینات حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے تعین کے ضمن میں جس کو تعین علمی اجمالی کہاہے۔ مندرج میں اور سے جوصلوات منطوقہ میں آیا ہے۔ گھا صَلَیْتَ عَلی اِبْرَاهِیْمَ ممکن ہے کہ اس کی وجدیہ ہو کہ حضرت ذات تعالی و تقدس تک پہنچانعین اول وجودی اور ولایت ابراہیمی کے تمام کمالات کے وسیلہ کے بغیر میسر نہیں کیونکہ اس مرتبہ مقدسہ کا پہلا پردہ یہی ہے اور اس نے غیب الغیب کی آئینہ داری فر مائی ہے اور بطن بطون یعنی باطنوں کے باطن کو ظاہر کیاہے پس کسی کواس کے توسط ووسیلہ سے جارہ نہیں۔حضرت خاتم الانبیاء علیہ الصلوٰۃ والسلام کو حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی متابعت گاامر اس لئے ہواہے کہ ان کی تبعیت ہے ان کی ولایت تک پہنچ جائیں اور وہاں سے حضرت ذات جل شانہ تك رقى فرمائيں۔

سوال: اس بیان سے لازم آتا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ الصلاۃ والسلام حضرت خاتم الرسل علیہ الصلاۃ والسلام ہے افضل ہیں۔ حالا نکہ اجماع حضرت خاتم الرسل علیہ الصلاۃ والسلام کی افضلیت پر ہے اور نیز لازم آتا ہے کہ مجلی ذات دراصل حضرت خلیل علیہ الصلاۃ والسلام کے نصیب ہے اور دوسروں کو ان کی جعیت سے حاصل ہے حالانکہ اکا ہر صوفیہ کے نزدیک مقرر ہے کہ مجلی ذات بالاصالت حضرت خاتم الرسل علیہ الصلاۃ والسلام کے ساتھ مخصوص ہے اور دوسروں کے لئے ان

کی تبعیت کے باعث ہے۔

جواب:وصول بذات بھی مجلی ذات کی طرح دوقتم پرہے ایک باعتبار نظر کے ہے دوسر کی باعتبار قدم کے لیعنی نظر واصل ہے پاناظر بنفس خود واصل ہے۔وہ فتنم جو وصول نظری ہے۔بالاصالت حضرت خلیل علیہ السلام کے نصیب ہے کیونکہ تمام تعینات میں سے زیادہ قریب حضرت ذات سے تعین اول سے جو حضرت ابراہیم خلیل علیہ الصلاة والسلام كارب ہے جيسے كہ او پر گزر چكااور جب تك اس تعين تك نہ پہنچیں۔ نظراس سے آگے نہیں گزرتی اور وہ قتم جو باعتبار قدم کے ہے بالاصالت حضرت حبیب علیہ الصلاة والسلام كے ساتھ مخصوص ہے جو محبوب رب العالمين ہيں۔ محبوبوں كواس جگه ليجاتے ہيں جہال خلیل نہیں جاسکتے سوائے اس کے کہ ان کی تبعیت سے ان کو وہاں تک لے جائیں۔ ہاں خلیل بھی ایساہی ہونا چاہئے کہ اس کی نظر وہاں تک پہنچ جائے۔ جہاں محبوبوں کے رئیس پہنچے ہیں اور رستہ ہی میں ندرہ جائے۔غرض تحکیے ذات ایک وجہ سے بالاصالت حضرت خلیل علیہ السلام کے ساتھ مخصوص ہے اور دوسرے ان کے تابع ہیں اور دوسری وجہ ہے وہ مجلی ذات حضرت خاتم الرسل صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ مخصوص ہےاور دوسرےان کے تالع ہیں چو نکہ دوسری وجہ کومراتب قرب میں زیادہ قوت اور دخل ہے اس لئے مجلی ذات کو خاتم الرسل صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ زیادہ تر مناسبت حاصل ہے اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ مخصوص ہے ای لئے آنخضرت علیہ حضرت خلیل اور باقی تمام انبیاء سے افضل ہیں۔ پس فضل کلی انبیاء علیہم الصلوة والسلام کے در میان انہی دو بزر گواروں کے نصیب ہے۔اگرچہ ایک دوسرے سے افضل ہیں اور حضرت موسیٰ علی نبیناوعلیہ الصلاة والسلام چونکہ محبوں کے رئیس ہیں۔ جیسے کہ جارے پیغیر علیہ الصلوۃ والسلام محبوبوں کے رئیس ہیں اس لئے الموء مع من احب کے موافق حضرت موی علیہ السلام کو بھی حضرت ذات تعالیٰ کے ساتھ وہ معیت حاصل ہے جو دوسروں کے لئے نہیں۔ نیز اس بارگاہ میں ان کے لئے ایبا قد مگاہ اور مرتبہ ہے جو صرف ان کی محبت ہی کے باعث ہے جس میں کی اور کا دخل نہیں لیکن پیر فضل ایک ایسی جزئی کی طرف داجع ہے۔ جس کو عدیل کلی یعنی کل کے برابر کہ سکتے ہیں۔ کیونکہ انبیاء علیم الصلوة والسلام میں

ے بہت ہے بہاں مقام میں ان کے تابع ہیں۔ حالا نکہ فضل کلی وہی ہے۔ جو حضرت حبیب و خلیل علیماالصلاۃ والسلام کے نصیب ہے۔ اگرچہ ہرایک ایک وجہ سے دوسرے کا تابع ہے۔ وصول نظری میں حضرت خلیل اصل ہیں اور حضرت حبیب علیہ السلام ان کے تابع ہیں اور وصول قدمی میں حضرت حبیب اصلاۃ حبیب اصل ہیں اور حضرت کلیم علی نبینا و علیہ السلام ان کے تابع ہیں اور حضرت کلیم علی نبینا و علیہ الصلاۃ والسلام کے مخصوصہ کمالات وفضائل جس قدراس فقیر پر ظاہر ہوئے ہیں۔ ان کو علیحدہ کاغذین درج کرنے کاار ادہ ہے۔ انشاء اللہ تعالی۔

جاننا چاہے کہ وہ انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام جو نبی علیہ السلام کے ذریعے حضرت ذات تعالیٰ تک چہنچے ہیں وہ نبی حضرت ذات اور انبیا علیہم الصلوۃ والسلام کے در میان حاکل نہیں ہوتے۔ان کو حضرت ذات سے بالاصالت نصیب حاصل ہوت ہے حاصل کلام ہیہ ہے کہ انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کااس درجہ تک پنجناای نبی علیہ السلام کی تبعیت پر وابسۃ ہے بر خلاف نبی کی امت کے جو نبی کے ذریعے پہنچتی ہے اور وہ پیغیر در میان میں حاکل ہوتا ہے۔ ہاں افرادامت میں سے ایک فرد کو بالاصالت حضرت ذات سے نفیب حاصل ہوتا ہے اس جگہ بھی نبی کا حاکل ہونا مفقود ہے اور اس کی تبعیت موجود ایسے شخص قلیل بھی ہیں۔

سوال:اس تفذیر پراس فردامت اور تمام انبیاء کے در میان کیا فرق ہے کیونکہ حاکل ہونا دونوں میں مفقود ہے اور تبعیت موجود۔

جواب: جیسے فردامت ہیں باعتبار شریعت کے ہے یعنی جب تک وہ نبی کی شریعت کی متابعت نہ کرے نہیں پہنچااور جیسے انبیاء ہیں اس اعتبار سے ہے کہ نبی متبوع کے لئے اس در جہ تک پہنچنااولاً اور بالغرض کیونکہ دعوت سے مطلوب محبوب ہوتا ہے اور دوسروں کے لئے ٹانیا اور بالغرض کیونکہ دعوت سے مطلوب محبوب ہوتا ہے اور دوسروں کواس کے طفیل بلاتے ہیں اور اس کی جعیت سے طلب کرتے ہیں لیکن سب ایک ہی دستر خوان کے جلیس ہیں اور ایک ہی مجلس میں اپنے اپنے درجہ کے موافق کامل طور پر لذت و نعمت پاتے خوان کے جلیس ہیں اور ایک ہی مخصوص ہوجائے اور ان ہزرگواروں کا ذلہ بردار اور پس خور دہ کھانے والے ہیں ہاں ہو سکتا ہے کہ ان کے افراد امت میں سے کوئی فرد کرم خداوندی سے مخصوص ہوجائے اور ان بزرگواروں کی مجلس کا ہم شین ہوجائے۔ جیسے کہ گزر چکا ہے

بر کریماں کا رہا د شوار نیست ترجمہ: کریموں پر نہیں مشکل کوئی کام

مگر پھر بھی امت امت ہے اور پیغیر پیغیر امتی خواہ کتناہی سر فراز ہو جائے اور کتناہی بلند درجہ حاصل

كرلے پر بھى ولى بى ہے جس كاسر پينجبركي إوّل تَكُ پينچا ہے۔الله تعالى فرماتا ہے۔وَ لَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتْنَا لِعَبَادِنَا الْمُرْسَلِيْنَ إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنْصُورُونَ وَ إِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْعَالِيُونَ (مارے مرسل بندوں كے لئے ماراوعده موچكاہے كہ يمي فتح مندر بيں كے اور بيشك مارالشكر غالب رہےگا)

سوال: ملت ابراہیم علیہ السلام کی متابعت سے کہ جس کا ہمارے پینمبر کو امر ہوا کیا مراد ہے اور حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کیا پی مستقل شریعت کے ہوتے تبعیت کاامر کیا ہوگا؟

جواب: شریعت کامتقل ہونا تبعیت کے مخالف نہیں ہوسکتاہ کہ ہمارے پیغمبر نے شریعت کو بالاصالت اخذ كيا ہوليكن كسى خاص امر كے حاصل ہونے كے لئے حضرت خليل عليه السلام كى متابعت كامر ہواہو كونكدوه امراس متبوع كے خصائص ميں ہے۔جس كى متابعت كامر ہواہ اوراس امركا حاصل ہونااس متابعت کے حاصل ہونے پر مو قوف ہے۔مثلاً ایک مخص فرائض میں سے کی فرض کو ادا کر تاہے اور اس کے علاوہ متابعت کی نبیت بھی کر لے اور کہے کہ اس فرض کوچو نکہ ہمارے نبی نے ادا كياب اس لئے ہم بھى اداكرتے ہيں۔اس صورت ميں يقين ب كمد ادائے فرض كے ثواب كے علاوہ متابعت كا ثواب بھى يالے گااور اس نى عليه السلام كے ساتھ مناسبت بيداكر كے اس كى بركات سے استفادہ بھی کرے گااور اس امر کی تفتیش کہ ملت کی متابعت سے مراد تمام ملت کی متابعت ہے یا بعض کی اور اگر تمام کی ہے تو بعض احکام کے منسوخ ہونے کے باوجود کل کی متابعت کس طرح در ست ہے اور اگر بعض کی ہے تو پھر بھی خدشہ کے بغیر نہیں ہاس کو علماء تغییر نے حل کیا ہے اس طرف رجوع کرنا چاہے کیونکہ بیکام علاء ظاہر کا ہے اس کوعلوم صوفیاء کے ساتھ کچھ مناسبت نہیں ہے۔ سجان الله اس فتم کے عجیب وغریب معارف جھ سے ظاہر ہوتے ہیں۔ جن کوسن کر عجب نہیں کہ ابناء جنس بھی مجھ سے نفرت کریں اور محرم بھی مخالفت کے دریے ہو کرنامحرم اور مجرم بن جائیں۔نہ میر اان معارف کے حاصل ہونے میں کچھ اختیار ہے نہ ان کے اظہار میں میر ادخل ہے مجھے جنایا گیاہے کہ تعین اول تغین وجودی ہے جو حضرت خلیل علی مبیناو علیہ الصلوٰۃ والسلام کارباور ان کا مبدء تغین ہے۔اس ہزار سال کی مدت میں کسی نے نہیں سنا کہ تعین اول تغین وجودی ہے اور وہ حضرت خلیل الرحمٰن کارب ہے۔ متقدمین میں اس قتم کی عبارت متعارف نه تھی اور نه ہی تنزل و تعین کی گنجائش تھی۔ کیکن متاخرین میں جب اس قتم كى باتيس متعارف اور مشهور موئيس تولعين اول تعين علمي جملي قرار پايا اور وه حضرت خاتم الرسل صلی الله علیه وآله وسلم کارب مقرر ہوا۔ آج اگر اس مقرر اور ثابت شدہ امر کے برخلاف کی سے ظاہر ہو تو خیال کرتے ہیں کہ خلیل علیہ السلام کو حبیب پر فضیلت دیتا ہے اور حبیب علیہ السلام کو خلیل علیہ السلام کا جزو بناتا ہے کیونکہ تمام تعینات کو تعین اول میں مندرج جانتاہے اگر چہ او پران کے

www.makiaban.org

توہم کودفع کیا گیاہے اور جواب شافی کہا گیاہے لیکن معلوم نہیں کہ اس پر کفایت کریں اور اس سے تبلی پاکیں کیا کیا کیا گیا ہے القلوب اپنی کیا کیا گیا ہے جہالت و دشمنی و تعصب کا کوئی علاج نہیں سوائے اس کے کہ وہ مقلب القلوب اپنی قدرت کا ملہ سے ان کے دلوں کو پھیر دے اور حق امر کے سننے اور اور قبول کرنے کے لا گق بنادے۔ حضرت خلیل علیہ السلام کی بزرگی اور ان کی شان کی بلندی امو اتبع سے جواللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب کو فرمایا ہے معلوم کر سے ہیں کہ متبوع کو تابع کے ساتھ کیا نبست ہوتی ہے لیکن وہ محبوبیت جو حضرت خاتم الرسل کا حصہ ہے تمام مراتب قرب وفضائل پر غالب آگئ ہے اور سب سے پیش قدم اور برتر کر دیا ہے۔ قرب کے ہزار مراتب محبوبیت کی ایک نبست کے برابر نہیں ہو سکتے محب اپنی مجبوب کو اپنی جان سے نیادہ عزیز جاناہے دوسروں کو لا ٹی نہیں کہ اس کی مشار کت طلب کریں۔

موال: تونے اپنے رسالوں میں لکھاہے کہ حضرت خلیل علیہ السلام کارب بھی شان العلم ہے۔ جس طرح کہ حضرت حبیب علیہ السلام کارب بھی شان العلم ہے صرف اس قدر فرق ہے کہ وہاں تفصیل کے طور پرہے اور یہاں اجمال کے طور پر۔

جواب: وہ معرفت اس والایت خلت کی حقیقت تک پہنچنے سے پہلے حاصل ہوئی تھی جب اس والایت کی حقیقت کے ظل والایت کی حقیقت سے محقق ہوا تو معاملہ جیسا کہ تھا ظاہر ہو گیا۔ گویاوہ معرفت اس حقیقت کے ظل سے تعلق رکھتی تھی۔ و اللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُلْهِمُ لِلصّوَابِ (اللّٰہ تعالی بہتری کوالہام کرنے والاہے) ان معارف سے واضح ہوا کہ وجود عین ذات نہیں ہے بلکہ ایک تعین ہے۔جو حضر ت ذات کے تمام تعینات سے سبق اور برتر ہے اور جس نے وجود کو عین ذات کہا ہے اس نے تعین کولا تعلق خیال کیا ہے اور غیر ذات سمجھا ہے اور غیر بت میں مناقشہ کرنالا حاصل ہے کیونکہ میدان عبارت تھ ہے۔

سوال: اس تعین اول وجودی کو که تونے معلوم کیا ہے اس تعین علمی اجمالی کے ساتھ جس کو اوروں نے معلوم کیا ہے کیانسبت ہے اور ان دونوں تعینوں کے در میان کو نگی اور تعین ہے یا نہیں ؟ تقریب تقریب کے انہ مل

جواب: تعین وجودی تعین علمی ہے برتر ہاور تعین علمی ہے اور جو حضرت ذات اور لا تعین کا مرتبہ کہاہے یہی تعین وجودی تعین علمی ہے برتر ہے اور تعین علمی ہے اور وجود کو ذات مرتبہ کہاہے یہی تعین وجودی ہے جس کو دوسر ول نے حضرت ذات کا عین معلوم کیا ہے اور وجود کو ذات کا عین جانا ہے الن دونول تعینول کے در میان شان الحیات ہے جو تمام شیونات ہے اقدم اور اول ہے بعد ازال شان العلم ہے جو اجمالی اور تفصیلی طور پر اس کے تا ہے ہے لیکن اس در میان والے تعین کا مظہر نظر نہیں آتا۔ اس کی مناسبت حضرت ذات تعالیٰ کے ساتھ سب سے زیادہ ہے اور اس میں سب سے زیادہ استعنائے ذاتی جلوہ گر ہے اس قدر مفہوم ہو تا ہے کہ اس کے فیوض و برکات صرف روحانیوں تک ہی استعنائے ذاتی جلوہ گر ہے اس قدر مفہوم ہو تا ہے کہ اس کے فیوض و برکات صرف روحانیوں تک ہی چہنچے ہیں۔ و الله اُعلم بِحقیقة الْحَالِ (حقیقت حال کو الله تعالیٰ ہی بہتر جانا ہے) سُہمَانک کو عِلْمَ

لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ (يِاللَّهُ تَوْياك بِ جَمِيل كُونَى عَلَم نهيل مَر جَس قدر كه تونے جمیں سکھایا بیشک توبی جانے والداور حکمت والا ہے)

تنبیہ: یہ جواوپر گزراہے کہ وصول نظری بالاصالت حضرت خلیل علیہ السلام کے نصیب ہے اور وصول قدمی بالاصالت حضرت حلیل علیہ السلام کے نصیب ہے اور شہود و مشاہدہ ہے یا قدم کی وہاں گئجائش ہے جب وہاں بال کی گنجائش نہیں تو پھر قدم کی کیا مجال ہے بلکہ وصول وہاں ایک مجبول الکیفیت وصول ہے اگر صورت مثالیہ میں ازروئے نظر کے ظاہر ہوا تو وصول نظری کہتے ہیں۔ ورنہ نظر وقدم دو توں اس بارگاہ سے نظری کہتے ہیں۔ ورنہ نظر وقدم دو توں اس بارگاہ سے جران و پریثان ہیں۔ والسگرہ علی مَنِ اتَّبَعَ الْهُدای (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی)

## مكتوب ٨٩

شیخ روز بھان بھلی قدس سرہ کے کلام کی شرح اور توحید وجودی کے بعض د قائق کے بیان میں قاضی اساعیل فرید آبادی کی طرف صادر فرمایا ہے:

شخول روز بھان بھی قد س سرہ نے متصوفہ کی غلطیوں کے بیان میں فرمایا ہے کہ دوسری غلطی بیہ ہے کہ ہمہ اوست کہتے ہیں اور ان تمام متفرقہ اور حادثہ جزئیات سے ایک ہی ذات چاہتے ہیں اور ادر مزکے ساتھ ایک دوسرے کو کہتے ہیں کہ ہم خود وہی ہیں۔ پس ان کا فروں کے سینکٹروں خدا ہیں اور خدا تعالی محد ثات کے جمع و تفرقہ ہے منزہ ہے وہ وہ واحد ہے جس کی طرف جزو کو راستہ نہیں۔ وہ حلول کو قبول نہیں کرتا۔ متملون نہیں ہوتا۔ یہ لوگ اس بات سے کا فر ہیں نہائے آپ کو جانتے ہیں نہ خدا کو۔اگران میں سے کوئی حق ہوتا۔ تو فنانہ ہوتا۔ بعض لوگوں نے روح میں غلطی کھائی ہے اور انہوں نے جسم کے بارہ میں۔ تکلیم ماللہ سُنہ کافئہ (اللہ تعالی ان کو ہلاک کرے) انہیں (یہاں تک شخروز بھان قدس سرہ کم میں متعارف نہ مقولہ ہے) پوشیدہ نہ رہے کہ عبارت ہمہ اوست اگرچہ متقد مین صوفیاء قدس سرہم میں متعارف نہ متحی۔ لیکن انا الحق اور سجانی اور کیس فی جُرتی میسو اہ وغیرہ وغیرہ کی مانند بہت با تیں سر زو ہوئی ہیں۔ اس کلے اور ان کلاموں کا مطلب غالباً ایک ہی ہے۔

آب چواز سر گزشت چه یک نیزه چه یک دست ترجمه: سرسے یانی جب براها نیزه مجر کیانا تھ مجر کیا

متاخرین صوفیاء میں بھی یہ عبارت شائع اور عام ہے اور بے تکلف ہمہ اوست کہتے ہیں اور اس قول پر اصر ار کرتے ہیں ان میں سے بہت ہی کم لوگ ہیں جو اس قتم کی عبار توں میں تردور کھتے ہیں اور انکار ظاہر کرتے ہیں جو کچھ اس فقیر نے ان کے اطلاقات سے ہمہ اوست کے معنی سمجھے ہیں یہ ہیں کہ یہ

تمام متفرقه حادثه جزئيات ايك بى ذات تعالى كاظهور بين جس طرح كه زيد كى صورت بيشار اور متعدد آئینوں میں منعکس ہو جائے اور وہاں ظہور پیدا کرلے اور ہمہ اوست کہ دیں لیعنی یہ تمام صورتیں جنہوں نے بیثار آئیوں میں عمود و ظہور پیداکیا ہے زید کی ایک ذات کا ظہور ہیں۔ یہال کونی جزئیت اور اتحاد ہے اور کون ساحلول و تلون ہے زید کی ذات باوجود ان تمام صور توں کے اپنی صرافت اور اصلی حالت پر ہی ہے۔ان صور توبی نے اس میں نہ کھے زیادہ کیا ہے نہ کچھ کم بلکہ جہاں زید کی ذات ہے وہاں ان صور تول کا نام و نشان تک بھی نہیں تاکہ اس جزئیت اور اتحاد اور حلول و سریان کی نسبت پیدا كرين \_ألاك كحمًا كان كاسراس جكه وهوندنا جائے كونكه جس مرتبه مين حق تعالى ب وہاں جس طرح ظہورے پہلے عالم کی مخبائش نہ تھی۔ ظہور کے بعد بھی وہاں عالم کی کوئی مخبائش نہیں۔ فکل جَوْمَ يَكُونُ الْانْ كَمَا كَانَ (لِي وه بالضروراب بھي ويائي ہے جيے كہ تھا) عجب معاملہ ہے كہ متقديين صوفیاء میں سے بہت سے بزر گوار اس توحید آمیز عبارت سے حلول واتحاد سمجھتے ہیں اور اس عبارت كے كہنے والوں كو كافر اور كر او كہتے ہيں۔ان ميں سے بعض اس قتم كى عبار توں كى توجيہ اس طرح كرتے ہيں كہ كہنے والوں كے مذاق سے اس كو كھ نبيت و مناسبت نہيں ہوتى۔ صاحب عوارف فرماتا ہے کہ منصور کا اناالحق اور بایزیدر حمتہ اللہ علیہ کا سجانی کہنا حق تعالیٰ کی طرف سے حکایت کے طور پر تھا اور اگر حکایت کے طریق پرنہ ہو بلکہ طول واتحاد کی آمیزش در میان ہو تو پھر ہم ان اقوال کے کہنے والوں کورد کرتے ہیں جس طرح کہ نصاری کورد کرتے ہیں جو حلول واتحاد کے قائل ہیں۔ حالا تکہ تحقیق سابق سے واضح ہو چکا ہے کہ اس قتم کی قطعیہ عبار توں میں کوئی حلول واتحاد نہیں ہے۔اگر حمل ہے تو باعتبار ظہور کے ہے نہ کہ باعتبار وجود کے جیسے کہ انہوں نے سمجھاہے اور حلول واتحاد کی طرف لے گئے ہیں۔مانا کہ یہ مسللہ توحید متقدیمن صوفیاء میں صاف اور واضح نہیں ہوا تھاان میں سے جو کوئی مغلوب الحال نہوجا تا تھا۔ اس سے اس فتم کے اتحاد نما توحیدی کلمات سر زد ہو جاتے تھے اور غلبہ سکر کے باعث اس کے سر کوندیا سکتے تھے اور ان عبار توں کے ظاہر کو حلول واتحاد کی آمیزش سے پھیرند سکتے تھے۔جب شخ محی الدین بن عربی قدس سرہ تک نوبت پیچی۔اس نے کمال معرفت ہے اس مسکلہ دقیقہ کومشرح کیااور بابوں اور فصلوں میں تقسیم کرے صرف ونحو کی طرح جمع کیا باوجوداس امر کے پھر بھی اس طا کفہ میں سے بعض نے اس کی مراد کونہ سمجھ کر اس کو خطا کی طرف منسوب کیااور اس پر طعن و ملامت کی۔ اس مسئلہ کی اکثر تحقیقات میں شیخ حق پر ہے اور اس کے طعنہ لگانیوالے دور از صواب ہیں۔ شخ کی بزرگی اور اس کے علم کی زیادتی اس مئلہ کی تحقیق سے معلوم کرنی چاہے اور اس کی ردوطعن نہ کرنی جا ہے اس مسئلہ پر جو ل جو ل غور و بحث کی جاتی ہے متا خرین کے مختلف فکروں کے

ملنے سے واضح اور صاف ہوتا جاتا ہے اور حلول واتحاد کے شبہ سے دورتر ہوتا جاتا ہے۔ وہ نحوجو متاخرین نحویوں کے مختلف فکر وں کے ملنے ہے واضح وصاف ہواہے سیبویہ وانحفش کے زمانہ میں ہر گز ابیانہ تھاکیو نکہ ہرایک فن وصنعت کی پمکیل مختلف فکروں کے ملنے پر مو قوف ہے۔حضرت امام اعظم اور ابو پوسف رضی اللہ تعالی عنہما سکلہ خلق قرآن میں چھ مہینے تک ایک دوسرے کے ساتھ بحث كرتے رہے اور ردوبدل فرماتے رہے چھ مہينے كے بعديہ بات قراريائى كہ جو كوئى قرآن كو مخلوق كے وہ كافر موجاتا باتنى مت تك يد بحث ومباحثة اى لئے موتار ماكديد مسئله واضح وصاف نہيں مواتھااب چو نکہ مختلف فکروں کے ملنے سے واضح ہو چکا ہے اس لئے کہہ سکتے ہیں کہ نزاع کا موجب اگر حروف و کلمات ہیں جو کلام نفسی پر دلالت کرتے ہیں تو بیشک حادث اور مخلوق ہیں اور اگر مرادان کی مدلولات ہیں توقد یم اور غیر مخلوق ہیں۔ یہ تنقیح مخلف فکروں کے ملنے کی برکت سے ہے۔اب ہم اصل بات کو بیان کرتے اور کہتے ہیں کہ اس عبارت کے اور معنی بھی ہیں جو حلول واتحاد سے بعید ہیں لینی سب نیست ہیں اور حق تعالیٰ ہی موجو دہے نہ یہ کہ یہ سب ہست ہیں اور اس کے ساتھ متحد ہیں اس شم کی بات کوئی ہو قوف اور نادان بھی نہیں کہتا۔ بزرگوں سے کس طرح متصور ہو سکتی ہے۔ چو نکہ غلبہ محبت کے باعث محبوب کے سواسب کچھ ان بزر گواروں کی نظرے پوشیدہ ہوجا تاہے اور اس کے سواکچھ بھی ان کے شہود میں نہیں رہتا۔ اس لئے ہمہ اوست کہد دیتے ہیں یعنی یہ سب کچھ جو ٹابت د کھائی دیتا ہے سراسر وہم وخیال ہی ہے موجود صرف حق تعالی ہی ہے اس صورت میں نہ جزئیت واتحاد کی آمیزش ہے نہ حلول و تکون کا گمان۔ لیکن بیہ فقیر اس فتم کی عبار توں کو پیند نہیں کر تااور اس فتم کے مقاصد ہے مراہے کیونکہ حق تعالی کے مرتبہ تقدی و تنزہ کے لائق نہیں پی اشیاء کیا ہیں جواس کامظہر ہو سکیل

## در کدام آئینه در آیداد ترجمه:ده کی آئینه یش آتانهیں

اوران میں یہ طاقت و مجال کہاں ہے کہ ظہور کے اعتبارے بھی اس پر محمول ہو سکیں اگر مظہر بھی ہیں تو اس کے کمالات کے ظلال میں سے کمی ظل کا مظہر ہیں اور وہ ظل کہ جس کا مظہر ہیں۔ حق تعالیٰ کے ظلال میں سے وہ ظل ہے جس سے لیکر ذات تعالیٰ تک کی ہزار ظلال در میان ہیں۔ آپ نے سابی ہوگا کہ اِن لِلٰهِ لَسَبْعِیْنَ اَلٰفَ حِجَابٍ مِنْ نُوْدٍ وَظُلْمَةٍ (الله تعالیٰ کیلئے سر ہزار نور وظلمت کے پردے ہیں) پس حق تعالیٰ کے ظلال میں سے کمی ظل کے مظہر کو بے تحاشا حق تعالیٰ پر محمول کر تا ہوی بادبی اور دلیری ہے لیکن چو نکہ غلبہ سکر وحال ہے اس لئے اس قدر ند موم نہیں۔ اس طرح دوسری توجیہ کے موافق بھی اپنے مشہود کو حق تعالیٰ کاعین جانااور اس اعتبار سے اس پر محمول کرنا ہوئی بلکہ خلاف واقع موافق بھی اپنے مشہود کو حق تعالیٰ کاعین جانااور اس اعتبار سے اس پر محمول کرنا ہو ای بلکہ خلاف واقع

ہے کیونکہ وہ مشہود بھی حق تعالی کے کمالات کا ظل ہے حق تعالی وراءالوراء ثم وراءالوراء ہے۔ نیز جو کچھ مشہود ہے وہ نفی کے لاکت ہے پھر وہ حق تعالیٰ کیے ہو سکتاہے جھزت خواجہ نقشبند قد س سر ہ فرماتے ہیں کہ جو پچھ دیکھا گیااور سنا گیااور جانا گیا سب حق تعالی کاغیر ہے کلمہ لاکی حقیقت ہے اس کی نفی کرنی چاہے اس مسلد میں جو کچھ اس حقیر کے نزویک مخار اور شان تقدیس و تنزیمہ کے مناسب ہے وہ ہمہ ازوست کی عبارت ہے نہ ان معنی کے لحاظ سے جس پر علاء ظاہر کفایت کرتے اور کہتے ہیں کہ سب کا صدر اور خلق ای ہے ہے کیونکہ بیہ خود صادق اور واضح ہے بلکہ اس کے علاوہ یہاں اور علاقہ اور نسبت بھی ہے جس کی طرف علاءنے ہدایت نہیں پائی اور صوفیاءاس کو دریافت کرنے سے متاز ہوئے ہیں وہ اصالت وظلیت کاار تباط اور باہمی رابطہ ہے یعنی اگر ممکن کا وجود ہے تو وجود واجب سے ناشی ہے اور اس کے وجود کا پر توہے اور اگر حیات ہے تو وہ بھی ای کی صفت حیات سے پیدا ہے اور ای کی حیات مقد سہ کا پر توہے۔علم وقدرت وارادہ بھی اس قیاس پر ہیں۔پس صوفیاء کے طور پر عالم حق تعالیٰ سے صادر بھی ہاوراس کے کمالات کاظل بھی ہے اور ای کے منزہ کمالات سے ناشی ہے مثلاً وہ وجو دجو ممکن کو دیا گیا ہے وہ ایساامر نہیں جوخود مختار ہو اور اس کوخود بخو د استقلال حاصل ہو بلکہ وہ وجود واجب تعالیٰ کے وجود كا ظُل و پر توب اى طرح حيات وعلم وغير هجو ممكن كو بخشا گياہ اس فتم كے امور نہيں ہيں كہ انہوں نے صانع تعالیٰ شانہ ہے جُوت واستقلال پیدا کیا ہے بلکہ ان کا وجود وصد ورحق تعالیٰ کی طرف ہے ہے اور یہ سب حق تعالی کے کمالات کے ظلال اور ان کمالات کی صور تیں اور مثالیں ہیں یہی اصالت اور ظلیت کاار تباط ہے جس کی طرف صوفیہ نے ہدایت پائی ہے یہی معاملہ صوفیہ کواعلیٰ علیین تک لے گیلہے اور ان کو فناء وبقاء تک پہنچا کر ولایت خاصہ کے ساتھ متحقق کیاہے چو نکہ علماء ظاہر کو پیر دید میسر نہیں ہوئی اس لئے فناوبقاہے بہرہ منداور ولایت خاصہ کے ساتھ متحقق نہیں ہوئے۔صوفیاءاپنے کمالات کو واجب تعالی کے کمالات کے عکس جانے ہیں یہی وجہ ہے کہ اپنے آپ کو حق تعالی کے کمالات کا امائتدار و يكيت بين اور ان كمالات كا آئينه معلوم كرت بين-جبإنَّ اللهُ يَا مُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إلى اَهْلِهَا۔ '(الله تعالیٰ فرماتا ہے کہ اپنی امائنوں کو امانت والوں کے حوالہ کر دو) کے موافق اس امانت کو امانت والے کے حوالہ کرتے ہیں اور پوری طرح ان کمالات کو بڑے ذوق کے ساتھ اصل کو دیدہے ہیں تواپنے آپ کو معدوم معلوم کرتے اور میت جانتے ہیں کیونکہ وجود و حیات جب اپنے اصل کی طرف چلے گئے تو پیچیے معدوم ومیت رہ گیااور فناء متفق ہو گئی مولانار وئم فرماتے ہیں۔ابیات چول بدانستی تو اورا از مخت سوئ آمخفرت نب کردی درست وآنکه و انبی که ظل کیستی فارغی گرمردی وگر زیستی

ترجمهابيات

جبہ تھا پہلے تو اس کو جانتا سبتیں اس کی طرف کرتا رہا عل ہے کس کا توگریہ جان کے توہ فارغ گرم سے توگر جے

اس فنا کے بعد اگراس کو بقاء سے مشرف کرناچاہیں۔ تودوبارہ اس کو وجود اور توالی وجود لینی صفات کا ملہ اس کو عطا فرماتے ہیں۔ کُن یَلَجَ مَلَکُوْتَ اس کو مُحْقَق کرتے ہیں۔ کُن یَلَجَ مَلَکُوْتَ السَّماوَاتِ مَنْ لَمْ یُوْلَدُ مَرَّتَیْنِ (جو مُحْص دوبارہ پیدانہ ہو آسانوں کے ملکوت میں داخل نہیں ہو سکتا)۔ع

هَنِيْنًا لِأَرْبَابِ النَّعِيْمِ نَعِيْمُهَا ترجمه ع مبارك منعمول كو اپنی نعت

بار خدایا میدان عبارت کی تنگی کے باعث وہ الفاظ جن کا اطلاق شرع میں وارد نہیں ہوا ہے۔ جیسے کے ظلیت وغیرہ کا اطلاق کر تاہوں اور کہتا ہوں۔ کہ ممکن کا وجود واجب تعالیٰ کے وجود کا ظل ہے اور اس کی صفات حق تعالیٰ کی صفات کا ملہ کے ظلال ہیں۔ ان اطلا قات سے بہت ڈر تا اور کا نیتا ہوں۔ لیکن چونکہ تیرے اولیاء نے مجھ سے پہلے ان اطلا قات پر سبقت کی ہے۔ اس لئے معافی کا امید وار ہوں رَبّنا لَا تُواخِذُنَا إِنْ نَسِيْنَا آوُ اَخْطَانَا (یا اللہ تو ہماری بھول چوک پر ہمار اموا خذہ نہ کر)

جانا چاہئے کہ سابقہ تحقیق ہے واضح ہوا۔ کہ صوفیاء جو کلام ہمہ اوست کے قائل ہیں عالم کو حق تعالیٰ کے ساتھ متحد نہیں جانے اور حلول وسریان ثابت نہیں کرتے۔ بلکہ ظہور وظلیت کے اعتبارے حمل کرتے ہیں۔ نہ کہ وجود و تحقق کے اعتبارے۔ اگرچہ ان کی ظاہر عبارت سے اتحاد وجود ی کاوہم گررتا ہے۔ لیکن ہر گز ہر گز ان کی یہ مراد نہیں۔ کیونکہ یہ کفر والحاد ہے۔ جب ایک کادوسر کی پر حمل کر ناباعتبار ظہور کے ہے۔ نہ باعتبار وجود کے۔ تو پھر ہمہ اوست کے معنی ہمہ ازوست ہیں۔ کیونکہ شے کاظل ای شہور کے ہے۔ نہ باعتبار وجود کے۔ تو پھر ہمہ اوست کے معنی ہمہ ازوست ہیں۔ کیونکہ شے کاظل ای شہر کہ ہارہ و تاہے۔ اگرچہ غلبہ حال ہیں ہمہ اوست کے معنی ہمہ ازوست ہیں۔ کیونکہ شے کاظل ای کافرو گر اہ کہنے کی کوئی بجال نہیں رہی۔ واضح ہو کہ ظل شے ہم مراداس کلام کے کہنے والے کو کا فروگر اہ کہنے کی کوئی بجال نہیں رہی۔ واضح ہو کہ ظل شے ہم مراداس شے کے ظہور سے۔ دومر کی بیا تیب واضح ہو کہ قل شے ہم مراداس شے کے ظہور سے۔ دوم میں زید کی صور سے ہیں جو آئینہ میں منعکس ہوئی ہے۔ دوم میں زید کی طور پر آئینے میں ظاہر کیا ہے۔ بغیراس بات کے کہ اس کی ذات وصفات میں تغیر و تبدل واقع ہو۔ کے طور پر آئینے میں فاہر کیا ہے۔ بغیراس بات کے کہ اس کی ذات وصفات میں تغیر و تبدل واقع ہو۔ بیسے کہ گزر چکا۔ رَبَّنَا آئیمِمْ لَنَا نُورَ نَا وَاغْفِرُ لَنَا اِنْكَ عَلَى مُحَلِّ شَیْءً قَادِیْو ( بااللہ قوہارے نور کوکامل کر

اور ہم کو بخش۔ تو تمام چیزوں پر قادرہ) و السّلامُ علی مَنِ اتّبَعَ الْهُدای (سلام ہواس مخص پر جس نے ہدایت اختیار کی)

## مكتوب ٩٠

اس سوال کے جواب میں جو عارفوں کے مشاہدہ قلب کی حقیقت کے بارہ میں کیا گیا تھافقیرہاشم کشمی کی طرف صادر فرمایا ہے۔

آپ نے یو چھا تھا۔ کہ بعض محقق صوفیاء دنیا میں ول کی آئھ سے حق تعالیٰ کی رویت اور مشاہرہ ابت كرتے ہيں۔ جيے كه شخ عارف في كتاب عوارف ميں فرمايا ہے۔ كه مَوْضِعُ الْمَشَاهَدَةِ بَصَرُ الْقَلْب (مشاہدہ کامحل دل کی آگھ ہے)اور شخ ابواسحاق کلابادی قدس سرہ جواس طاکفہ عالیہ کے قدماو روساً من سے ہے۔ اپن كتاب تحرف من كستاہ - كه أجْمَعُوا عَلَى أَنَّهُ لَا يُوى فِي الدُّنْيَا بِالْأَبْصَادِ وَلَا بِالْقُلُوبِ إِلَّا مِنْ جِهَةِ الْإِنْقَانِ (اس بات يراجماع اور الفاق ب- كه حق تعالى كوونيا من ايقان كى جہت کے سوا آئکھوں اور دلوں سے نہیں دیکھ سکتے)ان دونوں تحقیقوں میں موافقت کس طرح ہے اور آپ کی رائے کس تحقیق کے مطابق ہے اور باوجود اختلاف کے اجماع کے کیامعنی ہیں۔ خداتعالی آپ کو ہدایت دے۔ آپ کو واضح ہو۔ کہ اس مسئلہ میں فقیر کے نزدیک صاحب تعرف قدس سر ہ کا قول مختار ہاور جانتاہے کہ دلوں کواس بارگاہ سے ایقان کے سوا کچھ حاصل نہیں۔خواہ اس کورویت خیال کریں یا مشاہدہ۔ جب دل کورویت حاصل نہ ہو۔ تو آگھ کو کیسے حاصل ہو گی۔جواس معاملہ میں بیکار ومعطل ہے۔ حاصل کلام یہ ہے۔ کہ ایقان کے معنی وحقیقت جو قلب کو حاصل ہوتی ہے۔ عالم مثال میں رویت کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے اور موقن بہ (جس پر یقین لایا گیاہے) مرئی کی صورت میں ظہور کرتا ہے۔ کیونکہ عالم مثال میں ہر معنی وحقیقت کی ایک صورت ہے۔جوعالم شہادت کی صورت کے مناسب ہے۔ جب عالم شہادت میں کمال یقین رویت میں ہے۔ تو وہ ایقان بھی عالم مثال میں رویت کی صورت میں ظاہر ہو تاہے اور جب ایقان رویت کی صورت میں ظاہر ہو تواس کامُتَعَلَّقُ لیٹنی مو قن ہیہ بھی مر کی كى صورت ميں ظاہر ہوگا۔ جب سالك اس كو عالم مثال كے آئينہ ميں مشاہدہ كرتا ہے۔ تو آئينہ ك واسطه سے غافل ہو کر صورت کو حقیقت جانتاہے اور سمجھتاہے۔ کدرویت کی حقیقت حاصل ہو گئ ہے اور مرئی ظاہر ہواہے۔ نہیں جانتا کہ وہ رویت اس کے ایقان کی صورت ہے اور مرئی اس کے موقن بہ کی صورت۔اس مقام پر بھی صوفیاء غلطی کھاجاتے ہیں اور صور تیں اپنی حقیقتوں سے مل جل جاتی ہیں۔ جب یہ دید غالب آجاتی ہے اور باطن سے ظاہر میں اثر کر جاتی ہے۔ تو سالک کو یہ وہم گزر تا ہے۔ کہ رویت بھری بھی حاصل ہو گئے ہے اور مطلوب گوش سے آغوش میں آگیا ہے اور نہیں جاتا کہ اس

مطلب کا حاصل ہونا جب اصل یعنی بصیرت میں بھی تلبس و تو ہم پر جنی ہے۔ تو پھر جواس عالم میں اس کی فرع ہے۔ اس مطلب کے لائق کیے ہوگی اور اس کو کہاں رویت حاصل ہوگی۔ حالا تکہ رویت قلبی میں بھی بہت سے صوفیاء نے وہم وشک کیا ہے اور اس کے و قوع کا تھم کیا ہے۔ کوئی احمق ہی ہوگا۔ جو رویت بھری کے وقوع کا وہم کرتا ہوگا۔ کیونکہ اہل سنت وجماعت کے اجماع کے مخالف ہے۔

سوال: - جب عالم مثال میں موقن به کی صورت پیدا ہو گا۔ تو لازم ہوا۔ که حق تعالیٰ کی وہاں

جواب: - تجویز کیاہے۔ کہ اگرچہ حق تعالیٰ کی کوئی مثل نہیں۔ لیکن مثال ہے اور جائزر کھا ہے کہ مثال میں کی صورت پر ظہور فرمائے۔ چنانچہ صاحب فصوص قدس سرہ نے رویت اخروی کو مجى لطيفه جامعه مثاليه كي صورت مين مقرر كياب-اسجواب كي محقيق يهب-كه مثال مين موقن بہ کی وہ صورت حق تعالیٰ کی صورت نہیں۔ بلکہ صاحب ابقان کے مکثوف کی صورت ہے۔جس کے ساتھ اس کے ایقان کا تعلق ہے۔اور وہ مکثوف حق تعالیٰ کی ذات کے بعض وجوہ واعتبارات میں سے ہے۔نہ کہ حق تعالی کی ذات ای واسطے جب عارف کا معاملہ ذات جل شانہ تک پنچاہے۔ تو پھراس فتم کے تخیلات پیدا نہیں ہوتے اور کوئی رویت ومرئی خیال میں نہیں آتا۔ کیونکہ مثال میں ذات اقدس کی کوئی صورت موجود نہیں۔ جس کو مرئی کی صورت میں ظاہر کرے اور اس کے ابقان کو رویت کی صورت میں جلائے۔ یا ہم یوں کہتے ہیں۔ کہ عالم مثال میں معانی کی صورتیں ہیں۔ نہ کہ ذات کی صورت چونکہ عالم بتامہ اساء و صفات کے مظہر ہیں۔اس لئے ذاتیت سے بہرہ نہیں رکھتے۔ چنانچہ ہم نے اس کی تحقیق کئی جگہ کی ہے۔ پس وہ مرئی بتامہ معانی کی قتم سے ہو گااور مثال میں اس كى صورت موجود ہوگى۔ كمالات وجوني ميں كہ جہال صفت وشان ہے۔جوذات كے ساتھ قيام ركھتے ہیں اور معانی کی قتم سے ہیں۔ اگر مثال میں ان کی صورت ہو اگر چہ یہ بھی سر اسر نقص ہے۔ تو ہو سكتا ہے۔ ليكن اس كى ذات اقد س ہر كر صورت كے مراتب ميں سے كسى مرحبہ ميں نہيں آسكتى۔ كيونكه صورت سے تحديد وتقييد لازم آتى ہے اور تقييد خواه كى مرتبه ميں ہو جائز نہين۔ كيونكه مر اتب جو سب ای کی مخلوق ہیں۔ کہاں مخبائش رکھتے ہیں کہ اپنے خالق کو محدود ومقید کر سکیں اور جس کسی نے اس بار گاہ جل شانہ میں مثال کو جائز قرار دیا ہے۔وہ دجوہ واعتبارات کے اعتبارے ہے۔ نہ کہ عین ذات تعالی کے اعتبارے۔اگرچہ حق تعالی کے وجود واعتبارات میں بھی مثال کا تجوز کرنا اس فقیر پر گرال ہے۔ ہاں اگر اس کے ظلال بعیدہ میں ہے کی ظل میں جویز کی جائے۔ تو بجاہے۔ اس بیان سے واضح ہوا۔ کہ عالم مثال میں معانی اور صفات کی صور توں کے نقش موجود ہیں۔ نہ کہ

ذات اقدى ك\_ پى صاحب نصوص نے جورويت اخروى كوصورت مثاليديس تجويز كيا ہے۔ جيسے کہ گزر چکا۔وہ حق تعالی کی رویت نہیں۔ بلکہ حق تعالیٰ کی صورت کی رویت بھی نہیں۔ کیونکہ حق تعالی کی کوئی صورت نہیں۔ جس کے ساتھ رویت کا تعلق ہواور اگر مثال میں کوئی صورت ہے۔ تو وہ اس کے ظلال بعیدہ میں ہے کس عل کی ہے۔ پس اس کی رویت حق کی رویت نہیں۔ شیخ قد س سرہ حق تعالی کی رویت کی نفی میں معتزلہ وفلاسفہ ہے کچھ کم نہیں۔ کیونکہ رویت کواس طرح ثابت کرتا ہے۔جس سے رویت کی نفی لازم آتی ہے اور اس میں صرح طور پر رویت کی نفی کرنے کی نبیت زیادہ بلیغ طور بررویت کی نفی ہے۔ کیونکہ الْجِنايَةُ اَبْلَغُ مِنَ التَّصْوِيْح ( کناب تصر ت کے زیادہ بلیغ ہو تا ہے) قضیہ مقررہ ہے۔ فرق صرف اس قدرہے کہ اس جماعت کا مقتداان کی اپنی بھدی عقل ہاور شخ کا مقتد اا پنابعید از صحت لین غلط کشف۔ شاید مخالفوں کے ناتمام دلاکل نے شخ کے متحیلہ میں مقام کر کے اس کے کشف کو بھی اس مشکلہ میں صواب سے منحرف کر دیاہے اور ان کے مذہب کی طرف ماکل کر دیا ہے۔ لیکن چو نکہ خود اہل سنت وجماعت سے ہے۔ اس لئے صورت کے طور پر اس کو ٹابت کیا ہے اور اس پر کفایت کر کے اس کورویت خیال کیا ہے۔ رَبَّنا لَا تُوَّا خِذْنَا إِنْ نَسِينَا أوْ أخطانًا (ياالله تو مارى بعول چوك ير مارامواخذه نه كر)اس مسّله وقيقه كي وه تحقيق بهي جو كتاب عوارف کے بعض مقامات کے حل میں لکھی ہے۔ تحریر ہو چکی ہے اجماع کے بارہ میں جو آپ نے دریافت کیاتھا۔ ممکن ہے کہ اس وقت تک ایساخلاف جو اعتبار کے لا کُل ہو۔ ظاہر نہ ہوا ہویا پنے زمانہ ك مشاكٌّ كا جماع مراد مورو الله سُبْحانهُ أعْلَمُ بِحَقِيقَةِ الْحَالِ (الله تعالى حقيقت حال كوزياده جانتاہ)

## مكتوب ٩١

ان سوالوں کے جواب میں جو معرفت وایمان حقیق کے در میانی فرق کی نسبت کئے گئے۔ مولانا ظاہر بدخش کی طرف صادر فرمایا ہے: -

حمد وصلوۃ اور تبلیغ دعوات کے بعد واضح ہو کہ برادرم عزیز کا صحیفہ شریفہ جوشخ سجاول کے ہمراہ ارسال کیا تھا پہنچا۔اللہ تعالیٰ کی حمر ہے۔ کہ آپ سلامت وعافیت سے ہیں۔ چند سوال جو آپ نے درج کئے تھے۔ان کے جواب میں جو کچھ دل میں آیا ہے لکھا جاتا ہے۔اس پراچھی طرح غور و توجہ فرمائیں۔

سوال اول: -معرفت اور ایمان حقیق کے در میان کیا فرق ہے؟ جواب: -معرفت اور ہے اور ایمان اور \_ کیونکہ معرفت کے معنی پیچاننے کے ہیں اور ایمان کے

معنی گرویدہ ہونااور یقین کرناشنا خت اور پہچان ہو سکتی ہے۔ لیکن یقین نہیں ہو سکتا۔ اہل کتاب کو ہمارے پینمبر علیہ الصلوة والسلام کے حق میں معرت حاصل تھی۔ پہچانے تھے کہ پینمبر ہے۔ جیسے کہ الله تعالى فرماتا ب\_ يَعْرِفونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَ هُمْ (اس كو يجيانة بين - بين كرات بينول ك بچانتے ہیں) لیکن چونکہ دشنی کے باعث گرویدہ نہ ہوئے اور یقین نہ لائے۔اس لئے ایمان بھی مختق نہ ہوا۔ معرفت بھی ایمان کی طرح دوقتم پرہے۔ایک معرفت کی صورت ہے۔جس طرح کہ ایمان كى صورت ہے۔دوسرے معرفت كى حقيقت ہے۔ جيسے كد ايمان كى حقيقت ہے۔ايمان كى صورت وای ہے۔جس پراللہ تعالی نے اپنی کمال مہر بانی اور رحمت سے شرنیت میں آخرت کی نجات کے لئے کفایت فرمائی ہے اور وہ نفس امارہ کے انکار اور سرکشی کے باوجود قلب کا گرویدہ ہوناہے۔ای طرح معرفت کی صورت بھی نفس امارہ کی جہالت کے باوجود ای لطیفہ پر موقوف ہے۔ لیکن معرفت کی حقیقت سے ہے۔ کہ نفس امارہ اپنی جبلی اور پیدائشی جہالت کو چھوڑ کر شناسائی پیدا کر لے اور ایمان کی حقیقت یہ ہے۔ کہ نفس امارہ اپنی طبعی اور پیدائش امار گی اور سرکشی کو چھوڑ کر مطمئنہ ہو جائے اور شناسائی حاصل کر کے گرویدہ ہو جائے اگر کہیں کہ شریعت میں تقدیق قلبی کا عتبار کیا ہے۔ یہ گرویدہ ہونااس تقدیق کاعین ہے یاس تقدیق کے ماسواکوئی اور امر ہے اور اگر تقدیق کے ماسوا کچھ اور امر ہے تولازم آتا ہے۔ کہ ایمان میں تین چزیں معتبر ہیں اقرار اور تصدیق اور گرویدہ ہونااوریہ بات علماء کے مقررہ امرے برخلاف ہے اور عمل جس کو بعض علاءنے ایمان معتبر سمجھاہے۔ ایمان کی چو تھی جزو بن جاتا ہے۔ تواس کا جواب یہ ہے کہ گرویدن عین تقدیق ہے۔ کیونکہ تقدیق جو علم ہے۔اذعان معنی مان لینے سے مراد ہے۔ جس کو گرویدن سے تعبیر کرتے ہیں۔ اگر یو چھیں کہ اہل کتاب ہمارے پنجبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کو جب نبوت کے طور پر جانتے تھے۔ تو ضرور تھم بھی ان کی نبوت پر کرتے تھے اور اذعان اور گرویدن (مان لینااور فرمانبر دار ہونا) ان کو حاصل تھا۔ کیو نکہ اس صورت میں تھم عین گرویدن ہے۔ پھر ایمان ان کے حق میں کیوں متحقق نہیں ہو تااور کفر سے کیوں نہیں نکل سکتے۔ تو اس کاجواب بیہ ہے۔ کہ گو نبوت کے طور پر جانتے تھے۔ لیکن تعصب وعناد کے باعث ان کے دلول کو اذعان ويقين حاصل نه هو تا تفا- تاكه نبوت كالحكم كرتے- بال معرفت وتصور تفا- ليكن اذعان حاصل نہ ہوا۔ تاکہ تصدیق ہو کر ایمان تک نوبت پیچی اور کفرے نکل آتے ہیں۔ یہ بہت ہی دقیق اور باریک فرق ہے اس کو غور سے سنیں اور اپنے وجدان سے سمجھیں۔ باوجود عناد اور دشمنی کے کہ سکتے ہیں۔ کہ نَبِی اللهِ فَعَلَ گذا (الله تعالی کے نبی نے ایساکام کیا) لیکن جب تک اذعان پیدانہ ہو۔ تب تک نہیں كه كية \_ كرانة منه الله (وه واقعى الله تعالى كانبى ب) كيونكه صورت اول مين تصور ب اور معرفت

مشہورہ کا حوالہ ہے اور صورت دوم میں تصدیق ہے جواذعان وگر ویدن پر مبنی ہے۔ جب تک اذعان نہ ہو۔ تقدیق کس طرح متصور ہو سکتی ہے۔ نیز صورت اول میں نبوت کا ثابت کرنا مقصود ہے۔ جس کی تاب عناد وو مشنی نہیں لاسکتی اور اگر بالفرض اذعان کے حاصل ہونے کے بغیر تصدیق و تھم پیدا ہو جائے۔ تووہ بھی تصورات میں داخل ہے اور تقدیق کی صورت ہے۔ جب تک اذعان حاصل نہ ہو۔ عب تک تصدیق کی حقیقت متصور نہیں ہوتی اور ایمان حاصل نہیں ہوتا۔ یہ مسلہ مسائل کلام کے اصول اور ضروریات میں سے ہے اور بہت دقیق ہے۔ بوے بوے علماءاس کے حل کرنے میں عاجز ہیں ان میں ہے بعض نے مجبوراً تیسرے رکن کوایمان میں بڑھایا ہے اور گرویدن کو تقدیق پر زیادہ کیا ہے۔ بعض نے تصدیق کو عین گرویدن کہاہے لیکن کماحقہ اس کو حل نہیں کیااور مجمل طور پہ ہی چھوڑ ويا إلَحْمْدُ لِلهِ الَّذِي هَدَانَا لِهِذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِي لَوْ لَا أَنْ هَدَانَا اللَّهُ (الله تعالى كل حمر جس نے ہم کو ہدایت دی اور اگر اللہ تعالیٰ ہم کو ہدایت نہ دیتا۔ تو ہم تبھی ہدایت نہ پاتے ) واضح ہو کر مركب اضافى جيسے كه نبى الله اور مركب توصفى جيسے كه هلذا النّبيُّ اگرچه بَانَّهُ نَبِيَّ كَ حَكم يرمشمل ہیں اور نبوت کے طور پر اس کی معرفت پر مضمن ہیں۔لیکن بَانَّهٔ نَبِی کی تقدیق کا حاصل ہو نااذعان ير موقوف ب\_جوايمان كو ثابت كرتاب عُكامُ زَيْدٍ فَعَلَ كَذَا (زيد ك غلام في ايماكيا) اوررَ جُلِّ صَالِحٌ حَكُمُ بِكُذَا (مروصالح في الياحكم كيا) دونول اذعان كے بغير ثابت وضح بين اور دونول بين غلامیت اور صلاً حیت کے طور پر معرفت ثابت ہے۔ لیکن اذعان نہیں ہے جس سے ہرایک کی غلامیت اور صلاحیت کی تصدیق حاصل ہواور اگر کہیں کہ تونے قلب کے اذعان کے بعد نفس کااذعان کہاہے اور اذعان نفسی کو ایمان حقیقی سے تعبیر کیاہے حالا نکہ فلاسفہ اور معقول والوں نے تصدیق میں مطلق اذعان نفس کولیا ہے اور اذعان قلب کی نسبت گفتگو نہیں گی۔ تواس کاجواب بیہے۔ کہ معقول والے مجھی نفس سے روح مر اد لیتے ہیں اور مجھی قلب۔ غرض ان کی فلسفی تدقیقات کامقام اور ہے۔ جن میں ے اکثر لاطائل اور بیہودہ ہیں۔اس جگہ وہ سب کی سب معطل وبیکار ہیں اور عوام کا حکم رکھتی ہیں۔ یہاں صوفیاء کی تحقیق و تدقیق کا موقع ہے جو ہر ایک نطیفہ کے احکام سے مکتبس ہوتے ہیں اور سیر و سلوک کے ساتھ ہرایک لطیفہ سے اوپر ترقی کرتے ہیں اور نفس کو قلب سے جدا کرتے ہیں روح کوسر سے اور خفی کو اخفی ہے الگ کر دیتے ہیں۔ معقول والوں کو ان کے ناموں کی معرفت و پہچان کے سوا کچھ بھی حاصل نہیں۔ فلاسفہ نے نفس امارہ کو بڑی شے جانا ہے اور اس کو مجر دات سے شار کیا ہے اور قلب وروت كانام تك بهى نبيس ليااور خفى واخفى كا يحمد ين نبيس ديار إن لِلهِ سُبْحَانَهُ مَلِكًا يُسُوق الْأَهْلَ إِلَى الْأَهْلُ (اللهُ تَعَالَى كاايك فرشته بجوم جنس كوم جنس كى طرف لے جاتا ہے) اس كا

دوسر اجواب یہ ہے کہ محقول والوں نے عادی اور عرقی احکام پر نظر کر کے اذعان نفس کو جوان کی سمجھ کے قریب ہے۔ ذکر کیا ہے۔ لیکن ہماری گفتگو احکام شرعیہ کی تصدیقات ہیں ہے۔ جن سے نفس کو ذاتی طور پر انکار ہے۔ پھر اذعان کیے ہوگا۔ بلکہ یہ ایساانکار ہے۔ جو مشکر کو ان احکام کے صاحب کا دشمن بناویتا ہے۔ نکھو کہ باللہ مِن شُورُورِ اَنفیسنا وَمِن سَینَاتِ اَعْمَالِنا (ہم اللہ تعالیٰ کے ساتھ اپ نفوں کی شرار توں اور بدعملیوں سے پناہ ناگئے ہیں) اور حدیث قدی میں آیا ہے۔ عادِنفسک فَائلَهٔ اِنتھ بَنہ بَعَعَادَاتی (اپ نفس کو دشمن جان کیونکہ وہ میری دشمنی پراڑا ہواہے) ارتم الراحمین جل شانہ نے اپنی کمال مہر بانی سے ابتداحال میں اذعان نفس کو منظور نہ رکھا اور اذعان قلب پر نجات کو وابستہ کیا۔ پھراگر حق تعالیٰ کے محف کرم سے اذعان نفس بھی میسر ہوجائے۔ تونُورُ علی نُورِ اور مرجات وال ہت پروصول اور حقیقت اور ایمان کا حصول ہے۔ آپ نے لکھا تھا مکہ جواب فقیر کے فہم ودائش کے موافق لکھا جائے۔ تاکہ معلوم ہو سکے۔ کیا کیا جائے مسکہ بہت دقت رکھتا ہے۔ اس کا حل بھی بغیر دقت کے مشکل ہے۔ بلکہ نفس حل دقت چا ہتا ہے۔ عبارت کا کوئی گناہ خبیس۔ آپ کو چا ہے تھا۔ کہ پہلے اس بات کا فکر کرتے اور اس قتم کے بیج وار اور معماسوال کا حل طلب شرح نے بی اور اور در اہدائی ان حقیق سے مشرف ہیں انہیں؟

وبال روم ہو جائے ہیں۔ جواب:-اگر مرتبہ مقربین تک پہنچ جائیں اور ان کے نفس مطمئنہ ہو جائیں۔ توایمان حقیقی سے مشرف ہو جاتے ہیں۔

سوال سوم:-معرفت اجمال والے مخص کو جس کا منشاء کفر حقیقی ہے۔ کس معنیٰ سے عارف کہ سکتے ہیں۔

جواب:-اس عبارت کے معانی اچھی طرح معلوم نہیں ہوئے کہ کیا ہیں؟

کیاخوب!خود پیچیده اور مغلق عبارت لکھتے ہیں اور دوسروں کو منع کرتے ہیں۔اگراس عبارت سے آپ کا مقصودیہ ہے۔ کہ کافر طریقت کو کس اعتبارے عارف کہد سکتے ہیں تو اس کا جواب یہ ہے۔ کہ کافر طریقت نے بھی چو نکہ خدا تعالی کو واحد اور یگانہ پیچیانا ہے اور اس کے ماسواکو محوولا ہی کہا ہے۔ اس لئے عارف ہے۔ لیکن مطلق عارف نہیں۔ کیونکہ تمیز سے نکل چکا ہے۔ جب تمیز میں آجائے تو عارف مطلق کہلاتا ہے اور ایمان حقیق سے مشرف ہوجاتا ہے۔والسلام

مكتوب ۹۲

اس سوال کے جواب میں کہ صوفیاء حق تعالیٰ کے کلام کو سنتے ہیں اور اس سے ہم www.maktabah.org كلام موتے بيں۔فقير محمد باشم كشى كى طرف صادر فرمايا ب :-

آپ نے پوچھاتھا کہ بعض عار فول نے فرمایا ہے کہ ہم حق تعالیٰ کے کلام کو سنتے ہیں اور ہم اس کے ساتھ ہم کلام ہوتے ہیں۔ چنانچہ امام جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے منقول ہے۔ کہ انہوں نے فرمایا ہے کہ میں ایک آیت کو بار بارہ پڑھتار ہا۔ حتی کہ میں نے اس کو اس کے متکلم سے س لیا اور رسالہ غوثیہ سے بھی جو حضرت شخ عبد القادر جیلانی قدس سرہ کی طرف منسوب ہے۔ اس طرح مفہوم ہو تاہے۔اس کے کیا معنی ہیں اور اس کی شخفیق کیا ہے۔

خداتعالیٰ آپ کوہدایت دے۔ جانا جاہئے کہ حق تعالیٰ کاکلام بھی اس کی ذات وصفات کی طرح بچکون ہے اور اس کلام پیچون کا سنا بھی پیچون ہے۔ کیونکہ چون کو پیچون کی طرف کوئی راستہ نہیں۔وہ سنناسمع کی حس پروابستہ نہیں ہے۔ کیونکہ وہ سر اسرچون ہے۔ وہاں اگر بندہ سے استماع ہے۔ تو تلقی روحانی سے بجو پیچونی کا حصہ رکھتاہے اور حروف وکلمات کے واسطہ کے بغیر ہے اور اگر بندہ سے کلام ہے۔ تووہ بھی القائے روحانی کے طور پر ہے۔جو بغیر حروف و کلمات کے ہے اور بیر کلام پیچونی سے حصہ ر کھتا ہے۔جو پیچون سنائی دیتا ہے۔ یاہم یہ کہتے ہیں۔ کہ کلام لفظی جو بندہ سے صاور ہو تا ہے۔ حق تعالی اس کو بھی حروف و کلمات کے واسطہ کے بغیر پیچونی ساع سے استماع فرما تاہے اور تقذیم و تاخیر کے بغیر سُ لِيَرَاجٍ ـ إِذْلَا يَجُوِىٰ عَلَيْهِ تَعَالَى زَمَانٌ يَسَعَ فِيْهِ التَّقْدِيْمُ وَالتَّاخِيْرُ (كيونك حَلْ تَعَالَى يرزمان ك احكام جارى نہيں ہو كتے۔ تاكه تقديم و تاخيركى مخبائش ہو) اور اس مقام ميں اگر بندہ سے ساع ہے۔ تو کلی طور پر سامغ ہے اور اگر کلام ہے۔ تو کلی طور پر مشکلم ہے۔ یعنی ہمہ تن کان اور ہمہ تن زبان ہے۔روزیثاق میں ذات مخرجہ نے قول اکسٹ بو بھے کو بالواسطہ اپنی اپنی کلیت کے طور پر س لیااور ا پنی کلیت کے طور پرجواب میں بلی کہالینی ہمہ تن کان اور ہمہ تن زبان تھے۔ کیونکہ اگر کان زبان سے متميز ہوتے تو ساع وكلام يجونى حاصل نہ ہوتے اور يجونى ارتباط كے لاكن نہ ہوتے \_ لا يَحْمِلُ عَطايَا الْمَلِكِ إِلَّا مَطَايَاهُ (بادشاه كے عطيوں كواى كے اون الله اسكتے بيں) حاصل كلام يہ ہے كہ وہ معنى متلقی جوروحانیت کے طور پراخذ کئے جاتے ہیں دوبارہ عالم خیال میں جوانسان میں عالم مثال کی تصویر ہے۔ حروف و کلمات متر تبہ کی صورت میں متمثل ہوتے ہیں اور وہ تلقی والقا ساع و کلام لفظی کی صورت میں مرتم ومتنقش ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اس عالم میں ہر ایک معنی کی ایک صورت ہے۔اگر چہ وہ معنی میچون ہیں۔ کیکن وہاں میچون کا ارتمام اور انقاش چون کی صورت پر ہے۔ جس پر فہم وافہام وابسة ہے۔ جواس ارتسام وانقاش كااصلى مقصود ہے۔ جب سالك متوسطه اسے آپ ميس حروف وكلمات متر تبدياتا ہے اور كلام لفظی وساع محسوس كرتاہے۔ توخيال كرتاہے كہ ان حروف وكلمات كو

مكتوب ٩٣

تعین اول وجودی کی شخفیق اور حبیب و خلیل و کلیم علیهم الصلوٰۃ والسلام کے مباد ک تعینات کے در میان فرق کے بیان میں حضرت مخدوم زادہ خواجہ محمد سعید کی طرف صادر فرماہ ہے:-

جو کچھ آخر کار میں فضل و کرم ہے اس فقیر پر مکشوف کیا ہے۔ یہ ہے کہ حضرت ذات تعالیٰ کا تعین اول حضرت وجود کا تعین ہے۔ جو تمام اشیاء کو محیط ہے اور تمام اضداد کا جامع اور محض خیر اور برئی برکت والا ہے۔ حتی کہ اس طائفہ عالیہ کے اکثر مشائخ نے اس کو عین ذات کہا ہے اور ذات سجانہ پر اس کی زیادتی کو منع کیا ہے۔ یہ تعین نہایت ہی دفت واطافت والا ہے۔ کہ ہر ایک شخص کی آ تکھ اس کو نہیں پا سکتی اور اصل ہے جدا نہیں کر سکتی۔ یہی وجہ ہے کہ یہ تعین اب تک پوشیدہ رہااور متعین سے جدانہ ہوا۔ بہت لوگائی کو خدا سمجھ کر اس کی پرستش کرتے رہے اور اس کے سواکسی اور معبود و مطلوب کو طلب نہ کرتے رہے۔ آثار خارجی کا مبدء اس کو جانے رہے اور ہر روز دھوادث کا پیدا کرنے والا اس کو سمجھتے

رہے۔ حق کی اس کے ماسوی سے یہ تمیز ایک دولت تھی جو اس مسکین کے لئے جمع تھی اور معبود حقیق کے ساتھ غیر معبود کی مشارکت کی نفی انبیاء علیہم الصلاۃ والسلام کا پس خور دہ تھا۔ جو ان کے اس غلام کے لئے محفوظ تھا۔ اُلْحَمْدُ لِلْهِ الَّذِی هَدَانَا لِهِلَا اَوْ مَا کُتَّا لِنَهَ اَلَٰهِ کَوْلَا اَنْ هَدَانَا اللّهِ لَقَدْ جَاءَتُ رُسُلُ دَبِنَا بِالْحَقِ (الله تعالیٰ کی حمہ ہے جس نے ہم کو ہدایت دی۔ اگر ہم کو دہ ہدایت نہ دیتا۔ توہم بھی ہدایت نہ بیا نے۔ بیشک ہارے رب کے رسول سے ہیں) فقیر پر ظاہر کیا گیاہے کہ یہ تعین اول وجودی حضرت خلیل الرحمٰن علی نبیناو علیہ الصلاۃ والسلام کارباوران کااوران کی خلت کا مبدء تعین ہے اویہ بھی ظاہر کیا گیاہے کہ اس تعین کا مرکز جو اس کے تمام اجزا میں سے اشر ف جزو ہے اور اصل کے ساتھ ظاہر کیا گیاہے کہ اس تعین کا مرکز جو اس کے تمام اجزا میں سے اشر ف جزو ہے اور اصل کے ساتھ اقربیت کی نبیت زیادہ تررکھتا ہے۔ حضرت حبیب الله صلی الله علیہ و آلہ و سلم کارب اوران کااوران کی خست کا مبدء تعین ہے۔

سوال:-جب تعین اول حضرت خلیل کارب ہوا۔ تو ہمارے پیغیر نے کس لئے فرمایا ہے کہ اُوَّلُ مَا خَلَقَ اللّٰهُ نُوْدِیْ (سب سے اول خداتعالی نے میرے نور کو پیداکیا)

جواب: -چونکہ دائرہ کامر کز دائرہ کے تمام اجزا ہے اسبق اور اول ہو تاہے اور نیز جزو کل پر مقدم ہو تاہے۔ اس لئے آنخضرت کا مبدء تعین جس کو حضور نے اپنے نور سے تعییر فرمایا ہے۔ سب سے افضل اور اسبق ہوگا۔

دائرہ کام کردائرہ کا جزو ہے اور دائرہ اس کا کل ہے۔ لیکن یہ ایسا جزو ہے جس سے کل کے تمام اجزاء پیدا ہوئے ہیں۔ کیو نکہ محیط دائرہ کے تمام اجزا اس جزو کے ظلال ہیں جو اس دائرہ کامر کر ہے۔ اگر یہ جزو نہ ہو۔ تو دائرہ کانام و نشان ظاہر نہ ہو ہی واضح ہوا کہ حضرت خلیل کار ب اور مبدء تعین تعین اول ہے اور تعین اول کا منشاء اور مبدء جو اس کامر کر اور اس کے تمام اجزاء میں سے اشر ف جزو ہے۔ حضرت خاتم الرسل کارب اور مبدء تعین ہے۔ ہیں سب سے اول واسبق حضرت خاتم النبوت کی حقیقت ہے اور دوسر وں کے ظہور کا منشاء و مبدء بھی بھی حقیقت ہے۔ اس واسطے صدیث قدسی میں حضرت حبیب اللہ کی شان میں آیا ہے۔ کو لاک کما خکفٹ الافلاک وکما آظھر ٹ اکر بوبیئ (اگر تو نہ ہو تا تو میں کی شان میں آیا ہے۔ کو لاک کما خکفٹ الافلاک وکما آظھر ٹ اگر بوبیئ (اگر تو نہ ہو تا تو میں (جو حضرت خاتم الرسل کا مبدء تعین تعین اول کی شان میں کامبدء تعین تعین اول کو دور تا ہوں کو بیدانہ کر تا اور اپنی ربوبیت کو ظاہر نہ کرتا) چو نکہ حضرت خاتم الرسل کا مبدء تعین تعین اول ولایت خلیل کامبرء تعین ہے۔ کو طاہر نہ کرتا) جو نکہ دائرہ کامر کر دائرہ سے موجود اولیت کے والیت محمد کی اور دات میں خاتی کی طاب کے در میان حاج دو حائل نہیں ہے کیو نکہ دائرہ کامر کردائرہ سے سبقت ذاتی رکھتا ہے۔ اس لئے طف یعنی پہلے کامائل نہیں بلکہ معاملہ برعکس ہے اس مرکز کی سبقت اور قرب کے لئے خلف یعنی پھیلا سلف یعنی پہلے کامائل نہیں بلکہ معاملہ برعکس ہے اس مرکز کی سبقت اور قرب کے لئے خلف یعنی پہلے کامائل نہیں بلکہ معاملہ برعکس ہے اس مرکز کی سبقت اور قرب کے لئے خلف یعنی پہلے کامائل نہیں بلکہ معاملہ برعکس ہے اس مرکز کی سبقت اور قرب کے لئے خلف یعنی پہلے کامائل نہیں بلکہ معاملہ برعکس ہے اس مرکز کی سبقت اور قرب کے لئے خلف یعنی پہلے کامائل نہیں بلکہ معاملہ برعکس ہے اس مرکز کی سبقت اور قرب کے لئے خلاق بھی کی جس کا میں کر کی سبقت اور قرب کے لئے کی دور کی کو کر کی سبقت اور قرب کے لئے کو کی دور کی سبقت اور قرب کے لئے کیور کی سبقت اور قرب کے لئے کی دور کی کو کر کی سبقت اور قرب کے لئے کی دور کی کر کی سبقت اور کی سبقت اور کی سبقت اور کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی کو کر کی کی دور کی ک

دوسری وجہ یہ ہے کہ حق تعالیٰ کی عنایت ہے اس نقطہ مرکزیس جوں جوں دور جائیں اس نقطہ ہے جو اس مجت کا حاصل ہے۔ محب و محبوب متمیز ہو جاتے ہیں اور دائرہ کی صورت پیدا ہو جاتی ہے۔ جس کا مرکز محبوبیت ہے اور اس کا محیط محسبیت دیا ہے جائے ہیں اور دائرہ کی امبدء ہے اور محبوبیت ولایت موسوی کا مبدء ہے اور محبوبیت ولایت محمدی کا مبدء ہے اور محبوبیت مرکز محبوبیت سے جو اس کا دائرہ ہوا ہے پیش قدم ہے اور حضرت ذات تعالیٰ کے بہت نزدیک ہے کیونکہ مرکز کیلئے وہ سبقت و قرب ہے جو دائرہ کے لئے نہیں۔ ایے ہی اس مرکز کو محیط دائرہ کی نسبت بھی وہ سبقت و قرب حاصل ہے جو محیط کیلئے نہیں ہے۔ پس ولایت محمدی ولایت محمدی کی سبقت و قرب کے لئے تبیری وجہ یہ کہ اللہ تعالیٰ کے فضل سے اس مرکز محبوبیت میں جب دور تک جائیں تو یہ مرکز بھی دائرہ کی صورت پیدا کر اللہ تعالیٰ کے فضل سے اس مرکز محبوبیت میں جب دور تک جائیں تو یہ مرکز بھی دائرہ کی صورت پیدا کر ہو تا ہے۔ جو آنحضر سے علیہ الصلوٰ و والسلام کی تبعیت سے بھی ہو محبوبیت ماہم و تا ہے۔ جو آنحضر سے علیہ الصلوٰ و والسلام کی تبعیت سے بھی ہو محبوبیت میں مرکز ہے اور اس کا محبوبیت کا مبدء بھی ای و والیت میں مرکز ہیں ورد کے برکات ہے۔ جس کا مبدء بھی ای و والیت کہ کہ ولایت کم کی بہت آگے لئے ہی مرکز ہیں اور تیسرامرکز پیدا و دائرہ ہا ہے۔ جس سے ایک اور تیسرامرکز پیدا و دائرہ ہا ہے۔ جس سے ایک اور تیسرامرکز پیدا و دوار سے بینا چاہئے کہ یہ تیسری مرکز ہے اس کے افراد امت میں سے ایک اور تیسرامرکز پیدا و دوار سے بینا چاہئے کہ یہ تیسری مرکز ہے مام کو بہت آگے لئی دائرہ ہائے۔ جس سے ایک اور تیس ترد یک تربنادیا۔ ع

رجمه ع كريمون ير نيس مشكل كوئى كام

اس سے بڑھ کرد قائق واسر ارکیا ظاہر کئے جائیں اور تعین اول کے ماوراء کی نسبت اس سے زیادہ کیا کہا جائے۔اگرچہ تعین اول کے ماوراء جو پچھ ہے ایک یادوواسطہ سے اس کی جزویا جزو کی جزوج ہے۔ لیکن نظر تشفی میں گئ درجے تعین اول سے سبقت رکھتا ہے اور اس سے گئ مرتبے مطلوب کے نزدیک ترہے۔ سوال: - جو کمال جزو کو میسر ہو تا ہے۔ وہ کل کو بھی میسر ہو تا ہے۔ کیونکہ کل اس جزو اور دوسر سے اجزاء سے مر ادہے۔ پھر کیا وجہ ہے کہ سبقت و قرب جزومیں پیدا ہواور کل میں نہ ہو۔

جواب: -جو کمال بزویس بطریق اصالت پیدا ہوتا ہے۔ وہ کل میں بزوکی تبعیت اور وساطت کے طور پر ہوتا ہے نہ کہ اصالت کے طور پر اور شک نہیں کہ اصالت کو وہ سبقت ہے جو تبعیت کو نہیں اور اصل کو وہ قرب ہے جو فرع کو نہیں۔ پس اگر مر کز دائرہ اپنے کمالات مخصوصہ میں دائرہ ہے آگے بڑھ جائے۔ تو ہو سکتا ہے۔ اس جواب کی شخصی سیے کہ بزو کا کمال کل میں اس وقت سر ایت کر تا ہے۔ جبکہ وہ کمال اس بزوکی ماہیت اصلیہ سے پیدا ہوا ہوا در اگر بزو میں اس قتم کا کمال ہو۔ جو بزوکی ماہیت کے وہ کمال اس بزوکی ماہیت کے

بدلنے کے بعد پیدا ہوا ہو۔ تو پھر لازم نہیں کہ کل میں سرایت کرے۔ کیونکہ وہ جزوا پی ماہیت کے بدل جانے کے بعد اس کل کا جزو نہیں رہا۔ تاکہ اس میں سرایت کرے۔ مثلاً چاندی جس کا ایک جزوا کسیر کے عمل سے سونا ہو جائے اور چاندی کی ماہیت سے سونے کی ماہیت میں بدل جائے۔ تو نہیں کہہ سکتے کہ اس جزو کا کمال سنہرا بن چاندی میں جواس کا کل ہے سرایت کر جائے گا۔ کیونکہ وہ جزو ماہیت کے بداس کا جزو نہیں رہا۔ تاکہ اس میں سرایت کرے۔ فافح مَمْ وَقِسْ عَلَيْهِ مَعْرِفَةَ مَا نَحْنُ فِيْهِ (پس مجھاور مذکورہ بالا معرفت کو ای پر قیاس کرلے)

سوال: - تعین اول وجودی کا وجود خارج میں ہے یا کہ صرف جوت علمی رکھتا ہے۔ ان دونوں قسموں سے ایک بھی درست نہیں۔ ان دونوں میں سے ہر ایک کی تردید ہو سکتی ہے کیونکہ ان بزرگواروں کے نزدیک خارج میں ایک ذیت احد تعالیٰ کے سوا کچھ موجود نہیں ہے اور اس خارج میں تعینات و تنزلات کاکوئی نام و نشان نہیں اور اگر جُوت عملی کہیں تولازم آتا ہے۔ کہ تعین علمی اس سے سابق اور اول ہے اور یہ خلاف مقرر ہے۔

جواب: - میں کہتا ہوں کہ نفس امر میں ثابت ہے اور اس اعتبارے کہ علم کے ماوراء میں اس کا ثبوت ہے۔ اگر اس کو ثبوت خارجی بھی کہد دیں۔ تو بھی ہو سکتا ہے وَ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْمُلْهِمُ لِلصَّوَابِ (الله تعالیٰ بہتری کا الہام کرنے والاہے)

### مكتوب ٩٤

کمال وجمال ذاتی اوراس سے فوق کے مرتبہ مقدسہ کے دقائق میں اوراس بیان میں کہ ان دونوں مرتبوں میں سے حضرت حبیب و خلیل و کلیم علیہ الصلوۃ والسلام کے تعینات کا حصہ کیا ہے اور حضرت ایشاں قدس سرہ کے تعین کا بہرہ کو نسا ہے۔ حضرت مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم سلمہ اللہ تعالیٰ کی طرف صادر فرمایا ہے: -

حفرت حق سجانہ و تعالیٰ فی حد ذاتہ جمیل ہے اور ذاتی حسن و جمال اس کے لئے ثابت ہے۔ یہ حسن و جمال وہ نہیں جو ہمیں مکشوف و مدرک ہو سکے یا ہمارے تعقل و تخیل میں آسکے اس کے علاوہ اس بارگاہ میں ایک اور اس فتم کا مرتبہ و مقد سہ ہے۔ جہاں تک یہ حسن و جمال باوجود نہایت عظمت و کبریا نہیں پہنچ سکتا اور اس کو حسن و جمال ہے متصف نہیں کر سکتا۔ تعین اور ان کا پہلا ظل ہے لیکن اس مرتبہ نہایت عظمت و کبریا کے باعث کی تعین کے اقد س میں جمال و کمال کی گنجائش نہیں۔ کیونکہ وہ مرتبہ نہایت عظمت و کبریا کے باعث کی تعین کے ساتھ متعین نہیں ہو سکتا اور کس آئینہ میں نہیں آسکتا۔ ہاں اس مرتبہ اقد س کا ایک سرو نشان اس تعین اول کے مرکز دائرہ میں بطور امانت رکھا ہے اور اس بے نشان کا نشان اس میں پوشیدہ کیا ہے۔ یعنی جس

طرح تعین اول ولایت خلیلی کا منشاء ہے۔ وہ سرو نشان جو اس تعین کے مرکز دائرہ میں رکھا ہوا ہے۔
ولایت محمد کی کامنشاء ہے۔ وہ ذاتی حسن وجمال جس کا ظل تعین اول ہے۔ صباحت سے مشابہت رکھتا ہے۔
جو عالم مجاز میں حسن رخسار اور جمال خال کی قتم سے ہے اور وہ سرو نشان جو مرکز میں امانت رکھا ہے۔
ملاحت کے ساتھ مناسبت رکھتا ہے۔ جو درستی قد اور خوبی رخسار اور حسن چشم اور جمال خال کے ماسوا
ایک ذوتی امر ہے۔ جب تک ذوق حاصل نہ ہو۔ اس کو نہیں پاسکتے۔ کوئی شاعر کہتا ہے۔ بیت

آل دارد آل نگار کہ آل ہست ہرچہ ہست آل اللہ آل ہست ہرچہ ہست آل را طلب کنید حریفاں کہ آل کجا است ترجمہ بیت مرا معثوق رکھتا ہے وہ ہے جو کچھ کہ رکھتا ہے اسے ڈھونڈو مرے یارو کہال ہے کس جگہ وہ ہے

اس بیان سے ان دونوں ولا یتوں کے در میان فرق معلوم کر سکتے ہیں۔اگر چہد دونوں حضرت ذات تعالیٰ کے قرب سے پیداہوتی ہیں۔لیکن ایک کامر جع ذات کے کمالات ہیں اور دوسرے کامعاد صرف ذات تعالی۔ چونکہ ملاحت صباحت سے برتر ہے۔ اس لئے صباحت کے مراتب طے کرنے کے بعد ملاحت تک پہنچ سکتے ہیں۔ جب تک ولایت ابراہیمی کے تمام مقامات تک وصول میسر نہ ہو۔ولایت محمد کی کی بلندی تک نہیں پہنچ کتے۔ ممکن ہے کہ ای سب سے حضرت خاتم الرسل علیہ الصلوة والسلام حضرت ابراہیم علیہ الصلوة والسلام کی ملت کی متابعت پر مامور ہوئے ہوں تاکہ اس متابعت کے وسلے سے اپنی ولایت کی حقیقت تک پہنچ جائیں اور اس سبب سے اپنی ولایت کی حقیقت کے ساتھ کہ جس کی تعبیر ملاحت ہے کی گئی ہے۔ محقق ہوں۔ چو تکہ ہمارے حضرت پیغیبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کوولایت خلت کے مر کزدائرہ کے ساتھ جو حضرت اجمال ذات کے بہت ہی قریب ہے۔ ذاتی مناسبت ہے اور محیط دائرہ کے ساتھ جو کمالات ذات کی تفصیل کی طرف توجہ رکھتا ہے۔ بہت ہی کم مناسبت ہے۔اس لئے جب تک محیط دائرہ کے کمالات سے متحقق نہ ہوں ولایت خلت تمام نہیں ہوتی۔ یہی دجہ ہے کہ صلوات منطوقہ میں آیاہے کما صَلَیْتَ عَلی اِبْرَاهِیْم (جیے کہ تونے حضرت ابرائیم پرورود بھیجاہے) تاکہ ولایت خلت کے تمام کمالات میسر ہو جائیں۔ جیسے کہ اس ولایت کے صاحب کو میسر ہوئے تھے۔ چونکہ ولایت محمدی کامکان طبعی ولایت خلیلی کے مرکز دائرہ کا نقطہ ہے اور اس کاسیر بھی اس دائرہ کے سیر مرکزی تک محدود ہے۔اس لئے وہاں سے فکاناور محیط دائرہ تک پہنچنااور اس کے کمالات کا حاصل کرنا بہت مشکل ہے اور مقضائے طبیعت کے برخلاف ہے۔ ایس آنخضرت علیہ الصلوة والسلام کے افراد امت میں ہے ایک متوسط ہوناچاہئے۔جو آنخضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کی تبعیت کے باعث اس مرکز

کے عین میں ہواور دوسر ی طرف سے اس دائرہ کے محیط کے ساتھ مناسبت رکھتا ہو۔ تاکہ اس مرتبہ کے کمالات کو حاصل کرے اور اس مرتبہ کی حقیقت سے محقق ہواور اس کا پیغیر متبوع بھی من سُنَّ سُنَّةُ حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا (جس في كوئي نيك سنت جاري كي اس ك لي اس ك ا پنااوراس پر عمل کرنے والوں کا اجر ہے) کے موافق اس فرد کے وصول کے ذریعے ان کمالات کے ساتھ متحقق ہو جائے اور ولایت خلیلی کے مراتب کو تمام کرلے اس معما کے سر کابیان جواس فقیر پر ظاہر کیا گیاہے۔ بیہے کہ ولایت خلت کے مرکز دائرہ کا نقطہ جو تحسبیت کے باعث اس کے باتی تمام نقطول سے ممتاز ہے۔اگرچہ بسیط ہے۔ لیکن چو تکہ محسبیت کے اعتبار کے ساتھ محبوبیت کے اعتبار کو بھی مضمن ہے۔اس لئے دائرہ کی صورت پیدا کر لیتا ہے۔ یعنی اس مرکزے ایک آور دائرہ پیدا ہوتا ہے۔جس کا محیط محسبیت کا اعتبار ہے اور اس کا مرکز محبوبیت کا اعتبار۔ولایت موسوی کا منشاء محسبیت کا اعتبارے جواس دائرہ کا محیط ہے اور ولایت محدی کا منشاء محبوبیت کا اعتبار ہے جو اس دائرہ کا مرکز ہے۔ حقیقت محمری کا حاصل ہونااس جگہ تصور کرناچاہئے۔ ہزار سال کے بعد دائرہ ٹانی کے اس نقطہ مرکزنے بھی کہ جس سے حقیقت محمدی وابستہ ہے۔وسعت پیداکی اور دواعتبار اس میں ظاہر ہو کر دائرہ کی طرح بن گیا۔ جس کامر کز محبوبیت صرف ہے اور اس کا محیط محسبیت سے ملی ہوئی محبوبیت ولایت احمد ی کا منشاءای دائرہ کامر کزہے احمد آنخضرت کادوسر انام ہے جو آسان والوں میں مشہور ہے۔ جیسے کہ علماء نے كہانے يكى وجہ ہے كہ حضرت عليلى فے جواہل سموات ميں سے ہوئے ہيں آنخضرت كے تشريف لانے کی خوشخری اسم احدے دی ہے اور اسم مبارک کوذات احد جل شانہ کے ساتھ بہت ہی تقرب حاصل ہاور دوسرے اسم سے ایک درجہ حضرت ذات جل شانہ کے نزدیک ترہے یہ اسم اسم مبارک احد ے ایک حلقہ میم سے جدا ہوا ہے۔جواس محبت کا مبدا ہے۔جو تمام ظہور واظہار کا باعث ہو کی ہے۔ نیز یہ میم جواسم احدیث مندرج ہے۔ قرآن کے حروف مقطعات میں سے ہے۔جوسور تول کے اول میں نازل ہوئے ہیں اور پوشیدہ اسر ار میں سے ہیں۔اس حرف مبارک میم کو آنخضرت کے ساتھ ایک خاص خصوصیت حاصل ہے۔جوان کی محبوبیت کا باعث ہوئی ہے اور ان کوسب پر برتری اور فوقیت دی ہے۔اب ہم پھر اصل بات کو بیان کرتے اور کہتے ہیں۔ کہ اس دائرہ کا محیط جو محسبیت سے ملی ہوئی محبوبیت سے مراد ہے۔ آنخضرت علیہ الصلوة والسلام کے افراد امت میں سے اس فرد کی ولایت کامنشا ہے۔جوولایت محمدی مرکزی کے حاصل ہونے کے باوجود محیط دائرہ کے ساتھ بھی مناسبت رکھتا ہو اوراس کے کمالات کو بھی حاصل کیا ہو ظاہر ہے۔ کہ بید دوسری دولت اس کو ولایت موسوی سے حاصل ہوئی ہے۔اور ان ہر دوولایت عظلی کے طفیل مرکز و محیط کے کمالات کا جامع ہواہے اور مقرر

ہے کہ جو کمال امت کو میسر ہو تا ہے۔ وہ کمال مَنْ سَنَّ سُنَّهٔ حَسَنَهٔ کے موافق اس امت کے نبی کو بھی حاصل ہو تا ہے۔ لیس آ تخضرت علیہ الصلاۃ والسلام کواس فرد کے وسلے ہے اس دائرہ کے کمالات بھی میسر ہوئے اور ولایت خلت آ تخضرت کے حق میں بھی تمام ہوئی اور دعا اَللَّهُمْ صَلِّ عَلَی مُحَمَّدٍ کَمَا صَلَّنْتَ عَلَی اِبْوَاهِیْمَ بِرَارسال کے بعد قبول ہوئی۔ ولایت خلت کے تمام ہونے کے بعد آ تخضرت علیہ الصلاۃ والسلام کاکاروباراس سرونشان کے ساتھ ہے جومر کز میں امانت رکھا ہوا ہے۔ جس کو ملاحت سے تعیر کیا گیا ہے اور اس فرد کو امت کی نگہبانی اور محافظت کے لئے اس مقام سے عالم کی طرف والی لوٹا دیا ہے اور اس فرد کو امت کی نگہبانی اور محافظت کے لئے اس مقام سے عالم کی طرف والی لوٹا دیا ہے اور خود خلو شخانہ غیب الغیب میں محبوب کے ساتھ خلوت رکھی ہے۔ بیت

هَنِيْنًا لِأَرْبَابِ النَّعِيْمِ نَعِيْمُهَا وَلِلْعَاشِقِ الْمِسْكِيْنَ مَا يَتَجَرَّعُ ترجمه بيت

مبارک معموں کوا پی نتمت مبارک عاشقوں کودردو کلفت

جاناچاہئے کہ تیسرے مرکز کامحیطاگرچہ تعین اول کے مرکز کے محیط کی نسبت بہت چھوٹاد کھائی

دیتا ہے۔ لیکن اس سے زیادہ جامع ہے۔ کیو نکہ جو چیز حضرت ذات جل شانہ کے نزدیک ترہے۔ وہی زیادہ

جامع ہے۔ اس کی چھوٹائی کوانسان کی چھوٹائی کی طرح جانناچاہئے جو باوجود چھوٹا ہونے کے عالم کے تمام

گروہوں سے زیادہ جامع ہے۔ نیزوہ شخص جواس محیط کے کمالات سے محقق ہوا ہوا اور مرکز کے اجمال

سے محیط کی تفصیل میں آیا۔ اس کی وہ بے مناسبتی جو محیط و تفصیل سے رکھتا تھازائل ہوگی اور بے تکلف

ایک تفصیل سے دوسری تفصیل میں نکل آیا ہے اور اس تفصیل کے کمالات کے ساتھ محقق ہوگیا۔

واضح ہوکہ چونکہ نظام عالم باوجود کمال افتدار کے حکمت پر وابستہ ہے۔ اس لئے محبوبوں کی تربیت کے

لئے بھی اسباب کا ہونا ضروری ہے۔ اگر چہ اسباب صرف بہانہ اور قدرت کے روپوش ہی ہیں۔ لیکن سُنَّۃ اللّٰہ قَلْدُ خَلَتْ مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّۃِ اللّٰہِ تَبْدِیْگُلا (اللّٰہ تعالیٰ کا طریق وہی ہے۔ جو پہلے گزرچکا اور تواللہ تعالیٰ کے طریق کے لئے کوئی تبدیلی شیاےگا)

تنبیہ:- نبی اگرچہ بعض کمالات کواپی امت کے افراد میں سے ایک فرد کے واسطہ سے حاصل کرتا ہے اور اس کے وسلے سے بعض مقامات پر پہنچتا ہے۔ لیکن اس وجہ سے اس نبی کا نقص لازم نہیں آتااور اس توسط کے باعث اس فرد کو اس نبی پر زیادتی حاصل نہیں ہوتی۔ کیونکہ اس فرد نے اس کمال کو اس نبی کمال کو اس نبی کمال کو اس نبی کمال کو اس نبی کا کمال کو اس نبی کا کمال اور دھیقت اس نبی کا کمال اور اس کی متابعت کا نتیجہ ہے اور وہ فرد صرف ایک خادم کی طرح ہے۔ جو اس کے خزانوں سے خرج کر

کے نہایت فاخرہ اور بیش قیت کیڑے تیار کر کے لا تا ہے۔جو مخدوم کے حسن وجمال کود وبالا کرتے ہیں اوراس کی عظمت و کبریا کو بردھاتے ہیں۔اس صورت میں مخد وم کا کیا نقص ہے اور خادم کو کو نسی زیادتی حاصل ہے۔ ہاں ہمسر وں سے مددواعانت لینا نقص کا موجب ہے۔ لیکن خاد موں اور غلا موں سے امداد واعانت لیناعین کمال اور جاہ وجلال کی زیادتی کا باعث ہے۔ کوئی ناقص اور بے سمجھ ہی ہو گا۔جو ایک کو دوسرے سے ملائے اور نقص کا وہم کرے گا۔ بادشاہ اپنے خاد موں اور اشکروں کی امداد سے ملک لیتے اور قلعے فیچ کرتے ہیں اس امداد سے بادشاہوں کی عظمت وشان بڑھتی ہے خاد موں اور لشکروں کو شرف عزت حاصل ہوتی ہے امت کے لوگ بھی انبیاء علیہم السلام کے خادم اور غلام ہیں۔اگران سے ان بزر گواروں کو امداد پہنچے تو اس میں ان بزر گواروں کا کیا نقص ہے اور یہ جو کہتے ہیں کہ یہ بزر گوار ہر گز امداد کے محتاج نہیں ہیں اور کمال کے تمام مراتب ان کو بالفعل حاصل ہیں۔ سے صریح مکا برہ اور ہیکڑین ہے کیونکہ یہ بزر گوار بھی حق تعالیٰ کے بندے ہیں اور ہمیشہ اس کے فضل ورحمت کے فیوض و برکات ك اميدوار اورتر قيات كے خوابال بيں مديث مين آيا ہے كه مَنْ إسْتَواى يَوْمَاهُ فِهُوَ مَغْبُون (جس ك دودن برابر بين وه كھافے والا ب) اور آنخضرت نے اپني امت كو فرمايا ب كه سَلُو الى الْوَسِيلَةَ (ميرے ليے وسيد طلب كرو) صحاح كى حديث مين آيا ہے - كه كان رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ وَالِهِ وَسَلَّمَ يَسْتَفْتِحُ بِصَعَالِيْكَ الْمُهَاجِرِيْنَ لِعِنى يَغِيرِ خداصلى الله عليه وآله وسلم فقراء مهاجرين كے وسيله ہے جنگوں میں فتح طلب کیا کرتے تھے۔ یہ طلب سر اسر امداد واعانت ہی ہے۔ وہ لوگ جوامتوں کی امداد واعانت ان بزر گواروں کے حق میں تجویز نہیں کرتے اور ان بزر گواروں کو ان کی امداد واعانت کا محتاج نہیں جانتے ان کی نظر ان کی بزرگ پر پڑی ہے اور ان کے درجات کی بلندی مد نظرہے۔ورنہ اگر ان کی نظران بزرگواروں کی عبودیت پر بھی پرتی اوران کی احتیاج جوان کواپنے مولا جل شانہ سے ہے۔ معلوم ہوتی۔ توہر گزامتیوں کی امدادے انکارنہ کرتے اور خاد موں اور غلاموں کی اعانت وامداد کو بعید نه جائة رَبُّنَا أَنْمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ (يارب تو مارے نور كو كامل كر اور بم كو بخش توسب شے ير قادر ب) وَالصَّلواةُ وَالسَّلامُ عَلَى نَبِينًا وَعَلَى جَمِيْعِ الْأَنْبِيَاءِ وَعَلَى المَليُكةِ الْكِرَامِ الْعِظَامِ

## مكتوب ٥٥

ان اسر ارکے بیان میں جو حضرت ایشاں مدخلہ العالی کی ولایت کے ساتھ مخصوص ہیں۔ مولانامحمد صالح کولا بی کی طرف صادر فرمایا ہے:-اس فقیر کی ولایت اگرچہ ولایت محمد کی اور ولایت موسوی کی تربیت یافتہ ہے اور ان دو ہزر گواروں

کے طفیل نبیت مجوبی اور نبیت مجی ہے مرکب ہے۔ کیونکہ مجوبوں کے رئیس حضرت محمد رسول اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں اور محبوں کے سر دار حضرت موسیٰ کلیم اللہ علیٰ نبینا وعلیہ الصلاۃ والسلام۔
لیکن حضرت خاتم الرسل عَلَیْہِ وَعَلَیْہِمْ وَعَلیٰ مُحلِّ اللِ الصَّلُواتُ وَالتَّسْلِیْمَاتُ کی متابعت کے باعث میر ک ولایت کے ساتھ اور ہی کاروبار متعلق ہے اور الگ ہی معاملہ اس پر وابسۃ ہے۔ اگرچہ اس ولایت کا اصل اپنے پیغیبر علیہ الصلوۃ والسلام کی ولایت ہے۔ جو ولایت محمد کی ہے۔ جس کا منشاء بلاصالت محبوبیت صرف سے محبوبیت صرف سے محبوبیت صرف سے پیدا ہے۔ اس ولایت کے ساتھ مل گیا ہے۔ اس لئے اس کے رنگ سے بھی رنگین ہو کر اور ہی بئیت پیدا ہے۔ اس ولایت کے ساتھ مل گیا ہے۔ اس لئے اس کے رنگ سے بھی رنگین ہو کر اور ہی بئیت پیدا ہے۔ اس ولایت کے ساتھ مل گیا ہے۔ اس لئے اس کے رنگ سے بھی رنگین ہو کر اور ہی بئیت پیدا کرلی ہے۔ بلکہ کہہ سکتے ہیں۔ کہ ایک اور حقیقت بن گئی ہے اور علیحدہ ہی ثمرہ دیا ہے اور علیحدہ بی جس کی کیاا چھا کہا ہے۔ بیت

ازیں افیون کہ ساقی درہے الگند حریفاں راند سر ماندونہ دستار

#### زجم بيت

ملادی ہے میں ساتی نے جوافیوں حریفوں کار بی سدھ بدھ نہ باقی رَبَّنَا اَتِنَا مِنْ لَکُنُكَ رَحْمَةً وَهَيَّهُ لَنَا مِنْ اَمْوِنَا رَشَدًا (یااللّٰہ تواپنیاسے ہم پرر حمت نازل فرمااور ہمارے کام سے بھلائی ہمارے نصیب کر) والسَّلامُ عَلی مَنِ اتَّبَعَ الْهُدای (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیارکی)

فصل مالخير

وہ کاروبار جواس ولایت پروابسۃ ہے۔اگر تھوڑاسا بھی ظاہر کیا جائے یاوہ معاملات جوان دونوں ولا سُوں کے متعلق ہیں۔اگر اشارہ کے طور پر بھی ان کا کچھ بیان کیا جائے۔ تو قُطِعَ الْبَلْعُوْمُ وَ ذُہِعَ الْمَحَلْقُوْمُ (رگ بلعوم قطع کی جائے اوررگ حلقوم کاٹ دی جائے) یعنی قتل کر دیا جائے جب حضرت ابوہر برہ رضی اللہ تعالی عنہ نے بعض ان علوم کے اظہار میں جو حضرت پیغیبر علیہ الصلاۃ والسلام سے اخذ کئے تھے۔ قُطِعَ الْبَلْعُوْمُ کہا۔ تو پھر اوروں کی نسبت کیا کہنا ہے۔ یہ حق تعالیٰ کے پوشیدہ اسرار ہیں۔ جو این اخص خواص بندوں پر ظاہر فرما تا ہے اور نامجرم کوان کے گرد نہیں پھکنے دیتا۔ حضرت خاتم الرسل علیہ الصلاۃ والسلام نے جو رحمت عالمیان ہیں۔ کمال معرفت وقد رت سے ان اسرار کو حضرت ابوہر برہ وغیرہ کے سامنے بیان کیا اور ان ہیں سنے والوں کی قابلیت اور استعداد سمجھ کر ان بیش قیمت اور نایاب موتوں کوان پر تھدق اور ایثار فرمایا ہے۔ لیکن مجھ جیسا ہے سر وسامان مقلس ان اسرار کے ذکر واظہار سے وڑر تااور خوف کر تاہے اور باوجو داس خواری اور آوار گی کے ان بلند مطالب کے ساتھ کی طرح اپنی سے وڑر تااور خوف کر تاہے اور باوجو داس خواری اور آوار گی کے ان بلند مطالب کے ساتھ کی طرح اپنی سے وٹر تااور خوف کر تاہے اور باوجو داس خواری اور آوار گی کے ان بلند مطالب کے ساتھ کی طرح اپنی

مناسبت نہیں یا تارلیکن جانتاہے کہ ع

بر کریمال کاربا دشوار نیست ترجمه ع کريموں پر نہيں مشکل کوئی کام

ہاں اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم ایا ہی ہونا چاہے۔ یہ کرم ہمارے حق میں آج ہی سے نہیں ہے بلکہ اس دن سے ہے جبکہ جاری مشت خاک کوز مین سے لے کراپنا خلیفہ بنایا ہے اور اپنانائب بنا کر تمام اشیاء کا قیوم کیا اوراس کوبلاواسطہ تمام اشیاء کے نام سکھائے اور فرشتوں کوجواس کے مکرم وبزرگ بندے ہیں۔اس کا شاگر د بنایا اور باوجود اس بزرگ کے اس کے آگے سجدہ کرنے کا تھم فرمایا اور اہلیس جو معلم ملکوت کے لقب سے ملقب تھااور طاعت وعبادت میں بڑی اعلیٰ شان رکھتا تھا۔ جب اس نے سجدہ سے انکار کیا ہے اور اس کی تعظیم و تو قیر بجانہ لایا۔ تو اس کو اپنی درگاہ معلیٰ سے دھتکار دیااور ملعون ومر دود کر دیااور طعن وملامت کامستحق بنادیااوراس مشت خاک کواس قدر جمت وقدرت بخشی۔ کہ اس نے اس کی امانت کے بوجھ کواٹھالیا جس کے اٹھانے سے زمین و آسان اور پہاڑوں نے انکار کیااور ڈرگئے اور نیز اس کووہ قوت عطا فرمائی ہے۔ جس کے باعث اس نے باوجود اپنی چوں اور چگوں ہونے کے زمین و آسان کے پیدا کرنے والے بیچوں و بیچگوں مولے کی رویت کی قابلیت پیدا کی۔ حالا نکمہ پہاڑ باوجود اس قدر سخت اور مضبوط ہونے کے حق تعالی کی ایک ہی تجلے سے یارہ یارہ اور خاکستر ہو گیا۔ وہ خدائے قدیم الاحسان اور ار حم الراحمين اس بات ير قادر و توانا ہے۔ كه مجھ جيسے بسماندہ كوسابقين كے در جات تك پہنچا ئے اور ان کے طفیل ان کی دولت کاشر یک بنائے۔بیت ت کا تر یک بنائے۔ بیت اگر پادشہ بردر پیرزن بیاید تواے خواجہ سبلت مکن

اگر بوهیا کے دریر آئے سلطان تواے خواجہ نہ ہر گز ہو پریشان تنبیہ: -حضرت حق سجانہ و تعالی ہمیشہ اپنی تنزیہ و نقدیس پر ہے اور حدوث کے صفات اور نقص کے نشانات سے منز داور مبر اے۔اس در گاہ جل شانہ میں تغیر و تبدل کاد خل نہیں اور اس بار گاہ اعلیٰ میں اتصال وانفصال کی گنجائش نہیں۔ وہاں حالیت و محلیت کا تجویز کرنا کفر ہے اور اتحاد و عینیت کا حکم کرنا عین الحادوزندقد ہے۔ حق تعالی کے خاص بندے اس بارگاہ میں خواہ کتنا ہی قرب دو صل بیدا کریں۔ پھر بھی جسمانی قرب اور جو ہر وعرض کے اتصال کی فتم سے نہیں ہوگا۔ وہاں قرب بھی پیچون ہے اور وصل بھی بیچون ان بزر گواروں کا کاروبار اس حضرت جل شانہ میں عالم بیچونی ہے ہے اور عالم چون کو عالم بیچون کے ساتھ وہ نسبت ہے۔جو قطرہ کو دریائے محیط کے ساتھ ہوتی ہے۔ کیونکہ وہ ممکن ہے اور یہ واجب نیز

عالم چون زمان و مکان کی تنگی میں محدود ہور عالم بیچون اس تنگی ہے آزاد اور زمان و مکان ہے وراء الوراء ہے۔ ہاں عبارت و تجیر کامیدان عالم چوں میں وسیع ہے اور عالم بیچون میں تنگ و تاریک لِعُلَوِ و مِن الْعِبَارَةِ وَبُعْدِهِ عَنِ الْإِشَارَةِ (كيونكہ وہ عبارت ہے برتر اواشارہ ہے بعید ہے)۔ لین كی عبارت و اشارہ میں نہیں آسكتا۔ اس ارتم الراحمین نے اپنے فاص بندوں کو بیچوئی کا حصد دے كر عالم بیچوں میں داخل كیا ہے اور بیچوئی كا حصد دے كر عالم بیچوں میں داخل كیا ہے اور بیچوئی كا حصد دے كر عالم بیچوں میں داخل كیا ہے اور بیچوئی كی معاملات ہے مشرف فرمایا ہے۔ اگر بالفرض اس بیچون کو چون كے ساتھ تعبیر كریں۔ تو اس ہے بھی بعید تر ہے كہ بالغ لوگ نابالغوں كے آگے جماع كی لذت كو قند و شكر كی لذت ہے اور مثبائن عالموں ہے ہیں۔ پس اگر كوئی بیچون کو چون كے ساتھ تعبیر كرے اور بیچوں برچوں كا تحقم لائت ہوں ہوئے كا مستحق ہوئے کا مستحق ہوئے کا مستحق ہوئے کا مستحق ہوں ہوں کا مستحق ہوں كی وجوں كی عبارات میں تو بر كرنا عین كفر اور الحاد ان اس امر اركاد قبق اور پوشیدہ ہونا عبارت كی تبجیر كی وجون كی عبارات میں تعبیر كرنا عین كفر اور الحاد ہوں ہے۔ بیاں مَنْ عَرَف الله كُولُ إِنسَانُهُ (جس نے الله تعالی كو پیچانا اس كی زبان بند ہوگئی) پر عمل كرنا ان امر اراح مقرف الله گؤ لِسَانُهُ (جس نے الله تعالی كو پیچانا اس كی زبان بند ہوگئی) پر عمل كرنا علی مقرف كا من تو تمام چیزوں پر قاور ہے) الْحَمْدُ لِلْهِ اَوْلَا وَاخِوا وَ الصَّلَاهُ وَ السَّلَامُ عَلَی دَسُولِهِ هَائِمًا وَسُومُ مَا الله كُولُ وَسُومُدًا (اول و آخر الله تعالی كی حسے اور بہیشہ اس کے رسول پر صلوۃ وسلام ہو)

### مكتوب ٩٦

ان اسر ارکے بیان بیں جو آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے دونوں مبارک
اسموں لیتنی محمد واحمد کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں۔ فقیر ہاشم کشمی کی طرف صادر فرمایا ہے:ہمارے حضرت پیخبر علیہ وعلی آلہ الصلاۃ والسلام دواسموں سے مسمیٰ ہیں اور وہ دونوں اسم مبارک قرآن مجید میں فہ کور ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔ محمد رسول اللہ اور حضرت روح اللہ کی بشارت کو بیان کرتے ہوئے فرمایا ہے۔ اللہ ان دونوں مبارک اسموں میں سے ہرایک کی ولایت الگ الگ ہے۔ ولایت محمد کی اگرچہ ان کے مقام محبوبیت سے پیدا ہے۔ لیکن محبوبیت صرف ثابت نہیں کیونکہ محبوبیت سے پیدا ہے۔ لیکن محبوبیت میں محبت کی کوئی آمیز ش محبوبیت مرف کی مانع ہے اور ولایت احمد کی مجبوبیت صرف سے پیدا ہے جس میں محبت کی کوئی آمیز ش مجبوبیت مرف سے پیدا ہے جس میں محبت کی کوئی آمیز ش نہیں یہ ولایت پہلی ولایت سے پیش قدم ہے اور ایک درجہ مطلوب کے نزدیک ترہے اور محب کو نہایت نہیں یہ مرغوبیت زیادہ ہوائی قدر اس کی استغنااور بے بی مرغوب اور پیندیدہ ہے کیونکہ محبوب میں جس قدر محبوبیت زیادہ ہوائی قدر اس کی استغنااور بے بی مرغوب اور پیندیدہ ہے کیونکہ محبوب میں جس قدر محبوبیت زیادہ ہوائی قدر اس کی استغنااور بے بی مرغوب اور پیندیدہ ہے کیونکہ محبوب میں جس قدر محبوبیت زیادہ ہوائی قدر اس کی استغنااور بے بی مرغوب اور پیندیدہ ہے کیونکہ محبوب میں جس قدر محبوبیت زیادہ ہوائی قدر اس کی استغنااور بے بی مرغوب اور پیندیدہ ہوئی مورب میں جس قدر محبوبیت زیادہ ہوائی قدر اس کی استغنااور بے بی مرغوب اور پیندیدہ ہوائی قدر اس کی استغنااور بے بی مرغوب اور پیندیدہ ہوئی کے دورب میں جس قدر محبوبیت زیادہ ہوائی قدر اس کی استغنااور بے بی مرغوب بی مرغوب میں جس قدر محبوب بی مرغوب بیں جس قدر محبوب بیں جس قدر اس کی استغنا اور بیک کر جب مصلوب کے دورب بیں جس قدر اس کی دورب بیں جس قدر اس کی استغنا اور بیاد

نیازی زیاده موتی به اور محب کی نظرول میں اس قدر زیاده محبوب اور رعناد کھائی دیتا ہے اور اس قدر زیاده محب كواين طرف كينيخااورا پناديوانه وفريفة كرتاب بيت

نه تنها آفتم زیبائے اوست بلائے من زنا پروائے اوست

نہیں آفت میر ی زیبائی اس کی بلائے جان ہے تا پر وائی اس کی بلاے مراد افراط عشق ہے جو عاشق کو مطلوب ہے سجان اللہ! احمد ایک عجیب بزرگ اسم ہے جو کلمہ مقدسہ احداور حلقہ حرف میم سے مرکب ہے جو عالم بیچون میں اللہ تعالی کے پوشیدہ اسر ارمیں سے ہے۔ عالم چون میں گنجائش نہیں کہ اس پوشیدہ سر کو حلقہ میم کے سوائے تجیر کر عکیں۔اگر مخبائش ہوتی تو حق تعالیٰ اس سے تعبیر فرما تااحد احد ہے جس کا کوئی شریک نہیں اور حلقہ میم طوق عبودیت ہے جس نے بندہ کو مولیٰ سے متمرز کردیا ہے۔ پس بندہ وہی حلقہ میم ہے اور احداس کی تعظیم کے لئے آیا ہے جس نے آتخضرت صلی الله علیه و آله وسلم کی خصوصیت واختصاص کو ظاہر کیا ہے۔ بیت چونام این است نام آورچه باشد مرم تر بوداز برچه باشد

جب ایبا نام ہو پھر نام والا کرم اور معزز سبے ہوگا

ہرار سال کے بعد کہ اس قدر مدت کو امور عظام کے تغیر میں بدی تاثیر ہے اس ولایت کا معاملہ اس ولایت تک پینچ گیااور ولایت محدی ولایت احدی ہے مل گی اور معاملہ عبودیت کے دوطوق ہے ایک طوق کے متعلق ہوالینی محد احمد بن گیا۔ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ الصَّلُوة والسَّلَامَ۔اس كابيان بيے كه دو طوق عبودیت ان دو حلقہ میم سے مرادیں۔جواسم مبارک محدید میں مندرج ہیں ہو سکتاہے کہ دودو طوق آنخضرت صلی الله علیه و آله وسلم کے ہر دو تعین سے مراد ہوں جن میں سے ایک تعین جسدی بشری ہے اور دوسر اتعین روحی ملکی۔ تعین جسدی میں اگرچہ موت کے لاحق ہونے کے باعث فتور آگیا تھااور تعین روحی قوی ہو گیا تھالیکن اس تعین کااثر باقی رہاتھا۔اس کے لئے ہزار سال کی ضرورت تھی تاکہ وہاثر ہے بھی زائل ہو جاتااور اس تعین کا کوئی اثر نہ رہاتوان دو طوق عبودیت میں سے ایک طوق ٹوٹ گیااور زوال و فنااس پر طاری موااور الف الوہیت جس کو بقاباللہ کی مانند کہد سکتے ہیں اس کی جگہ آ بیٹھااور محمد احمد ہو گیااور ولایت محمدی نے ولایت احمدی کی طرف انتقال فرمایا۔ پس محمد عظیمی و تعین سے مراد ہے اور احمد صرف ایک بی تعین ہے یہ اسم حضرت اطلاق کے بہت قریب ہے اور عالم سے دور ترہے۔ سوال: وہ فناوبقاء جو مشائخ نے مقرر کیاہے اور ولایت کواس پر وابستہ کیاہے کس معنی سے ہاور

یہ فناءوبقاء جو تعین محمدی میں کہا گیاہے کس معنی ہے۔

جواب: وہ فناو بقاء جس کے ساتھ ولایت وابسۃ ہے شہودی فناو بقاہے کیونکہ اگر فناو زوال ہے تو باعتبار نظر کے ہے اس جگہ صفات بشری صرف پوشیدہ ہو جاتی ہیں۔ زائل اور فافی نہیں ہو تیں لیکن پہ یقین ایسا نہیں ہے یہاں صفات بشری کے لئے زوال وجودی مخقق ہے اور بقاء کی جانب میں بھی اگر چہ وجودی مخقق ہے اور بقاء کی جانب میں بھی اگر چہ بندہ حق نہیں ہو جا تا اور معیت زیادہ تر پیدا بندہ حق نہیں ہو جا تا اور معیت زیادہ تر پیدا کر لیتا ہے اور اپندگی ہے نہیں لکتا لیکن حق کے بہت نزد یک ہو جا تا ہے اور معیت زیادہ تر پیدا کر لیتا ہے اور اپندگی ہے دور تر ہو کر احکام بشری اس ہے الکل مسلوب ہو جاتے ہیں جا ننا چاہئے کہ اس عردج محمدی نے جو صفات بشری کے متفی ہو نے پر وابسۃ ہے۔ اگر چہ آ مخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے کاروبار کو بالاتر کر دیااور نہایت ہی بائند در جہ تک پہنچادیا اور غیر وغیر بت کی کشاکش سے چھڑادیا کین آ مخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ لیکن آ مخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ہدایت کا نور جو بشریت کی مناسبت کے باعث تفاقی شرکہ وگی اس رعایا کا حال کیا ہوگا۔ جن کے حال پر باوشاہ نظر شفقت نہ فرما نے اور بالکل اپنے محبوب کی طرف متوجہ ہوگی اس رعایا کا حال کیا ہوگا۔ جن کے حال پر باوشاہ نظر شفقت نہ فرما نے اور بالکل اپنے محبوب کی طرف متوجہ رہ گی اس رعایا کا جو گیا ہی بی بی بی بیت کہ ہزار میں کے بعد کفر و بدعت کا ندھر اغالب آگیا ہے اور سنت واسلام کا نور ماند ہوگیا ہے۔ رَبَّنَا آئیمِنَم لَنَا مال کے بعد کفر و بدعت کا ندھر اغالب آگیا ہے اور سنت واسلام کا نور ماند ہوگیا ہے۔ رَبَّنَا آئیمِنَم لَنَا کُور کَا مُل کر اور جمیں بحق تو تمام باتوں باتوں۔ کہ تو قادر ہے)۔

# مكتوب ۹۷

عالم کے موہوم ہونے کے سریس صوفی قربان جدید کی طرف صادر فرمایا ہے:
صوفیہ نے جوعالم کو موہوم کہا ہے اس کا پیر مطلب نہیں ہے کہ عالم محض وہم کا اختراع وتراش ہے
کیونکہ بیر سوفسطائی کم عقل کا ند ہب ہے بلکہ موہوم اس اعتبارے ہے کہ حق تعالیٰ کے خلق ہے مرتبہ
وہم میں مخلوق ہوا ہے اور اس مرتبہ میں حق تعالیٰ کی صنعت سے جُوت واستقرار پیدا کیا ہے لیکن خیر و
کمال جو اس میں فابت ہے سب مرتبہ حضرت وجود تعالیٰ سے عاریت کے طور پر لیا گیا ہے اور اس مرتبہ
مقد سہ کے کمالات کے ظلال میں سے ایک ظل ہے اور شرو نقص جو اس میں موجود ہے وہ عدم سے اس
کو عاریت کے طور ملا ہے اور ان شرور و نقائص کے ظلال میں سے ایک ظل ہے جو اس عدم میں کہ ہر
شرو نقص کا مدرو و منشاء ہے پائے جاتے ہیں جب سالک اللہ تعالیٰ کی تربیت کے موافق ان امانتوں کو بالکل

دیتاہے تواس وقت فنا کی دولت سے مخقق ہو جاتاہے اور اس کا کوئی نام و نشان نہیں رہتانہ اس میں خیر کا اثر رہتاہے نہ شر کا ضرر ۔ کیو نکہ جو پچھ خیر وشر اس کو حاصل تھا۔ سب وجود و عدم کی طرف سے عاریت کے طور پر تھا اور اپنے باپ کے گھر سے پچھ نہیں لایا تھا۔ یہ سب ہنر اس میں صرف امانت کے طور پر تھا ور اپنا تو الوں کے حوالہ کر دیتاہے تو مائی و منی کی زحمت سے چھوٹ جاتاہے اور فنا و نیستی سے مل جاتا ہے۔

### مكتوب ۹۸

حسن صوری یعنی ظاہری حسن سے بکثرت لذت پانے کے سر میں حاجی عبد اللطیف خوارزی کی طرف صادر فرمایا ہے:

خیرو کمال اور حسن و کمال جہال کہیں کہ ہے وجود کا اثر ہے جو محض خیر ہے اور واجب الوجود جل شاند کے ساتھ مخصوص ہے ممکن میں جس طرح وجود اس بارگاہ جل شاند سے ظلیت کے طور پر اس میں آیا ہے۔ ممکن کا ذاتی ہوا ہے اس طرح حسن و جمال بھی اس مر تبہ مقد سہ سے ظلیت کے طور پر اس میں آیا ہے۔ ممکن کا ذاتی اس کے عدم ذاتی کے باعث محض شر اور سر اسر بنج و نقص ہے لیکن یہ حسن و جمال جو ممکن میں مشہود ہو تا ہے اگر چہ وجود ہی ہے آیا ہے لیکن چو تکہ عدم کے آئینہ میں ظاہر ہوا ہے اس لئے آئینہ کارنگ پکڑ کر بنج و نقص صاصل کر چکا ہے اور ممکن جو ذاتی بنج و نقص رکھتا ہے اس حسن ہے اس قدر حظ ولذت پاتا ہے جو حسن خالص لیخی اس حسن کے مبدء سے نہیں پاتا کیو تکہ اس کے ساتھ اس کی مناسبت زیادہ تر ہے جس طرح فاکر و ب کو بد بودار چیز ول سے وہ لذت آتی ہے جو پاکیزہ اور خو شبودار چیز ول سے نہیں ہے جس طرح فاکر و ب کو بد بودار چیز ول سے وہ لذت آتی ہے جو پاکیزہ اور خو شبودار چیز ول سے نہیں گئی۔ مشہور قصہ ہے کہ ایک فاکر و ب عطار ول کے محلّہ ہے گزراجو نمی خو شبواس کے دماغ میں پنجی تبی میوش ہو کر گر پڑا۔ ابک بردگ بھی اس داہ ہے گزر رہا تھا جب اس معاملہ سے واقف ہو افر مایا کہ اس کی بد بو سے خوش ہو کر ہوش میں آجائے جب انہوں نے ایسانی کیا تواس کو ہوش آگیا۔

### مكتوب ٩٩

ان ظاہر ی باطنی نعتوں کے شکریہ کے اظہار میں جو مادراء النہر کے بزرگوں کی بررگوں کی برکات سے پہنچی ہیں سیادت آب ارشاد پناہ میر مومن بلخی کی طرف صادر فرمایا ہے:
اَلْحَمْدُ لِلْلَهِ وَ سَلَامٌ عَلَی عِبَادِهِ الَّذِیْنَ اصْطَفَی (الله تعالی کیلئے حمہ ہے اور اس کے برگزیدہ بندوں پر سلام ہو) مَنْ لَمْ یَشْکُوِ النَّاسَ لَمْ یَشْکُوِ اللّهِ (جس نے بندوں کا شکرادانہ کیااس نے گویا اللّٰہ کا شکر احتاجہ کے حقوق ہم دورافادہ یس ماندوں اللّٰہ کا شکر احتادہ کیا اللّٰہ کو اللّٰہ کے حقوق ہم دورافادہ یس ماندوں

بلکہ ہندوستان کے تمام مسلمانوں پراس قدر ہیں کہ تحریرہ تقریر میں نہیں آ سے اہل سنت وجماعت کے عقائداور آراء صائبہ کے موافق اعتقاد کی درستی اور علماء حفیہ رضی اللہ تعالی عنہم کے مذہب کے بموجب عمل کی صحت انہی بزرگواروں کی تدقیقات و تحقیقات سے حاصل ہوئی ہے اور طریقہ عالیہ صوفیہ قدس سر ہم کاسلوک بھی اس ملک میں اس مکان شریف کی برکات سے میسر ہوا ہے اور مقامات جذبہ وسلوک و فنا و بقاء اور سیر الی اللہ و سیر فی اللہ جو مرتبہ ولایت خاصہ پر وابستہ ہیں ان کی تحقیق اس مبارک جگہ کے بزرگواروں کے فیوض سے پہنچی ہے غرض ظاہر نے بھی وہیں سے اصلاح پائی ہے اور باطن نے بھی اس جگہ سے فلاح و نجات حاصل کی ہے۔ بیت

شكر فيض تو چن چوں كنداے ابر بهار كه اگر خار واگر گل جمه پرور دہ تت

#### رجمه-بيت

شكر تيراباغ سے كيونكر ہوا ابر بہار سب تير بيالے ہوئے ہيں خواہ گل خواہ خار حَرَّسَهَا ٱللَّهُ تَعَالَىٰ وَ أَهَا لِيْهَا مِنَ الْإَفَاتِ وَالْبَلِيَّاتِ بِحُرْمَةِ سَيِّدِ السَّادَاتِ عَلَيْهِ وَ عَلَىٰ الِهِ الصَّلُوَاتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ (الله تعالى سيدالسادات عليه الصلوة والسلام كي طفيل اس جله كواور وہال ك رہے والوں کو آفات وبلیات ہے محفوظ رکھے) وہ یار جو و قتاً فو قتاً اس بلند ملک ہے اس بہت ملک میں آتے ہیں وہاں کے حضرات صاحب برکات کا لطف و کرم اور خاص کر ارشاد و ہدایت پناہ و افادت و افاضت دستگاہ سلمہ اللہ تعالیٰ یعنی جناب کی شفقت و محبت اس حقیر کی نسبت ظاہر کرتے ہیں کہ وہ شر افت کے نشان والے عالی جناب فقیر کے ساتھ حسن ظن رکھتے ہیں اور فقیر کے بعض ان علوم و معارف کو جو لکھے گئے ہیں مطالعہ کرتے اور پیند فرماتے ہیں بزرگوں کی اس فتم کی بشارت زیادہ امید کا باعث ہےاور بعض اذواق و مواجیر کے لکھنے پر زیادہ زیادہ دلیر کرتی ہے چو نکہ انہی دنوں میں از سر نوشنخ ابوالکارم صوفی نے آکر آپ کے لطف و کرم کا ظہار کیااور بڑی مہر بانی فرمائی ۔اس لئے آپ کے کرم پر بھروسہ کر کے یہ چند کلے لکھ کر آپ کو تکلیف دی اور اپنی یاد آوری کی طرف آپ کو توجہ ولائی چونکہ اس فقیر کے بعض مسودوں کی نقل برادرم محمد ہاشم نے جو مخلص دوستوں میں سے ہے۔ صوفی مشارالیہ کے ہمراہ ارسال کردی ہے اس لئے ای پر کفایت کی گئی ہے اور اس طا نفد عالیہ کے علوم ومعارف کی کوئی بات اس خطیس درج نہیں کی جناب کی شفقت وعنایت ہے امیدے کہ خاص خاص و قتول میں فقیر کو سلامت خاتمه كى دعائے خير سے ياد فرماتے رہاكر ينگ ربَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رُحْمَةً وَ هَيَّ عُلْنَا مِنْ أَمِرْنَا رَشَداً (یااللہ توایے پاس سے ہم پر رحمت نازل فرمااور ہمارے کام سے بھلائی ہمارے نفیب کر) حضرات عالى در جات يعني شرافت و نجابت كى پناه والے اور اہل الله كى جائے بناه سيد مير ك شاه بخار كاور

افادہ کے مرتبہ والے جہان کے علامہ جناب مولانا حن اور شریعت کے ناصر اور ملت کے حافظ قاضی تولک ادام اللہ برکا تھم کی خدمت میں اس فقیر کی فقیر انہ وعوت پہنچادیں اور فقیر زادوں کی طرف سے مخدوم زادوں کی خدمت میں سلام عرض کر کے دعاکی التماس کریں۔

#### مكتوب ١٠٠

اں سر کے کشف میں کہ حضرت یوسف علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ حضرت یعقوب علیہ الصلوٰۃ والسلام کی گر فتاری کی وجہ کیا تھی اور بعض اسر ارغریبہ اور علوم عجیبہ کے بیان میں شخ نور الحق کی طرف صادر فرمایا ہے:

المحمد لله و سكام على عباده الله ين اصطفى (الله تعالى كيلے جمہ اوراس كے برگزيده بندول پر سلام ہو) فضائل و كمالات كے بناہ والے برادرم عزيزم شخ نورالحق نے اس گر فتارى كى نبت جو حضرت يعقوب عليه الصلاة والسلام كى حضرت يوسف عليه الصلاة والسلام كے ساتھ تھى۔ برے شوق واہتمام كے ساتھ دريافت كيا تقااور فقير كو بھى مدت سے اس امر كے انكشاف كاشوق تھا۔ جب آپ كاشوق اس كے ساتھ مل گيا تو بے افتيار ہوكر ہمہ تن اس دقيقہ كے كشف كى طرف متوجہ ہوااور سرسرى نظر مين ظاہر ہواكہ حضرت يوسف على نبينا و عليه الصلاة والسلام كى خلقت اور ان كاحسن و جمال اس عالم دنيا كے خلقت اور حسن و جمال كى قتم سے ہوادر حسن و جمال كى قتم سے نبيس ہوادر یہ بھى ظاہر ہواكہ ان كاجمال بہشتيوں كے جمال كى فتم سے ہوادر مشہود ہواكہ باد جود اس جہان كے ان كاحسن صباحت حورو غلان كے حسن كى مانند ہو اب الله توالى كے كرم و فضل سے جو كھي مفصل طور پر اس بارہ ميں فائض ہوا ہے تحریر کے ارسال كيا جاتا ہے۔ سُنہ حائك لَا عِلْمَ لَئا آلًا مَا عَلَمْمَنَا (يا الله تو پاك ہے ہميں كوئى علم نہيں۔ مگر جس قدر كہ جاتا ہے۔ سُنہ حائك لَا عِلْمَ لَئا آلًا مَا عَلَمْمَنَا (يا الله تو پاك ہے ہميں كوئى علم نہيں۔ مگر جس قدر كہ جاتا ہے۔ سُنہ حائك كى سكھايا) بيت

ور پس آئینه طوطی صفتم داشته اند آنچه استادازل گفت جمال میگویم

رجريت

جھ کو آئینے کے پیچے مثل طوطی ہے رکھا کہتا ہوں جو پھے کہ استادازل نے ہے کہا سوال: یہ افراط محبت اور گرفتاری جو حضرت یعقوب علیہ السلام کو حضرت یوسف علیہ السلام کے ساتھ تھی۔ کس سبب سے تھی حالا نکہ اللہ تعالی نے ان کے بزرگ آباواجداد علیہم الصلوة والسلام کے حق میں فرمایا ہے۔ اُولیٰی الاّبْدیٰی وَ الْاَبْصَارِ (ہاتھوں اور آئھوں والے یعنی توانا اور دانا) نیز ان کے آبائے کرام کے شان میں فرماتا ہے۔ اِنَّا اَخْلَصُنَا هُمْ بِخالِصَةٍ ذِکُوی الدَّارِ وَ اِنَّهُمْ عِنْدَفَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنِ الْاَخْعَارِ (ہم نے ان کو دار آخرت کی یاد کے لئے چن لیا اور وہ مارے نزد یک بر گزیدہ اور الله من الله اور وہ مارے نزد یک بر گزیدہ اور

بہتر لوگوں میں ہے ہیں) پس حق تعالی کے ماسوا کی گر قاری اُولی الایّدی و الا بُضادِ انبیاء کے شان کے کیا مناسب ہے اور بر گزیدہ مخلصوں کو مخلوق کے ساتھ کیے تعلق ہو سکتا ہے کوئی یہ نہ کہے کہ یہ حق تعالیٰ کے ماسوا کی گر قاری نہیں کیونکہ مخلوق حق تعالیٰ کے حسن وجمال کا آئینہ ہے جیسے کہ صوفیہ نے کہا ہے اور کثرت کے آئینہ میں وحدت کا شہود تجویز کیا ہے اور رویت آخرت کے سوااس جہان میں ممکنات کی صور توں کے مظہر وں اور آئینوں میں مشاہدہ و مکاشفہ ثابت کیا ہے اس لئے کہ اس قتم کے کشف و شہود جو سالکان صوفیاء کو توحید کے غلبوں کے وقت اس جہان فانی میں حاصل ہوتے ہیں عجب نہیں کہ انبیاء کے امتوں میں ہے خواص لوگوں کو ان سے انکار ہواور یہ لوگ اس مکشوف و مشہود ہے تیزہ اور پر ہیز کریں جب اصل معاملہ اس طرح ہے تو پھر انبیاء ہر گزیدہ کے حق میں اس قتم کے احوال کا شوت کس اختال پر ہے بلکہ اس امر کاان بزر گواروں کے حق میں عین و بال ہے۔

جواب:اس سوال کی بناپرا یک مقدمہ ہے اور وہ یہ ہے کہ آخرت کا حسن وجمال اور وہاں کی لذتیں اور نعمیں دنیا کے حسن وجمال اور یہاں کی لذتیں وجمال خیر در خیر در خیر دنیا کے حسن وجمال اور یہاں کی لذتوں و نعمی کی مانند نہیں ہیں کیونکہ وہ حسن وجمال خیر در خیر ہے اور وہ لذت و نعمت حق تعالیٰ کو مقبول اور پہندیدہ ہے اور میر حسن وجمال سر اسر شر و نقص ہے اور یہ لذت و نعمت نامقبول و نا پہندہے ای واسطے دار آخرت دار رضاہے اور دار دنیا مولی جل شانہ کے غضب کامقام۔

سوال: جب ممکن میں حسن و جمال مرتبہ حضرت وجود تعالیٰ سے عاریت کے طور پر آیا ہے اور ممکن اس مرتبہ کا مظہر اور آئینہ ہے کیونکہ ممکن اپنی کوئی چیز نہیں رکھتا سب کچھ حضرت وجوب تعالیٰ سے عاریت کے طور پر رکھتا ہے تو پھر ان دونوں مقامات میں کیوں فرق ہے اور کیوں ایک مقبول اور پندیدہ ہے اور دوسر انامقبول اور ناپیند۔

جواب: چند مقد موں پر مبنی ہے مقد مہ اول ہے کہ عالم سب کا سب واجب تعالیٰ کے اساء و صفات کا جوہ گاہ اور مظہر اور حق تعالیٰ کے اسائی و صفاتی کمالات کا آئینہ ہے مقد مہ دوم ہے کہ واجب تعالیٰ کی صفات اگرچہ دائرہ وجوب میں داخل ہیں لیکن چو نکہ وجود قیام میں حضرت ذات تعالیٰ کی محتاج ہیں اس کئے امکان ان میں خابت ہے اور وجوب ذاتی ان کے حق میں غیر خابت ہے کیو نکہ ان کا وجوب خود بخود خیر نابت ہے کیونکہ ان کا وجوب خود بخود خیر نات مہیں بلکہ ذات واجب تعالیٰ کے ساتھ ہے اگرچہ ان کو غیر ذات نہیں کہتے لیکن غیریت سے چارہ نہیں رکھتے کیونکہ دوئی ان کے در میان خابت ہے و الا اُڈنان مُتعَفَائِو اَنِ (دوچیزیں ایک دوسرے کی متفائر ہوتی ہیں) معقول والوں کے نزدیک قضیہ مقررہ ہے لیکن ان کے حق میں امکان کا اطلاق نہ کرناچا ہے کہ اس سے حدوث کا وہم گزر تا ہے کیونکہ جو ممکن ہے وہ حادث ہے وجوب بالغیر بھی اس مقام میں تجویز نہ کرنا

چاہے کہ حضرت ذات تعالی سے ان کاالگ ہونامفہوم ہوتا ہے تیسر امقد مدید ہے کہ جہال امکان کی بو یائی جاتی ہے وہاں فی حد ذاتہ عدم کی بھی گنجائش ہے۔اگرچہ اس عدم کا حاصل ہونامحال ہے لیکن وہ محال ہونااس کے نفس سے پیدا نہیں ہوابلکہ دوسری جگہ سے آیاہے چوتھامقدمہ بیہے کہ حق تعالیٰ کے اساءو صفات کے لئے جس طرح ان کے وجود کی جانب میں حسن وجمال ثابت ہے ان کے احتمال عدم کی جانب میں بھی حسن و جمال ثابت ہے۔ گوییہ حسن و جمال مرتبہ وہم وحس میں ثابت ہو جو عدم کے مناسب ہاوراگرچہ ہمایہ سے عاریت کے طور پر لیا ہو کیونکہ عدم فی حد ذاتہ شرو فتح کے سوا کچھ نصیب نہیں ر کھتاوہ وجود ہی ہے۔جو سر اسر خیر و کمال اور بتمامہ حسن وجمال ہے۔واضح ہو کہ بیہ حسن وجمال جو عدم میں تمایاں ہے۔اس کی مثال ایس ہے جیسے خطل یعنی اندرائن کو شکرے غلافی کر کے شیریں و کھلائیں۔ پانچوال مقدمہ بیہ ہے کہ نظر کشفی میں ظاہر ہواہے کہ جہان آخرت میں ممکن کی جانب وجود کو ترجیح دیکر صفات کے اس حسن و جمال کا مظہر بنائیں گی۔جوان کے وجود کی جانب میں ثابت ہے جب سے یانچوں مقدمے معلوم ہو گئے اور دنیا کے حسن وجمال اور آخرت کے حسن وجمال کے در میان فرق ظاہر ہو گیااور ایک کی برائی اور دوسرے کی خوبی واضح ہو گئی اور ایک کا پسندیدہ اور دوسرے کا ناپسندیدہ ہونا معلوم ہو چکا۔ توان تحقیقات سے اس سوال کا حل بھی ہو گیااور اس مقدمہ کی توضیح بھی ہو گئی جس پر سوال مبنی تھا۔اب میں سوال اول کاجواب کہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے فضل سے کشف صر یکے کے ساتھ معلوم ہواہے کہ حضرت یوسف علیہ الصلوۃ والسلام کا وجود اگر چہ اس جہان میں پیدا ہواہے لیکن اس جہان کے تمام موجودات کے برخلاف ان کاوجود عالم آخرت سے ہوار ان کے وجود کی جانب کو ترجیح دیکراس حسن و جمال کامظہر بنایا ہے جواساء و صفات کے وجود سے تعلق رکھتا ہے اور عدمیت کی آمیزش کوجوان کے نفس یااصل سے تعلق رکھتی ہے متنفی کیا ہے اور عدم کی علت سے کہ ہر بی و نقص کامنشاء ہے اوران کواوران کے اصل کویاک کیا ہے اور نور وجود کے غلبہ کے سواجو بہشتیوں کے نصیب ہے ان میں کچھ نہیں چھوڑا۔ای واسطے ان کے حسن و جمال گر فناری بہشت و بہشتیوں کے حسن و جمال کی طرح محود اور پندیدہ اور کاملوں کے نصیب ہوئی ہے اور محب جس قدر زیادہ کامل ہو گاای قدر آخرت کے حن و جمال کازیاده تر گرفتار مو گااور ای قدر حق تعالیٰ کی رضا مندی میں اس کا قدم بڑھ کر موگا کیونک آخرت کی گرفتاری آخرت کے صاحب یعنی حق تعالیٰ کی عین گرفتاری ہے اس لئے کہ عالم آخرت حق تعالیٰ کی حکمت کا طلسم ہے اور رواء کبریا کی طرح پردگ کا روبوش نہیں ہے۔ وَاللّٰهُ يَدْعُوا اللّٰي دَارِ السَّكَامِ (الله تعالى وارالسلام كي طرف بلاتام) نص قاطع ب اور وَاللَّهُ يُويْدُ اللَّهِ عِرَةَ (الله تعالى آخرت چاہتاہے)اس مطلب پر جمت واضح ہے جن لوگوں نے آخرت کی گر فتاری کو دنیا کی گر فتاری کی

طرح ند موم جانا ہے اور اس کو حق تعالیٰ کی گر فقاری کے سواسمجھاہے انہوں نے آخرت کی حقیقت کو پورے طور پر نہیں جانااور باوجود فرق ظاہر کے حاضر پر غائب کا قیاس کیاہے رابعہ بیچاری اگر بہشت کی حقیقت کو پورے طور پر جانتی تواس کے جلانے کا فکرنہ کرتی اور اس کی گر فتاری کو حق تعالیٰ کی گر فتاری ك سوانه جانى كى اور نے كہا ہے كه آيت كريمه مِنْكُمْ مَّنْ يَّرِيْدُ الدُّنْيَا وَ مِنْكُمْ يُرِيْدُ الْانْحِرَةَ (كوئى تم میں سے دنیا چاہتا ہے اور کوئی آخرت) میں فریقین کی شکایت ہے حق تعالیٰ اس محض کو انصاف دے یہ کیے ہو سکتا ہے کہ حق تعالی بہشت کی طرف دعوت فرمائے اور دعوت کے بعد جو محض قبول کرلے پھر اس کی شکایت کرے اگر اس مقام مقدس کی گر فتاری بری ہوتی یا برائی کی آمیزش رکھتی تو بہشت رضا کا گھرنہ ہو تااور رضاجو مراتب قبول میں سے نہایت مرتبہ ہے وہ بھی دنیا کی طرح مغضوب یعنی غضب کا موجب ہوتی۔غضب کا سبب اور ذم کا باعث عدم ہے جو ہر فتح و نقص کی جڑاور دنیا کا نصیب اوراس کی لعنت کا سب ہے جب عدم کی کوئی چیز اس میں حاصل نہ ہوئی توذم و بھے کی آمیزش دور ہو گئی اور رضا مندی اور نامقبولی د شمنوں کے نصیب ہوئی اور رضاو قبول اور وجود نور اور وصل و وصول اور راحت وسرور کے سوا کچھ نہ رہا۔ حضرت مخبر صادق علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا ہے کہ تنہیج و تخمید و تہلیل ہے بہشت میں در خت لگاؤ۔ لیتی سجان اللہ کہواور در خت لگاؤ لیتی وہ تنزیہ جو یہاں ان حروف و کلمات کے لباس میں ظاہر ہوئی ہے وہاں ایک در خت کی صورت میں متمثل ہو گی جس کی گر فتاری اور لذت معنی تنزیبی کی عین گر فآری اور لذت ہے۔ علی ہذاالقیاس صوفیاء نے جو د قائق واسر ار توحید و اتحادیں فرمائے ہیں اور اس جہان کے مظاہر جیلہ پر لا کر عشق کی باتیں کی ہیں اور ان کے ضمن میں مشہود و مشاہدہ ثابت کیاہے اور ان کے حسن و جمال کو مولی جل شانہ کا حسن و جمال سمجھاہے چنانچہ ا یک کہتا ہے۔ ذُفْتُكَ فِنی كُلِّ طَعَام لَذِيْدِ (میں نے تجھے ہر طعام لذیذمیں چکھاہے) دوسر ااس طرح کہتا ے۔بت

> امر وزچوں جمال توبے پردہ ظاہراست در جرتم کہ وعدہ فردا برائے چیست ترجمہ بیت بے پردہ جب ہے آج ترے حسن کا ظہور بھراس کا وعدہ کل پر کرنا تھاکیا ضرور تیسر ایوں بولتا ہے۔ بیت عاطشاں گردر قدح آبے خور ند دردروں آب حق رانا ظراند عاطشاں گردر قدح آبے خور ند

ت. جمد بيت

پاے گریس کام میں یانی نظر آتا ہے یانی میں خداہی

اس جہان میں اس قتم کی باتوں کاصادق آنااس فقیر کے فہم ووریافت سے دور ہے فقیر اس جہان میں اس قتم کی نازک باتوں کے اٹھانے کی طاقت معلوم نہیں کر تااور اس کواس فتم کی دولت کے قبول کرنے کے قابل نہیں جانتا۔اگراس جہان میں یہ طافت و قابلیت ہوتی تو مولی جل شانہ کے غضب کا محل نہ ہو تااور حضرت پیغیبر علیہ الصلوٰۃ والسلام اللُّهُنْيَا مَلْعُوْنَةُ (دنیا پرلعنت ہے)نہ فرماتے۔وہ بہشت ہی ہے جوان کرامات کے لاکق اور ان مقامات کے قابل ہے اور دُقْنُكَ فِنْ كُلِ طَعَامٍ لَذِيْدِ طعام بہتتی میں صادق آتا ہے۔نہ طعام دنیاوی میں کہ جس کے ساتھ عدم کازہر آب ملا ہواہے اس واسطے اس کا اختیار كرنا پنديدہ نہيں۔ فقير كے نزديك ہر شخص كا بہشت اس اسم البي جل شانہ كے ظہور سے مراد ہے جو اس مخض کا مبدء تعین ہے اور اس اسم نے اشجار وانہار اور حورو قصور اور ولدان و غلمان کی صورت اور لباس میں ظہور فرمایا ہے جس طرح اساء الی جل شانہ میں بلندی اور پستی اور جامعیت اور عدم جامعیت کے اعتبارے فرق ہے۔اس طرح جنتوں میں بھی ان کے اندازہ کے موافق فرق ہے۔اگر اس ظہور كے ضمن ميں شہود ومشاہدہ ثابت كياجائے تو بہتر اور زيباہے اورشے كااپنى مناسب جگه ميں استعال كرنا ہے لیکن اس موضع کے سوااس قتم کی باتوں کااطلاق کرناجر اُت ہے اور شے کونامناسب جگہ پر استعال كرناب اس ميں يجھ شك نہيں كه صوفياء نے فرط محبت اور كمال اشتياق سے جو مطلوب كے ساتھ ركھتے ہیں جس قدر مطلوب کی خوشبوان کی جان کے دماغ میں پہنچی ہے غنیمت جاناہے اور اس سکر اور غلبہ محبت کو عین مطلوب و مقصّود سمجھاہے اور اس فتم کی عشقبازیاں جو نفس مطلوب کے ساتھ ہونی جا ہمیں اختیار کر کے حظ ولذت حاصل کی ہے اور مشاہدہ و مکاشفہ ثابت کیا ہے چنانچہ ایک بزرگ کہتا ہے۔ بیت سوے تواز جا برجم مت و بیخود ک زہر سوکہ آواز پائے بر آید

ترجمه بيت

کہیں سے پاؤل کی آہٹ کو میں جس وقت پاتا ہوں تو بیخود مست دلوانہ تری جانب کو آتا ہوں

ہاں اس قتم کے معاملات عاشقی اور محبت کی بے آرائی میں جائز و پسندیدہ ہیں چو نکہ یہ سب باتیں خدا تعالیٰ کے واسطے اور بے مثل مطلوب کے شوق دیدار کے لئے ہیں اس لئے ان کی خطاصواب کا حکم رکھتی ہے اور ان کا سکر صحو کا حکم۔ حدیث میں آیا ہے۔ سِیْنُ بَلالٍ عِنْدَاللّٰهِ شِیْنٌ (بلال کا سین اللّٰہ تعالیٰ کے نزدیک شین ہے)

# براشد تو خنده زند اسبد بلال ترجمه:اشهدیه تیرے بنتاہے اسبد بلال کا

جاننا چاہئے کہ اس فقیر کا مکثوف میر ہے کہ بہشت میں ہر ایک بہثتی شخص کی رویت بھی اس اسم الہی جل شانہ کے اندازہ کے موافق ہو گی جواس کا مبداء تعین و تشخیص ہے اور بہثتی در ختوں، نہروں اور حور و غلان کے لباس میں ظاہر ہواہے اس طرح پر کہ پچھ مدت کے بعد حق تعالیٰ کے کرم سے پی در خت و نہریں وغیرہ جواس اسم مقدس کے مظہر میں تھوڑی دیرے لئے عینک کا حکم پیدا کر لینگے اور اس شخص کے لئے رویت غیر متکیفہ کی دولت کا دسیلہ ہو جائمینگے اور پھر اصلی حالت میں آ جائیں گے اور اس کواپے ساتھ مشغول رکھیں گے۔جس طرح کہ مجلی ذاتی برتی ہے جس کوصو فیاءنے اس جہان میں ثابت کیاہے۔ کہ حضرت ذات تعالی کی مجلی اس دولت کے مستعدوں کے لئے ہمیشہ اساءو صفات کے یردہ میں ہوتی ہے اور کچھ مدت کے بعد تھوڑی دیر کے لئے ان اساء وصفات کے حجاب دور ہو جاتے ہیں اور حضرت ذات تعالیٰ اساء وصفات کے پردہ کے بغیر متجلی ہوتی ہے۔ چونکہ وہ اسم الہی جل شانہ حضرت ذات تعالیٰ کے اعتبارات میں ہے ایک اعتبار ہے۔اس لئے ہر ایک شخص کی رویت بھی ای اعتبار ذاتی کے متعلق ہو گی۔جواس شخص کارب ہے اس مضمون سے کوئی شخص ذات تعالیٰ کے تبعض و تجزی یعنی بعض بعض اور جزو جزو ہونے کا وہم نہ کرے۔ کیو نکہ ذات جل شانہ بتمامہ وہ اعتبار ہے۔ یہ نہیں کہ ذات کا بعض حصہ وہ اعتبار ہے اور بعض حصہ کوئی دوسر ااعتبار۔ کیونکہ بیہ نقص وحدوث کی علامت ہے۔ تَعَالَى اللّٰهُ سُبْحَانُهُ عَنْ ذلِكَ (الله تعالى ان باتوں سے پاك وبرتر ہے)اور اگرچہ ہر ا یک اعتبار سر اسر ذات ہے۔ لیکن مرکی وہی اعتبار ہے۔ نہ دوسرے اعتبارات کا تَدْرِ کُهُ الْأَبْصَارُ (آئکھیںاس کاادراک نہیں کرسکتیں)کاسراس جگہ طلب کرناچاہے۔

سوال: - جب اعتبارات میں کوئی تمیز نہیں اور ہر ایک عین ذات ہے۔ تو پھر رویت کو تمام اعتبارات میں سے ایک اعتبار کے متعلق کرنائس لئے ہے۔

جواب: - یہ اعتبارات اگرچہ عین ذات ہیں۔ بلکہ ایک دوسرے کے بھی عین ہیں اور وہ تمیز وانتیاز چونی جو عالم چون کے گر فآروں کے نزدیک معتبر ہے۔ نہیں رکھتے لیکن ان کے در میان انتیاز ہیچونی فابت ہوار وہ صاحب نصیب لوگ جو عالم چون سے ہیچون طور پر عالم ہیچون کے ساتھ جاملے ہیں۔ ان پر یہ امتیاز ہیچونی واضح ہے اور اس کو گوش و چشم کے انتیاز کی مائند معلوم کرتے ہیں۔ ہاں وہ صاحب دولت بریہ امتدال کے طور پر اسم جامع ہو تا ہے۔ اس کو مجمل طور پر در جات کے نفاوت کے متعلق میں جو جب ذات تعالی کے تمام اعتبارات سے حصہ حاصل ہو تا ہے اور اس کی رویت ان سب کے متعلق میں جو جب ذات تعالی کے تمام اعتبارات سے حصہ حاصل ہو تا ہے اور اس کی رویت ان سب کے متعلق

ہوتی ہے لیکن چونکہ جامعیت اجمال کی تنگی جواس کا نصیب ہے۔ ہروقت اس کودامنگیر ہوتی ہے اس لئے ورک واحاط اس کے حق میں بھی مفقود ہو تاہے۔اور آیت کریم لا تُدُرِ کُهُ الْأَبْصَارُ صاوق آتاہے۔ وَمَنْ أَصْدَقْ مِنَ اللهِ حَدِيثًا (الله تعالى يزياده يح كلام والاكون م) جاننا جائج كه جب الله تعالى بندے کواپنے کرم کے ساتھ مخصوص کر کے فناءاتم کی دولت سے مشرف فرماتا ہے اور عدم کی قید سے کہ اس کی ماہیت تھی خلاص کر تاہے اور اس کاعین واثر باقی نہیں چھوڑ تا۔ تواس فناء کے بعد اس کوایک وجود بخشاہ۔جوعالم آخرت کے وجود کی مانند ہو تاہے۔جس کا تعلق ممکن کی جانب وجود کی ترجیح کے ساتھ ہو تاہے اور اساء صفات الی جل شانہ کے جانب وجود کے کمالات کا مظہر ہو تاہے۔جس کی تحقیق پہلے گزر چکی ہے۔حضرت یوسف علی نبیناو علیہ الصلوٰۃ والسلام پہلے ہی وجود میں اس دولت ہے مشر ف ہوئے تھے اور یہ عارف دوسرے وجود اور دوسری ولادت میں۔ چو نکہ وہ دولت جبلی اور پیدائش تھی۔ اس لئے ظاہری حس بھی عطافر مایا اور یہ چو تکہ کسب کے بعد حاصل ہوئی ہے۔اس لئے نور باطن پر کفایت کی اور اس کے ظاہری حسن کو آخرت کے لئے ذخیرہ رکھا۔ انبیاء علیم الصلوۃ والسلام کے بعد اس فتم کادولتمند عزیز الوجود اور کمیاب ہے۔ یہ بزر گوار اگرچہ نی نہیں۔ لیکن انبیاء کی تبعیت سے ان کی دولت خاصہ میں شریک ہے اور اگر چہ طفیلی ہے۔ لیکن ان کی نعمت کے دستر خوان پر بیٹھنے والا ہے اور اگرچہ خادم ہے۔ لیکن مخدوموں کاہم نشین ہے اور اگرچہ تابع ہے۔ لیکن متبوعوں کامصاحب اور ہمراز ہے بھی اس کے ساتھ وہ اسرار بیان کرتے ہیں۔ جن میں انبیاء رشک کرتے ہیں اور اس کے ساتھ شریک ہونے کی آرزو کرتے ہیں۔ جیسے کہ مخبر صادق علیہ الصلوۃ والسلام نے بھی اس کی خبر دی ہے۔ کیکن اس فتم کامعاملہ فضل جزوی میں داخل ہے فضل کلی انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام ہی کے لئے ہے اور چونکہ بیہ فضل بھی اس کوانبیاء کی متابعت کی بدولت حاصل ہواہے۔اس لئے انہی کا ہے۔وہ صرف ان کا ا يك المانت دار إ - وَلَقَدْ سَبَقَتْ كِلَمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِيْنَ إِنَّهُمْ لَهُمَ الْمَنْصُورُ وُنَ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْعَالِبُونَ (مارےم سل بندول کے لئے مارا وعدہ موچکا ہے۔ کہ یکی لوگ فتح مند ہیں اور بیشک جارالشكر بى غالب رہے گا)نص قرآنی ہے۔جس نے ان بزر گواروں كى شان كوسب سے آ كے بڑھاديا ہاور سب پر فتحمند اور غالب کیاہے۔

سوال: - یہ وجود جواس تام الصفات عارف کو بخشاجا تا ہے۔ یہ بھی اس جہان کے تمام موجودات کے وجود کی طرح مرتبہ حس میں ہے۔ یااس مرتبہ سے خارج ہے اور اگر خارج ہے۔ تواس نے وجود خارجی پیدا کیا ہے یا نہیں۔ حالانکہ قوم کے نزدیک مقرر ہے۔ کہ خارج میں حق تعالیٰ کے سواکوئی چیز موجود نہیں۔

جواب: - جواب جو پھے آخر کار معلوم ہوا ہے۔ ہیں کہتا ہوں مرتبہ حس ووہم سے خارج ہاون افسام کی ہو چکا ہے۔ مرتبہ وہم نے اگر چہ ثبات و تقر رکے اعتبار سے نقس امر کا تھم پیدا کیا تھا۔ لیکن در حقیقت نقس امر بنہ تھا۔ کیونکہ نقس امر اس مرتبہ کے ماسوا ہے۔ گوبیہ مرتبہ وہم وخارج کے در میان برزخ ہے۔ عالم آخرت کی موجودات بھی مرتبہ نقس امر بین ہیں۔ بلکہ صفات ثمانیہ تقیقیہ کے در میان برزخ ہے۔ عالم آخرت کی موجود ات بھی مرتبہ فلس امر بین ہیں۔ بلکہ صفات ثمانیہ تقیقیہ کے سواحق تعالیٰ کی باقی تمام صفات اسی مرتبہ بیں اور مرتبہ خارج ذات اقد س جل شانہ اور اس کی صفات ثمانیہ کے سواکھ موجود نہیں۔ پس موجود ات کے لئے تین مرتبے پیدا ہوئے۔ (۱) مرتبہ وہم جو اس جہان کے اکثر افراد کے نقیب ہے۔ سب کے سب انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام اور ملا نکہ کرام بھی اس مرتبہ میں بھی بعض اس دولت سے مشرف ہوئے ہیں اور وہم سے فکل کر نفس امر سے مل گئے ہیں۔ (۲) مرتبہ نفس امر ہے۔ جہاں حق تعالیٰ کی صفات وافعال ثابت ہیں اور ملا نکہ کرام بھی اس موجود ہیں اس مرتبہ ہیں۔ فرق صرف مرتبہ ہیں ثابت ہے اور انبیاء سب کے سب اور اولیاء ہیں سے بہت کم بھی اس مرتبہ ہیں۔ فرق صرف اسی قدر ہے۔ کہ حق تعالیٰ کی صفات اس مقام کے مرکز ہیں ہیں۔ جو اس کے تیں۔ فرق صرف مرکز و ہو اور باقی تمام موجود ات اپنی اپنی استعداد کے موافق اس مرکز میں ہیں۔ جو کی طراف واکناف میں ہیں۔ اس مرتبہ خارج ہے۔ جہاں واجب الوجود ہیں۔ فرق صرف مرکز و ہو اور باقی تمام موجود ات اپنی اپنی استعداد کے موافق اس مرکز میں ہیں۔ جو کی طراف واکناف میں ہیں۔ (۱۳) مرتبہ خارج ہے۔ جہاں واجب الوجود ہیں۔ فرق صرف مرکز اور غیر مرکز کا ہے کیو نکد اشرف اقد س کے بہت مناسب ہے۔

سوال: - مرتبہ وہم ہے مرتبہ نفس الا مربیں جانا کیا قرب رکھتا ہے اور کو نساقرب اس پر وابسہ ہے۔
جواب: - ہر خیر و کمال اور حسن و جمال کا مبدء وجود ہے اور وجود بیں قوت واستقر ارجس قدر زیادہ
ہوگا۔ اس قدر ان صفات کا ظہور زیادہ کامل ہوگا اور شک نہیں کہ وجود نفس امری وجود و ہمی ہے اقوی
واثبت ہے۔ اس لئے خیر و کمال اس میں اتم واکمل ہوگا اور اس کے قرب میں کیا کلام ہے۔ جبکہ حق تعالیٰ
کی صفات افعال کے مرتبہ میں موجود ہوا ہے اور خالقیت وراز قیت کی صفات سے حق تعالیٰ کا قرب وجوار
پیدا کیا ہے۔

جاننا چاہئے کہ عدم کا ثبوت اور ایسے ہی ان کمالات کا ثبوت جن میں عدم کی آمیزش محوظ ہے۔
اگر چہ کمالات صفاتیہ میں سے ہوں۔ سب مرتبہ حس وہ ہم میں ہیں۔ جب تک عدم سے بالکل پاک نہ
ہوں اور عدم کا عین واٹر زائل نہ ہو جائے۔ مرتبہ نفس الامر تک چنچنے کے لا کق نہیں ہوتے۔ اگر چہ،
ثبوت وہمی میں عدم کے قوت وضعف کے اعتبار سے بہت سے درجات ہیں۔ یعنی عدم جس قدر زیادہ
قوی ہوگا۔ اس قدر مرتبہ وہم کی گرفتاری زیادہ اتم واکمل ہوگی اور جس قدر زیادہ ضعیف ہوگا۔ اس قدر

گر فقاری کم ہو گی۔ بہت سے اولیاء جو سیر سلوک کر کے عدم کے تمام مر اتب سے گزر جاتے ہیں اور عدم ك اثر كے سواان ميں کچھ باقى نہيں رہتا۔ اگر چہ جب تك دواثر باقى رہتا ہے۔ مرتبہ نفس الامر ميں داخل نہیں ہوتے۔ لیکن مرتبہ وہم سے گزر کراس کے نہایت نقطہ تک پہنچ جاتے ہیں اور مرتبہ نفس امر کے نظارہ کرنے والے ہوجاتے ہیں اور اس مقام سے پھھ حصہ حاصل کر لیتے ہیں۔ محسوس ہوتا ہے۔ کہ انبیاء کرام اور ملا تکہ عظام اپنے اپنور جات کے موافق اور انبیاء کے بعض تابعد ارگو تھوڑے ہی ہوں۔ مقام نفس امری کے نہایت تک پہنچ ہیں اور وہاں ہر ایک کے لئے درجات کے اختلاف کے بموجب خاص محل اور علیحدہ مقام ہے۔ قرآن مجید کے حروف وکلمات بھی وہاں مشہود ہوتے ہیں اور ظاہر ہوتا ہے۔ کہ ان کامقام انبیاء علیم السلام کے اوپرہے۔ گویاس مقام سے نکل چکے ہیں اور مقام فوق تک نہیں پنچے ہیں اور در میان میں برزخ بن کرا قامت اختیار کی ہے۔ کیونکہ مقام فوق واجب الوجود جل شانہ کی ذات اور صفات پاک کے ساتھ مخصوص ہے۔اس لئے کہ خارج میں سوائے حق تعالیٰ کے پچھ موجود نہیں۔ یہ حروف و کلمات چونکہ حدوث کے نشانات رکھتے ہیں۔ اس لئے اس مقام تک پہنچنے کی قابلیت نہیں رکھتے لیکن اس مرتبہ کی تمام موجودات ہے پیش قدم ہیں اور اپنے اپند لولات کے دامن میں پنچہ مارے ہوئے ہیں اور وہ بزرگ کہ جنہوں نے مرتبہ نفس امرکی نہایت میں اقامت اختیار کی ہے۔ مرتبہ فوق کے نظارہ کرنے والے ہیں اور کمال گر فتاری کے باعث نرگس کی طرح ہمہ تن آنکھ بن کر اس جناب مقدس کی طرف دیکھنے والے ہیں۔ عجب معاملہ ہے کہ یہ بزر گوار باوجود اس وطن وا قامت اختیار کرنے کے اُلْمَوْءُ مَعَ مَنْ اَحَبُ (آدمیاس کے ساتھ ہے جس سےاس کو محبت ہے) کے موافق ایے محبوب کے ساتھ مجبول الکیفیت معیت رکھتے ہیں اور بیخود ہو کراس کے ساتھ ہیں اور بغیر اتحاد ودوئی کے اپنے مطلوب کے ساتھ مانوس ومالوف ہیں۔اس اثنا میں کہ اس مرتبہ مقدسہ کے ساتھ حروف وکلمات قرآنی کی معیت کا ملاحظہ کیا گیا ہے۔ معلوم ہوا کہ اس معیت کو دوسروں کی معیت کے ساتھ کچھ نسبت نہیں۔ یہ معیت بہت ہی بلند ہے۔ ذرا بھی ادراک وسمجھ میں نہیں آسکتی۔ کیونکہ ابطن بطون لعنی باطنوں کے باطن پر وابست ہے۔ مخلوق کے فہم کی وہاں کچھ گنجائش نہیں۔ اَلْقُوْانُ کَلامُ اللهِ غَيْرُ مَخُلُوْقِ (قرآن الله تعالي كاكلام غير مخلوق ٢) آيا ٢- ان حروف وكلمات مقدسه كى بلندى شان ے معلوم ہو تاہے۔ کہ کلام تفسی یہی حروف و کلمات ہیں۔ چنانچہ قاضی عضد نے اس کی متحقیق کی ہے اور تقتریم اور تاخیر کے بغیر انہی کو کلام قدیم نفسی کہاہے اور ان کی تقتریم و تاخیر کوایئے آلہ حادث یعنی زبان کے تصور پر مو قوف رکھاہے۔

سوال:-اگریمی حروف و کلمات کلام نفسی ہوں۔ تو پھر چاہیۓ کہ مرتبہ خارج میں واخل ہوں اور

يملے گزرچكا بـ كماس مقام مين داخل نہيں ہوتے اس كى وجد كيا ب؟

جواب: - پیر حروف و کلمات چو نکه ذہنوں میں مقدم ومؤ خریذ کور ہوئے ہیں۔اس کئے اس ملاحظہ سے نظر کشف میں ظاہر ہوتے ہیں۔ کہ مرتبہ خارج میں داخل نہیں۔ جب دوبارہ ان کو نقتہ یم و تاخیر کے ملاحظہ کے بغیر دیکھاہے تو مشہود ہواہے۔ کہ داخل ہیں اور اپنے اصل کے ساتھ ملحق بلکہ متحد ہیں۔ پس دوسروں کی معیت کوان کی معیت کے ساتھ کیا نسبت ہے۔ کیونکہ اس معیت میں اتحاد ہے اور دوسروں کی معیت میں اتحاد کی گنجائش نہیں۔ سجان اللہ یہی حروف و کلمات قر آنی جب اللہ تعالیٰ کا کلام قدیم ہے۔ تواس کا ظہور اس جہان میں برخلاف دوسری صفات قدیمہ کے بنفس خود ہو گا۔ کیونکہ اس صورت میں حروف و کلمات اس کلام قدیم کانفس ہیں اور عارضی تقدیم و تاخیر کے سواکہ وہ بھی آلہ تکلم کے قصور کے باعث ہے۔ کوئی اس کاروپوش نہیں ہے۔ پس خدا تعالیٰ کی بارگاہ میں تمام اشیاء سے زیادہ قریب قرآن مجیدہے اور حق تعالی کی صفات سے زیادہ ظاہر بھی یہی صفت ہے۔ جس کوظلیت کی گرد بھی نہیں گئی اور نقذیم و تاخیر کے خس وخاشاک کو مجوبوں کی آنکھ میں ڈال کر اپنی اصالت کے ساتھ عالم ظلال میں جلوہ گر ہوا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ تمام عبار توں سے افضل قر آن مجید کی تلاوت ہے اور اس کی شفاعت دوسر وں کی شفاعت سے زیادہ مقبول ہے خواہ ملک مقرب کی شفاعت ہواور خواہ بنی مرسل کی اور وہ نتائج و ثمر ات جو قر آن مجید کی تلاوت پر متر تب ہوتے ہیں۔ تفصیل سے باہر ہیں۔ بسااو قات تلاوت کرنے والے کوایسے بلند در جات تک لے جاتا ہے۔ کہ وہاں بال کی بھی گنجائش نہیں ہو سکتی۔ سوال: - کیا قر آن مجید کے حروف و کلمات ہی اس دولت کے ساتھ مخصوص ہیں۔ یا تمام منزلہ کتابوں کے حروف و کلمات بھی اس دولت میں ان کے ساتھ شریک ہیں اور سب کلام قدیم تفسی ہیں۔ جواب - سب اس دولت میں شریک ہیں۔البتہ اس قدر فرق نظر کشفی میں پیدا ہو تا ہے کہ قر آن مجید گویام کز دائرہ ہے اور تمام کتب منز لہ بلکہ تمام وہ کلامیں جن کے ساتھ از ل سے ابد تک تکلم واقع ہو تاہے۔اس دائرہ کا محیط ہیں۔ پس قرآن مجید سب کااصل اور تمام کتابوں میں سے اشرف ہے۔ کیونکہ مرکز دائرہ کے تمام اجزاء میں سے اشرف اور اس کے تمام نقطوں کا اصل ہوتا ہے۔ گویا تمام نقطے اس كى تفصيل بين اوروه سب كاجمال إلى الله تعالى اس كى شان مين فرماتا ب-وَإِنَّهُ لَفِي زُبُو الْاوَّلِيْنَ

(بیشک وہ اولین کے صحیفوں میں تھا) سوال: - شخقیق اول ہے معلوم ہواہے کہ اس جہان میں مظاہر جیلہ کے ضمن میں شہود ومشاہدہ جو بعض نے کہاہے ۔ واقع نہیں اور ان میں اس مقدمہ کے مظہر بننے کی قابلیت نہیں۔ کہ اس جہان میں ان مظاہر کے سوائفس شہود ومشاہدہ متحقق ہے یا نہیں؟ جواب: جو پھاس فقیر کے اعتقاد میں ہے۔ یہ ہے کہ اس جہان کے نصیب ایقان ہے کہ رویت بھری اور مشاہدہ جو درجات کے اختلاف کے بموجب رویت قلبی سے مراد ہے ای کا ثمرہ و نتیجہ ہے۔ جو آخرت پر وابسۃ ہے۔ صاحب تعرف قدس سرہ جو اس طا نفہ عالیہ کے بزرگواروں میں سے ہیں۔ اپنی کتاب مشاکخ کا اجماع اس بارہ میں نقل کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ مشاکخ نے اس بات پر اجماع کیا ہے۔ کہ اس جہان میں حق تعالیٰ کی رویت آئھ اور دل سے واقع نہیں اور ایقان کے سواکوئی اور امر ثابت نہیں۔ سوال: اس طا نفہ علیہ کے نزدیک ثابت و مقرر ہے کہ یقین کے تین ور جے ہیں۔ علم الیقین و عین الیقین و حق الیقین اثر سے مؤثر کی طرف استدلال کرنے سے مراد ہے۔ جس طرح آگ کے وجود کا بیقین جو استدلال کے طور پر دھو کیں کے وجود کے علم سے حاصل ہو تا ہے اور عین الیقین آگ کے وجود کا بیقین جو استدلال کے طور پر دھو کیں کے وجود کے علم سے حاصل ہو تا ہے اور عین الیقین آگ کے دیکھنے سے مراد ہے اور حق الیقین کی طرح در ست ہے اور عدم رویت پر مشاکخ کا اجماع الیقین آگ کے دیکھنے سے مراد ہے اور حق الیقین کی طرح در ست ہے اور عدم رویت پر مشاکخ کا اجماع کی صادق ہے۔

جواب: - ہو سکتا ہے کہ اجماع ہے مراد مشاک متقدین کا اجماع ہواور متاخرین نے اس کے خلاف کی ہواواور رویت قلبی کو تجویز کیا ہو۔ لیکن اس فقیر کے نزد یک ہے تھم نابت نہیں ہوا۔ اور اس تجویز کا جوت نہیں ملا یہ تینوں درجے جو لیقین میں کہے گے ہیں۔ سب علم الیقین میں داخل ہیں اور استد لالل سے نہیں نکلے اور علم ہے عین تک نہیں بہتے ۔ یہ جوانہوں نے عین الیقین میں آگے کا دیکھنا کہا ہے۔ جس ہے آگ کے وجود پر استد لال کیا ہے نہ کہ آگ کا دیکھنا جس طرح کہ علم الیقین میں دھو کیں کے علم ہے آگ کے وجود پر استد لال کیا ہے نہ کہ آگ کا دیکھنا جس آگ کے وجود پر استد لال ہے۔ یہ دوسر الیقین اپنی دلیل کے قوی ہونے کے باعث پہلے یقین ہے اگر کے وجود پر استد لال ہے۔ یہ وسر الیقین اپنی دلیل کے ماتھ اور اس آگ پر استد لال کرنا ہے۔ یہ یقین پہلے دونوں یقینوں کی نبیت ہونا ہے اور یہاں رویت دلیل یعنی دلیل کا دیکھنا ای طرح حق الیقین میں دھو کیں کے ساتھ مختق نیادہ کا اس ہے۔ کیونکہ وہون کے ساتھ اور اس آگ پر استد لال کرنا ہے۔ یہ یقین پہلے دونوں یقینوں کی نبیت نوان تھا نہ اللہ نوان کرتا ہے اور انس سے جو دخان ہے۔ آگ کے وجود پر استد لال کرتا ہے اور انس سے افاق شین اور آئا ہے۔ اس مقاور ہی آئائہ المؤلف و فی اُنڈ اُس ہے اور زمین میں اپنے نشان دکھا کی فیرات کی المؤلف ہی آئائہ اللہ تعالی حق ہوں آئائی میں اور خوال کے اللہ تعالی حق ہو اور اس میں جس کی آگ کہ اللہ تعالی حق ہو کھی آفاق میں اور کرنا ہے اور زمین میں بھی ہیں۔ تم کیوں نہیں دیکھتے )جو کچھ آفاق میں دخان کرنے والوں کے لئے نشانات ہیں اور تمام جانوں میں جس مطلوب کی نشان ہیں۔ نہ نفس مطلوب کی میں میں دیکھا جاتا ہے۔ سب مطلوب کی نشان ہیں۔ نہ نفس مطلوب کی نشان ہیں۔ نہ نفس مطلوب کیس مرکی انفس و آفاق میں دخان میں مطلوب کی میں میں مطلوب کی نشان ہیں۔ نہ نفس مطلوب کی نشان ہیں۔ نہ نفس مطلوب کی دخور کی انسان میں میں میں میں دخوان ہے۔ نشان ہیں۔ نشان ہیں۔ نہ نفس مطلوب کی دخور کی میں میں کی انسان میں میں کی دوخور کی میں میں میں میں کی دوخور کی دوخور کی میں میں کی دوخور کی دوخور کی میں میں کی دوخور کی دوخور کی میں کی دوخور کی میں کی دوخور کی میں کی دوخور کی دوخور کی دوخور کی دوخور کی دوخور کی دوخور کی دو

ہے۔جو آتش کا نشان ہے نہ کہ آتش۔ پس معاملہ انفس و آفاق میں استدلال ہے جو علم الیقین کی حقیقت ہے اور عین الیقین وحق الیقین کو انفس و آفاق کے ماوراء تشخیص کرنا چاہئے۔ سبحان اللہ بزرگوں نے مطلوب کی یافت کو نفس میں مقرر کیاہے اور انفس کے باہر لاحاصل سمجھا ہے۔ چنانچہ کوئی کہتا ہے۔ بیت مطلوب کی یافت کو نفس میں مقرر کیاہے اور انفس کے باہر لاحاصل سمجھا ہے۔ چنانچہ کوئی کہتا ہے۔ بیت بہجونا بینا مبر ہر سوئے وست باتو در زیر گلیم است آنچہ ہست

رجربت

ہاتھ اندھوں کی طرح ہر گزنہ مار گودڑی میں ہے وہ تیرے ہم کنار کوئی اس طرح کہتا ہے۔ بیت

چوں جلوہ آل جمال بیر وں زنونیست پابدامان دسر بجیب اندر کش ترجمہ بت

جب جلوهاس جمال کا باہر ترے نہیں خاموش بیٹھ اور ڈھونڈاس کو تو کہیں

كوئى يول ريكار تائے۔بيت

ذرہ گربس نیک دربس بدبود گرچہ عمرے تک زندور خودبود

ترجمه بيت

ذرہ گر ہو نیک یا ہو بس برا
صاحب فصوص فرماتے ہیں۔ کہ مجلی ذاتی مجلی لہ صورت پر ہوتی ہے۔ ایک بزرگ اس طرح کہتے ہیں کہ اہل اللہ فناء وبقا کے بعد جو پچھ ویکھتے ہیں۔ آپ آپ ہی ہیں ویکھتے ہیں اور جو پچھ جانتے ہیں اپ آپ آپ میں ہی پچپانتے ہیں اور ان کی جرت اپ ہی دوجود میں ہے۔ وفیی آنفُسِٹے ہم افکا تُبُصُرُون (اپی جانوں میں ہی پچپانتے ہیں اور ان کی جرت اپ ہی کا دجود میں ہے۔ وفیی آنفُسِٹے ہم افکا تُبُصُرُون (اپی جانوں میں ہم کیوں نہیں دیکھتے) فقیر کے نزدیک انفس بھی آ فاق کی طرح لاحاصل ہے اور مطلوب کے آ فاق سے خالی اور بے نصیب ہے۔ وہ ہنر جوانفس و آ فاق میں ہے مطلوب کی طرف استدلال اور مقصود پر دلالت ہے۔ مطلوب تک پنچنا انفس و آ فاق کے مادراء پر وابستہ ہے اور جذبہ وسلوک کے ماسواء پر مو قوف ہے۔ کیونکہ سلوک سیر آ فاقی ہے اور جذبہ میر انفسی پس سلوک و جذبہ اور سیر انفسی اسلوک و جذبہ اور سیر انفسی اللہ میں داخل ہیں۔ نہ کہ جس طرح صوفیاء نے کہا ہے کہ میر وسلوک آ فاقی سیر الی اللہ ہیں داخل ہیں۔ نہ کہ جس طرح صوفیاء نے کہا ہے کہ میر وسلوک آ فاقی سیر الی اللہ تو پاک ہے ہم کو کوئی علم نہیں۔ مگر جو تونے سکھایا) ان کے پس خوردہ کھانے والے مجھ مسکین کی کیا طافت ہے۔ کہ ان کے مذاق کے برخلاف کلام کرے۔ لیکن چونکہ معالمہ تقلید سے گزر چکا ہے اس لئے جو پچھ پاتا ہے کہتا ہے۔ خواہ قوم کے مخالف ہویا موافق۔ امام ابو معالمہ تقلید سے گزر چکا ہے اس لئے جو پچھ پاتا ہے کہتا ہے۔ خواہ قوم کے مخالف ہویا موافق۔ امام ابو

یوسف کے لئے تقلید سے گزر کر اپنے استاد امام ابو حنیفہ کے ساتھ موافقت کرنا حظا ہے رَبَّنا لَا تُوَّا خِذْنَا إِنْ تَسِیْنَا اَوْ اَنْحِطَأْنَا (یااللہ تو ہماری مجول چوک پر ہمار امواخذہ نہ کر)

سوال: - یقین کے بیہ نتیوں درجے جب علم الیقین میں داخل ہیں۔ تو پھر تمہارے نزدیک عین الیقین کیاہے؟

جواب: - عین الیقین اس حالت سے مر اد ہے۔جو نفس دخان کو آتش کے ساتھ ٹابت ہے اور جب متدل درجہ دلیل کے معتباتک پہنچ جائے۔ جو کہ دخان ہے۔ تواس کے لئے بھی آگ کے ساتھ وہ حالت پیدا ہو جائے گی جو دخان کو آتش کے ساتھ الیقین دہ عین الیقین سے تعبیر کی گئی ہے۔ جو علم استدلال کو آتش کے ساتھ ٹابت ہے۔ فقیر کے نزدیک بیہ حالت عین الیقین سے تعبیر کی گئی ہے۔ جو علم استدلال سے برتر ہے اور انفس و آفاق کے باہر ہے۔ چو تکہ استدلال کا پردہ در میان سے اٹھ گیا ہے جو مرتبہ علم کی نہایت ہے۔ اس لئے علم سے کشف میں آگیا ہے اور غیب سے شہود و حضور اور ہے اور رویت واحساس اور ضعیف البصر کے شہود و حضور میں پہنچ گیا ہے۔ جاننا چاہئے کہ شہود و حضور اور ہے اور رویت واحساس اور ضعیف البصر کے لئے آفاب کی تیزروشنی میں آفاب کا شہود و ثابت ہے اور اس کی رویت واحساس محقق نہیں۔

تعبیہ: - دخان کے ساتھ محقق ہونادو درجے رکھتا ہے اور علم الیقین و عین الیقین کو شامل ہے۔
جیسے کہ اس کی تحقیق گزر چکی۔ وخان کے ساتھ محقق ہونے میں جب تک اس کے تمام نقطوں کو طے
کر کے اس کے آخیر نقطہ تک نہ پہنچیں۔ تب تک علم الیقین ہے کیونکہ ہر ایک نقطہ جو باتی رہا ہے۔ اس کا
حجاب ہے۔ جس سے استدلال لازم آتا ہے اور جب تمام نقطوں سے محقق ہو کر اس کے آخیر نقطہ تک
پہنچ جائیں۔ تو پھر استدلال سے نکل آتے ہیں۔ کیونکہ جب لیعنی پردے سب کے سب دور ہو جاتے
ہیں اور نفس دخان کی طرف عین الیقین خابت ہو جاتا ہے۔ فَافَهُمْ حَق الیقین کی نسبت کیا لکھا
جائے۔ کیونکہ اس کے ساتھ کامل طور پر محقق ہوناعالم آخرت پر وابستہ ہے۔ اگر اس دولت کا پچھ حصہ
دنیا میں خابت ہے۔ تواخص خواص کے ساتھ ہی مخصوص ہے۔ جن کے نزدیک سیر انفسی جو حق الیقین
کے مشابہ ہے علم الیقین میں داخل ہے اور ان کے انفس نے آفاق کا حکم حاصل کیا ہے اور ان کا علم
حضور کی جوانفس کے متعلق ہے علم حصولی ہو گیا ہے اور عین الیقین انفس و آفاق کے ماور اءان کے حق میں حاصل ہوا ہے۔ ایسے لوگ بہت ہی کم ہیں۔

خاتمہ حنہ: -حفرت محمد رسول اللہ علیہ کے اس حسن وجمال کے بیان میں جو پروردگار عالمیان جل شانہ کی محبت کا باعث ہے اور جس کے سب آنخضرت رب العالمین کے محبوب ہوئے ہیں۔ حفرت یوسف علیہ الصلوٰۃ والسلام اگرچہ اس صباحت کے سبب جو ان میں پائی جاتی تھی۔ حضرت یعقوب علی نبینا وعلیہ الصلوٰۃ والسلام کے محبوب تھے۔ لیکن ہمارے حضرت پیغیمر خاتم الرسل اس

ملاحت کے باعث جوان میں موجود تھی۔خالق زمین و آسان کے محبوب ہیں اور زمین و آسان کوانہی ے طفیل پیدافرمایا ہے۔ گما وَرَدَ جانا جاہے کہ پیدائش محدی تمام افراد انسان کی پیدائش کی طرح نہیں بلکہ افراد عالم میں ہے کی فرد کی پیدائش کے ساتھ نبیت نہیں رکھتی۔ کیونکہ آنخضرت صلی الله عليه وآله وسلم باوجود عضري پيدائش كے حق تعالى كے نور سے پيدا ہوئے ہيں۔ جيسے كه آنخضرت صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا ہے۔ خُلِقْتُ مِنْ نُوْدِ اللهِ (ميں الله تعالیٰ کے تورے پيدا ہوا ہوں) اور دوسر وں کو پیر دولت میسر نہیں ہوئی۔اس دقیقہ کابیان پیہے کہ پہلے بیان ہو چکاہے کہ حضرت واجب الوجود جل شانه کی صفات ثمانید هقیقیه اگرچه دائره وجزب بس داخل بین- لیکن اس احتیاج کے باعث جوان کوحضرت ذات تعالی کے ساتھ ہے۔ان میں امکان کی بویائی جاتی ہے اور جب صفات هیقیه قدیمه مین امکان کی بوموجود ہے۔ توحضرت واجب الوجود جل شاند کی صفات اضافیہ میں بطریق اولی امکان ٹابت ہوگا اور ان کا قدیم نہ ہوناان کے امکان پر پختہ دلیل ہوگا۔ کشف صر تے سے معلوم ہوا ہے۔ کہ آنخضرت علیہ کی پیدائش اس امکان سے پیدا ہوئی ہے۔ جو صفات اضافیہ کے ساتھ تعلق رکھتا ہے۔نہ کہ اس امکان سے جو تمام ممکنات عالم میں ثابت ہے۔جو ممکنات عالم کے صحفہ کو خواہ کتنا ہی باریک نظرے مطالعہ کیا جائے۔لیکن وہاں آنخضرت علی کا وجود مشہود نہیں ہو تا بلکہ ان کی خلقت وامکان کا منشاء صفات اضافیہ کا وجود اور ان کا امکان محسوس ہو تا ہے۔ جب آنخضرت کا وجود عالم ممکنات میں ہے ہی نہیں۔ بلکہ اس عالم سے برتر ہے۔ تو یہی وجہ ہے کہ ان کا سابیا نہ تھا۔ نیز عالم شہادت میں ہر ایک شخص کا سابیاس کے وجود کی نسبت زیادہ لطیف ہو تا ہے اور جب جہان میں آنخضرت سے زیادہ لطیف کوئی نہیں۔ تو پھران کاساریہ کیسے متصور ہو سکتا ہے۔

واضح ہو کہ صفت علم صفات حقیقیہ بیں ہے ہاور موجود خارجی کے دائرہ بیں داخل ہے اور موجود خارجی کے دائرہ بیں داخل ہے اور جب اس صفت کو اضافت عارض ہو جائے اور اس سے تقسیم ہو جائے۔ جیسے کہ علم اجمالی اور علم تفصیلی۔ تویہ سمیں صفات اضافیہ بیں ہو ہوں گی اور ثبوت نفس امری کے دائرہ بیں داخل ہوں گی۔ جو صفات اضافیہ کا مقرر مقام ہے جیسے کہ گزر چکا اور مشہود ہو تا ہے۔ کہ علم جملی جو صفات اضافیہ بیں جو صفات اضافیہ بیں ہے۔ وہی نور ہے جس نے عالم عضری بیس بہت می پشتوں سے رحموں بیس منتقل ہونے کے بعد بعض حکمتوں اور مصلحتوں کے بموجب صورت انسانی بیں جو احسن تقویم ہے ظہور فرمایا ہے اور جس کا

نام محرواجر ہواہ۔

غورے سننا چاہے کہ اس قید اجمال نے اگر چہ علم مطلق کو مقید کیا ہے اور اس کو حقیقت سے اضافت میں لایا ہے۔ لیکن مقسم یعنی علم میں کوئی زیادتی پیدا نہیں کی اور اس کی کسی چیز کو مقید نہیں کیا۔ کیونکہ اجمال علم نفس علم سے مراد ہے نہ کہ کوئی زائد امر جو علم سے ملا ہو۔ برخلاف تفصیلی علم کے جو بیثار جزئیات کو جا ہتا ہے۔ تاکہ تفصیل متصور ہو سکے۔ یہ عجب قیدہے جو اطلاق کی مظہر ہے اور عجیب مقید ہے جو نفس مطلق ہے۔اس قتم کی نزاکت مطلق علم میں ذات عالم جل شانہ کی نسبت ملاحظہ کرنی چاہے۔ جہال علم نفس عالم اور نفس معلوم ہو سکتا ہے جیسے کہ علم حضوری میں ثابت ہے۔ برخلاف دوسری صفات کے کہ بیہ قابلیت نہیں رکھتیں نہیں کہ سکتے۔ کہ قدرت عین قادراور عین مقدور ہیا ارادت عین مریدادر عین مراد ہے اس علم کو ذات عالم کے ساتھ وہ اتحاد و نیستی ہے جو غیر کو نہیں۔ یہاں احمد کا قرب جواحد کے ساتھ ہے معلوم کرنا چاہئے اور جاننا چاہئے کہ ان کے در میان کو نساواسطہ ہے وہ صفت علم ہی ہے جوایک ایساامر ہے جو مطلوب کے ساتھ اتحاد ر کھتا ہے۔ پھر حجاب ہونے کی کیا گنجائش ہے۔ نیز علم کے لئے ایک ایساذاتی حسن ہے جو صفات میں سے کی اور کیلئے ٹابت نہیں ہے ای واسطے اس فقیر کے خیال میں جو صفات واجبی سے زیادہ محبوب حق تعالی کے نزدیک صفت علم ہے۔ چونکہ اس کا حسن بیچونی کی آمیزش رکھتاہے۔اس لئے حس اس کے ادراک سے قاصر ہے اس حسن کا پورا پوراادراک عالم آخرت پروابسۃ ہے۔جورویت کامقام ہے۔جب خدا تعالیٰ کودیکھیں گے۔حضرت محمر کے جمال کو بھی پالیں گے۔اگرچہ اس جہان میں حسن کادو تہائی حصہ حضرت یوسف کو عطا ہوااور باقی تیسر احصہ سب میں تقشیم ہوا۔ لیکن عالم آخرت میں ساراحسن حسن محمدی ہے اور تمام جمال جمال محمد ہے۔جو خداتعالی کو مجبوب ہے۔ صفت علم کے حسن کے ساتھ کسی دوسری صفت کے حسن کو کس طرح مشارکت ہو سکتی ہے۔ جبکہ اس کا حسن مطلوب کے ساتھ متحد ہونے کے باعث عین مطلوب کا حسن ہے۔ دوسری صفت کے لئے چونکہ اس قتم کا اتحاد نہیں۔ اس لئے ایسا حسن بھی نہیں۔ پس پیدائش محمہ باوجود حدوث کے قدم ذات کی طرف منسوب ہے اور اس کاامکان بھی وجو د ذات تعالیٰ تک منتبی ہے اور اس کا حس حسن ذات تعالی ہے۔ جس میں حسن کے سوااور کسی چیز کی آمیزش نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اس کے ساتھ جمیل مطلق کی محبت کا تعلق ہے اور حق تعالیٰ کی محبوب ہے۔اللّٰهُ جَمِيْل" يُحِبُّ الْجَمَالَ (الله تعالى جميل بجمال كودوست ركفتاب)

موال: - آیت کریمہ وَیُحِیُّهُمْ (الله تعالی ان کودوست رکھتاہے) اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ آنخضرت کے سوااوروں کے ساتھ بھی حضرت حق سجانہ کی محبت کا تعلق ہے اور دوسرے بھی حق تعالیٰ کے محبوب ہیں۔ اس تخصیص کی وجہ کیاہے۔ جودوسر وں میں موجود نہیں۔

جواب: - محبت کی دو قسمیں ہیں۔ ایک وہ محبت ہے جو ذات محب کے متعلق ہے دوسر ی وہ محبت ہے جواسکی ذات کے سواغیر سے تعلق رکھتی ہے۔ پہلی قسم ذاتی محبت ہے اور محبت کی تمام قسموں سے

بڑھ کرہے۔ کیونکہ کوئی مخص کسی چیز کواتنادوست نہیں رکھتا۔ جتنا کہ اپنے آپ کو نیز اس قتم کی محبت نہایت محکم اور مضبوط ہوتی ہے۔ جو کسی عارضہ سے زائل نہیں ہوتی۔ نیزید محبت محبوب صرف سے تعلق رکھتی ہے۔ جس میں محسبیت کی آمیزش نہیں۔ برخلاف دوسری قتم کی محبت کے۔ کہ جوعارضی اور زوال پذیرے۔ یہ محبت بھی اگرچہ ایک وجہ سے محبوب کے ساتھ تعلق رکھتی ہے لیکن کئی وجوہ سے محسبیت کی آمیزش رکھتی ہے۔ چونکہ حضرت خاتم الرسل کا حسن وجمال حضرت ذات تعالیٰ کے حسن وجمال کی طرف منسوب ہے جیسے کہ گزر چکا۔اس لئے قتم اول کی محبت جوذات تعالی کے متعلق ہے آ تخضرت صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے متعلق ہوئی اور ذات سجانہ کی طرح محبت کے تعلق سے آنخضرت صلى الله عليه وآله وسلم بهي محبوب صرف ہوئے دوسر وں کوچو نکه بيه دولت ميسر نہيں ہوئی اورایک وجہ سے ان کو محبوب بنادیا محبوب مطلق آنخضرت صلی الله علیہ و آلہ وسلم ہی ہیں۔جو محبّ کی ذات كى طرح بميشه محبوب ہيں۔ محسوس ہو تاہے كہ جس طرح حضرت موى كو حضرت حق سجاند كے ساتھ محبت غالب ہے اور وہ اس محبت کے باعث محبول کے سر دار اور رئیس ہیں۔ای طرح حق تعالی کو حضرت خاتم الرسل کے ساتھ غالب محبت ہے۔ یہ فقیران دونوں محبتوں کے دریامیں ہر چند غوطہ لگا تا اور تیر تاہے کہ قوت وضعف کے لحاظ سے ان دونوں محبتوں کے در میان فرق ظاہر کرے اور آیت كريمه ألا إِنَّ حِزُبَ اللهِ هُمُ الْغَالِبُوْنَ (خبر دار الله كاكروه غالب ٢) كے موافق خالق كى محبت كو مخلوق کی محبت سے زیادہ مضبوط و محکم معلوم کرے لیکن کوئی فرق ظاہر نہیں ہو تا۔ گویاان محبول کو عدالت کی میزان پر برابر تولاہے اور بال بھر بھی کی بیشی تجویز نہیں گی۔

سوال: - صوفیاء نے تمام افراد عالم کواساء اللی جل شانه کا ظہور مقرر کیا ہے اور انہی اساء کواشیاء کی حقائق معلوم کیا ہے اور اشیاء کوان کا ظلال جانا ہے۔ گویا نہوں نے تمام عالم کواساء اللی جل شانه کا ظہور مقرر کیا ہے۔ پھر بعض اساء کے ظہور کو آنخضرت علیہ کی پیدائش کے ساتھ مخصوص کرنے کی کیا

وجرے؟

جواب: اشیاء کی حقائق صوفیاء کے نزدیک وہ اعیان ثابتہ ہیں۔ جو اساء الہی کی علمیہ صور تیں ہیں۔ خواب اساء الہی کی علمیہ صور توں کا ظہور کہا ہے۔ اگرچہ مجاز کے طور پر ان کو اساء کا ظہور بھی کہتے ہیں۔ کیونکہ ان کے نزدیک شے کی صورت علمی بھی اس شے کا عین ہے۔ نہ کہ اس شے کا خیر مثال اور یہ جو اس فقیر نے آنخضرت علی پیدائش کے بارہ میں کہا ہے۔ وہ نفس اسم الہی کا ظہور ہے۔ نہ کہ اس اسلم کی صورت علمیہ کا ظہور۔ شَیَّانَ مَا بَیْنَ نَفْس الشَّینی عِ وَبَیْنَ صُورَتِهِ الْعِلْمِیَّةِ فَلْمُور ہے۔ نہ کہ اس اسم کی صورت علمیہ کا ظہور۔ شَیَّانَ مَا بَیْنَ نَفْس الشَّینی عِ وَبَیْنَ صُورَتِهِ الْعِلْمِیَّةِ (شَیْ کے نفس اور اس کی صورت علمیہ میں بہت فرق ہے) آگ کو جب تصور کرتے ہیں۔ تو اس

صورت علمیہ بین اس کی چک اور روشی کہاں ہے۔ جو آگ کا کمال وجمال ہے۔ صورت علمیہ بین صرف آگ کی فی ومثال ابت ہے۔ مقعول والے لوگ اس بات کو پیند کریں یانہ کریں۔ خواہ عین آتش کہیں۔ لین ہماراکشف صر سی عینیت کی تکذیب کرتا ہے۔ آگ کی صورت علمیہ بین صرف اس آگ کی فی ومثال ہے۔ جو خارج بین موجود ہے یہ بھی محسوس ہوتا ہے۔ کہ جو اساء کی علمیہ صور توں کا ظہور ہے۔ اس کاامکان ووجود امکان عالم اور اس کے وجود کی قتم ہے۔ جس نے مرتبہ وہم بین حق تعالیٰ کی صنعت ہے بات و تقر رپیدا کیا ہے اور جو نقس اسم الین کا ظہور ہے جیے کہ آئحضرت علیہ کی پیدائش میں گزر چکا ہے۔ اس کاامکان صفات اضافی کے امکان کی قتم ہے ہے اور اس کا وجود ہی ان صفات کی وجود کی طرح مرتبہ نفس اسم الین کا ظہور ہے۔ جیے کہ تخضرت علیہ کی پیدائش آتا۔ جو نفس اسم الین کا ظہور ہو۔ مگر قر آن مجید کہ وہ بھی نفس اسم الین کا ظہور ہو۔ جی کہ تبیہ ذکر ہو چکا ہے۔ حاصل کلام یہ ہے کہ ظہور قر آنی کا منشاء صفات حقیقیہ بین اور اس کو حادث و تخلوق۔ لیکن کعبہ چکا ہے۔ حاصل کلام یہ ہے کہ ظہور قر آنی کا منشاء صفات حقیقیہ بین اور اس کو حادث و تخلوق۔ لیکن کعبہ حالیہ ان ہر دو ظہور اسمی ہے بھی زیادہ مجیب ہے۔ وہاں صور توں اور شکلوں کے لباس کے بغیر منتی تنز بہی کا ظہور ہے۔ کیونکہ کعبہ جو خلائی کا مبحود الیہ ہے۔ بھر، ڈھیلے، چھت اور یواروں ہے مر اور نہیں ہے۔ بی کہ کہ کہ بار صور توں اور شکلوں کے لباس کے بغیر معنی تنز بہی کا ظہور ہے۔ کیونکہ کعبہ جو خلائی کا مبحود الیہ ہے۔ بھر، ڈھیلے، چھت اور یواروں ہے مر اور نہیں ہے۔ بور کا منظاء ہوں ظہور ہے۔ لیکن اس کی کوئی صور ت نہیں۔

واضح ہوکہ اس دولت خاصہ محمدی میں اگرچہ کوئی دوسر اشریک نہیں۔ لیکن اس قدر معلوم کرتا ہے کہ آنخضرت کی تخلیق و تکمیل کے بعد آنخضرت کی دولت خاصہ سے بچھ بقیہ رہ گیا تھا۔ کیونکہ کریموں کی دولت ضیافت کے دستر خوان میں زیادتی لازم ہے۔ تاکہ پس خوردہ خاد موں کے نصیب ہو۔ غرض وہ بقیہ آنخضرت کی امت کے دولتمندوں میں سے ایک کو پس خوردہ کے طور پر عطافر مایا ہے اور اس کو خمیر مایا بناکر اس کے وجود اور ذات کو اس سے گوندھا ہے اور آنخضرت علیا ہے کی تبعیت اور وراثت کے طور پر آنخضرت کی دولت خاصہ میں شریک کیا ہے۔ ع

> بر کریمال کارہا دشوار نیست ترجمہ ع کریموں پر نہیں مشکل کوئی کام

یہ بقیہ حضرت آدم کی اس بقیہ طینت کی طرح ہے۔جودرخ خرماکو نصیب ہواہے جیسے کہ آنخضرت نے فرمایا ہے۔اکومُوْا عَمَّمَکُمُ النَّخُلَةَ فَالِنَّهَا خُلِقَتْ مِنْ بَقِیَّةِ طِیْنَةِ ادَمَ (اپی پھو پھی تخله کی عزت کرو۔ کیونکہ وہ حضرت آدم کی بقیہ طینت سے پیدائی گئے ہے) ہاں پچ ہے۔ع

وَلِلاَرْضِ مِنْ گاسِ الْكِوَامِ نَصِيْبِ" ترجمہ ع ہے كاسة كريم ميں حصہ زمين كا

سوال: - حضرت محی الدین ابن عربی قدس سره اور اس کے تابعین نے حقیقت محمدی کو حضرت اجمال علم سے تعبیر کیا ہے اور اس کو تعین اول کہا ہے اور مجلی ذات جانا ہے اور اس کے اوپر مرتبہ لا تعین ثابت کیا ہے۔ جو مرتبہ حضرت ذات بحت ہے اور تم نے اس کو قتم علم اور صفات اضافیہ میں واخل کیا ہے۔ جو صفات حقیقیہ سے نیچے ہیں۔ اس کی وجہ کیا ہے۔

جواب: - شخ محی الدین قدس سرہ فارج میں ذات احدیت مجردہ کے سوا پچھ موجود نہیں جانتااور صفات کا وجود اگر چہ حقیقیہ ہوں۔ علم کے سوا ٹابت نہیں کر تا۔ ای واسطے اس کے نزدیک تعین اول علم جملی ہے اور ثبوت بعد ازاں متصور ہو تا ہے۔ اس لئے کہ ان کا ثبوت علم کی فرع ہے۔ کیونکہ علم ہملی ہے اور ثبام کمالات کا جامع کے سواان کا ثبوت نہیں جانتا۔ پس اس کے نزدیک علم سب سے اسبق ہے اور تمام کمالات کا جامع ہے۔ فقیر کے نزویک جو پچھ کمشوف ہوا ہے۔ یہ ہے کہ صفات حقیقیہ ثمانیہ ذات واجب تعالیٰ کی طرح فارج میں موجود ہیں۔ اگر پچھ تفاوت ہے۔ تو مرکزیت اور غیر مرکزیت کے اعتبار سے ہے۔ چینے کہ گزر چکا ہے۔ یہ قول علماء اہل سنت وجماعت شکر اللہ تعالیٰ سعیم کے عقائد کے موافق ہے۔ جو فرماتے ہیں۔ کہ صفات کا وجود ذات تعالیٰ کے وجود پر زائد ہے۔ اس صورت میں علم جملی کو تعین اول کہنا ہے معنی ہے۔ بلکہ تعین کا اطلاق کرنا گنجائش نہیں رکھتا۔ کیونکہ تمام صفات میں سے اسبق اور اول صفت میا تھی کہ ویت ہے۔ جس کے تابع صفت علم ہے۔ علم کو اس پر سبقت دینانا ممکن ہے۔ خاص کر جبکہ علم کے ساتھ کوئی قید بھی گی ہو۔ وہ مطلق علم سے بھی بہت نیچے اور اضافات میں داخل ہے۔ جسے کہ گزر حکا۔ ہاں اگر علم جملی کو علم کا تعین اول کہیں تو ہو سکتا ہے۔ کیونکہ اس کا تعین ٹائی علم تفصیلی ہے۔

سوال: - شیخ محی الدین قدس سره نے جو علم جملی کو حقیقت محمدی کہا ہے اور اس عالم عضری کو اس کا ظہور جانا ہے۔ اس کی مراد نفس اسم کا ظہور ہے۔ جیسے کہ تم نے کہا ہے یا اس اسم کی صورت کا ظہور ہے

جیے کہ تمام ممکنات میں ہے۔

جواب: - صورت اسم کا ظہور ہے۔ کیونکہ تعین اول شخ قدس سرہ کے نزدیک تعین علمی ہے اس لئے کہ اس نے پہلے دونوں تعینوں کو تعین علمی کہا ہے اور آخر کے متینوں تعینوں کو تعین خارجی فرمایا ہے تعین علمی شان العلم کی صورت ہے۔ جس کو اس نے خارج میں عین ذات کہا ہے اور علم میں اس کی صورت کو ثابت کیا ہے اور اس صورت علمی نے جو حقیقت محری میں طہور کیا ہے۔ غرض شخ کے نزدیک جہاں کہیں ظہور ہے۔ صورت علمیہ کا ظہور ہے۔ خواہ

صفات واجبی جل شانہ ہوں۔ کیونکہ اس کے نزدیک علم کے سوا صفات کا شبوت نہیں اور خارج میں سوائے ذات بحت کے کچھ بھی اس کے نزدیک موجود نہیں۔

سوال: -اس مرتبہ میں علم وعالم ومعلوم کا اتحاد ہے۔ جس کا حاصل علم حضور ہے۔ پس اسم کی صورت کی بھی وہاں گنجائش نہ ہوگی۔ کیونکہ علم حصولی میں صورت کی بھی وہاں گنجائش نہ ہوگی۔ کیونکہ علم حصولی میں صورت کا حصول ہے اور علم حضوری میں نفس معلوم حاضر ہے نہ کہ معلوم کی صورت۔

جواب: - وہ مرتبہ ذات بحت کامرتبہ نہیں ہے۔ اس واسطے اس کو تعین و تنزل کہاہے پی خارج میں موجود نہ ہو گااور جب خارج میں موجود نہ ہوا۔ تو ثبوت علمی سے اس کو چارہ نہیں اور اس واسطے اس کو تعین علمی کہا ہے۔ کہ ثبوت علمی کے لئے معلوم کی صورت کا ہو ناضر وری ہے اس بیان سے لازم آیا۔

کہ علم حضوری میں نفس معلوم کے حاضر ہونے کے باوجود معلوم کی صورت بھی ثابت ہے۔ کیونکہ نفس معلوم خالص طور پر حاضر نہیں ہے۔ بلکہ ایک اعتبار نے اس میں راہ پایا ہے۔ جو اس کو نفس سے صورت میں لایا ہے۔ لیکن ہر شخص کا فہم اس دفت تک نہیں پہنچا اور جب تک ذات بحت جل شانہ سے بچونی وصول کے ساتھ واصل نہ ہوں تب تک اس دقیقہ کو نہیں پا سے۔ سجان اللہ! مجھ درماندہ اور بسماندہ فقیر میں کہاں طاقت ہے۔ کہ حضرت خاتم الرسل کی بعثت سے ہزار سال کے بعد انبیاء اولوالعزم علیم الصلوۃ والسلام کے اس ارومعارف کی نبیت گفتگو کروں اور معاد کے دامن میں آگر مبدء کے کمالات کے د قائن بیان کروں۔

ابيات

سزدگر بگذرانم سرز افلاک کند از لطف برمن قطرہ باری چو سبزہ شکر لطفش کے تو انم ولے چوں شہ مرا برداشت از خاک 'ن آل خاکم کہ ابر نو بہاری اگر بررو کد از تن صد زبانم

زجمه-ابيات

ہے لائق ہو فلک سے اونچا پایا کرے جس پر کرم سے قطرہ باری نہ شکر اس کا بھی مجھ سے عیاں ہو

مجھے جب خاک سے شہ نے اٹھایا میں ہوں وہ خاک ابر نوبہاری اگر ہر بال میں میری زباں ہو

الْحَمْدُ لِلْهِ الَّذِیْ هَدَانَا لِهِذَا وَمَا کُنَّا لِنَهْتَدِی لَوْلَا اَنْ هَدَانَا اللَّهُ لَقَدَ جَاءَتُ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ (الله تعالیٰ کی حمہ ہے۔ جس نے ہم کوہدایت دی اور اگر وہ ہدایت ند دیتا۔ تو ہم بھی ہدایت نہ پاتے۔ بیشک مارے رب کے رسول حق امر لائے ہیں) دل تو چاہتا تھا کہ اس صباحت وملاحت کا کچھ حال بیان

کروں۔ جس کی نبعت عدیث نبوی میں آیا ہے۔آجی یُوسُفُ اَصْبَحُ وَ آفَا اَمْلَحُ (میر ابھائی یوسف صباحت والا تھااور میں ملاحت والاہوں) اور اس بارہ میں رمز واشارہ ہے گفتگو کروں کین دیکھا کہ رمز واشارہ مقصود کے اداکر نے میں قاصر ہے اور سننے والے اس کے سجھنے سے عاجز ہیں۔ قر آن کے حروف مقطعات سب کے سب ان حقائق احوال اور و قائق اسرار کے رموز واشارات ہیں۔ جو محب و محبوب کے در میان خابت ہیں۔ لین کون ہے۔ جوان کو معلوم کر سکے۔ علاء را تخین جو عبیب رب العالمین کے فاد موں اور غلاموں کا تھم رکھتے ہیں۔ فاد موں کے لئے جائز ہے کہ ان کو مخدوم کے بعض خفید اسرار پر فاد موں اور غلاموں کا تھم کر کھتے ہیں۔ فاد موں کے لئے جائز ہے کہ ان کو مخدوم کے بعض خفید اسرار پر اطلاع ہو۔ بلکہ ہو سکتا ہے۔ کہ مخدوم کی جعیت کے باعث فادم کے ساتھ معاملات بیان کریں اور پس خوردہ کھانے والے کی طرح مخدوم کی دولت فاصہ میں شریک ہو۔ لین اگر وہ ان اسرار اور کی میں بیان کریں اور پس کرے۔ تو خیا تی ہو تا ہے اور اپ ہر برہ نے کر باد کر تا ہے اور قطع البُلمُونُم جو حضرت ابو ہر برہ نے فرمایا ہے۔ اس کے حق میں صادق آتا ہے۔ ویُصِیفُ صَدُرِی وَ لَا یَنطَلِقُ لِسَانی (میر اسینہ تک اور میر کا زبان بند ہو جاتی ہے) اس کا فقد وقت ہے۔ ویگنا اغفر کُنا دَنُوبُنا وَ اِسْ اَفْنَ فِی اَمْرِنا وَ بَیْتُ الْور میں کہ خاب کہ اور کافر اور کام میں زیاد تیوں کو بخش اور ہمارے والمُتوبُن مَنابَعَة الْمُصْطَفَی عَلَیْهُ وَ عَلَی اللهِ وَ اَصْحَابِهِ الْبُورُ وَ النَّقَی (سلام ہو آپ پر اور ان تمام پر وَ الْمَتَابِ اللهِ وَ اَسْدَابِ الْبُورُ وَ النَّقَی (سلام ہو آپ پر اور ان تمام پر وَ الْمَتَابِ وَ الْمَتَابُ وَ الْمَتَابُ وَ الْمَتَابُ وَ الْمَابُ وَ اللّٰہ وَ مَالَ مِی مِن اللّٰہ وَ مَالَ مِی وَ اللّٰہ وَ اللّ

## مكتوب ١٠١

فلاسفہ کے مذاق کے موافق آیات قرآنی کی تاویل و تفییر کرنے سے منع کرنے کے بیان میں شخ عبداللہ کی طرف صادر فرمایاہے:-

سلمکم الله تعالی و عافا کم عن البکیات (الله تعالی آپ کو آفات وبلیات سے سلامتی وعافیت بخشے) کتاب تیمر قالر حلن جو آپ نے بھیجی تھی۔اس کو بعض مقامات سے مطالعہ کر کے واپس بھیج دیا ہے۔اس کتاب کا مصنف فلاسفہ کے فد بہ کی طرف بہت میلان رکھتا ہے اور نزدیک ہے کہ علماء کو انبیاء علیم الصلوة والسلام کے برابر کر دے سورہ بودکی ایک آیت نظر آئی جس کا بیان اس نے علماء کو انبیاء علیم الصلوة والسلام کے طرز کے برخلاف ہے اور علماء وانبیاء کماء کے قول کو باہم برابر کیا ہے اور اس آیت کریمہ میں اس طرح کہا ہے کہ اُولِنِّکَ الَّذِیْنَ لَیْسَ لَهُمْ فِیْ اللهٰ خِورَةِ اِلّا النّادُ بِاتِقَاقِ الْاَنْسِیَاءِ وَالْحُکماءِ اِلّا النّادُ الْحِسِیُّ اَوِالْعَقَلِیُّ (بید وہ لوگ ہیں۔ جن کا آخرت میں سوائے آگ کے کوئی حصہ نہیں۔انبیاء کے انفاق سے آگ سے مراد آگ حی ہے اور حکما

کے اتفاق ہے آگ عقلی) انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کے اجماع کے باوجود حکماء کے اجماع کی کیا گنجائش ہو۔ ہے اور عذاب آخرت میں ان کے قول کا کیا اعتبار ہے۔ خاص کر جبکہ انبیاء کے قول کے مخالف ہو۔ فلاسفہ جو عذاب عقلی ثابت کرتے ہیں اس سے عذاب حسی کا رفع کرنا مقصود ہے۔ جس کے جُوت پر انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کا اجماع ہے۔ اس طرح اور بھی کئی جگہ آیات قرآنی کو حکماء کے مذاق کے موافق بیان کرتا ہے۔ اگرچہ مذہب ملیین (اہل سنت کے مذہب) کے مخالف ہی ہویاد رہے کہ اس کتاب کا مطالعہ پوشیدہ اور ظاہری ضرووں سے خالی نہیں۔ چونکہ اس امر کا اظہار ضروری تھا اس لئے چند کمہات لکھ کر آپ کو تکلیف دی گئی۔ والسلام

## مكتوب ١٠٢

مجامده اور گوشه نشینی اور طالبان حق کی تربیت کی ترغیب میں جناب میر محمد نعمان کی طرف صادر فرمایا ہے:-

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى (الله تعالى كيلي حدب اوراس ك بركزيده بندوں پر سلام ہو) ہر حال میں اللہ تعالیٰ کی حمد اور اس کا حسان ہے ان حدود کے فقر اکے احوال واوضاع حرك لائق ہيں۔ مت گزرى ہے كہ آپ نے اسے احوال خير مال كى اطلاع نہيں دى۔ اميد ہے كہ آپ نے اپنی حالت کو بدل لیا ہو گااور ستی کو چھوڑ کر عمل کے دریے ہوگئے ہوں گے اور فراغت کو ترک کر کے مجاہدہ کی طرف توجہ کی ہوگی۔اب کا شتکاری کرنے اور نیج بونے کاوقت ہے۔صرف کھانے اور سورہے کاموسم نہیں۔ آدھی رات سونے کے لئے مقرر کریں اور آدھی رات طاعت وعبادت کے لئے۔اگراس قدر ہمت نہ ہو سکے۔ تورات کا تیسر احصہ جو نصف سے سدس لیخی چھٹے جھے تک ہے۔ ہمیشہ جاگتے رہیں اور کوشش کریں۔ کہ اس دولت کے دوام حصول میں فتورنہ پڑے۔ خلق کے ساتھ ای قدر اختلاط وانبساط رکھیں۔ کہ ان کے حقوق ادا ہو سکیں۔ اَلصُّرُوْرَةَ تُقَدَّرُ بِقَدرِهَا (ضرورت اندازہ کے موافق ہوتی ہے) قدر حاجت سے زیادہ خلق کے ساتھ انبساط رکھنا فضول ہے اور لا یعنی میں داخل ہے۔ بسااو قات بڑے بڑے ضرراس پر متر تب ہوتے ہیں اور شریعت وطریقت کے ممنوعات امور میں داخل ہو تاہے۔وہ شخ جو مریدوں کے ساتھ حدے زیادہ ابنساط رکھتاہے۔وہ مریدوں کوارادت سے نکالتااوران کی طلب میں فتورڈالتا ہے۔ نَعُوْ ذُبِاللَّهِ مِنْ ذَلِكَ اس امر کی برائی کواچھی معلوم كريں اور طالبوں کے ساتھ اس قتم کاسلوک کریں۔جوان کی الفت وانس کا سبب ہو۔نہ کہ نفرت وبریگا تھی کا موجب خلق سے تنہائی اور گوشہ نشینی بھی ضروری ہے۔ کیونکہ حاجت سے زیادہ ان کے ساتھ آشنائی ر کھناز ہر قاتل ہے۔اللہ تعالیٰ کی توفق ہے آپ کو یہ بات بری آسانی سے میسر ہے۔ار باب ابتلا یعنی بلا

وامتحان میں بھینے ہوئے جو گ جو ہمیشہ اہل تفرقہ کے ساتھ جمع رہتے ہیں اور اس بلامیں مبتلا ہیں۔وہ کیا کر سکتے ہیں۔ آپ اس نعمت کی قدر جانیں اور اس کے موافق عمل کریں اور طالبوں کے حال سے بخوبی خبر دارر ہیں اور ظاہر وباطن میں ان کی تربیت کی طرف متوجہ رہیں۔زیادہ کیا لکھا جائے۔

### مكتوب ١٠٣

قصوراحوال پرتربیت کرنے اور پیمیل و کمال کے حاصل کرنے پر ترغیب دیے کے بیان میں شیخ حمیداحمدی کی طرف صادر فرمایاہے:-

المحملة لِلهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيك حمر ہے اور اس كے برگزيده بندوں پرسلام ہو) برادرم عزیز شخ حميد كاملتوب شريف پہنچا۔ اس نے بہت خوش وقت كيا۔ يہ كس قدر اعلى نعمت ہے۔ كه اس قتم كے فقتہ وفساد كے زمانه ميں لوگ ايك شخص كى صحبت ميں جائيں اور ان كو خدا تعالى كى پاك بارگاہ كى طرف عبر د ہو جائيں اور تعالى كى پاك بارگاہ كى طرف عبر بيدا ہو اور ان كے دل ماسوى الله كى طرف سے سرد ہو جائيں اور باوجو داس امر كے وہ برادر عزيزاس دولت پر مغرور نہ ہواور اپ كام سے فارغ نہ ہو۔ مثل مشہور ہے كہ ہوز د بلى دور است (ابھى دلى دور ہے) معلوم نہيں كه سوميں سے ايك نے انجام كو پايا ہو۔ يہ احوال جو طالبوں كو ابتداء ميں ظاہر ہوتے ہيں اور ذوق ولذت بخشے ہيں۔ اس طرح ہيں جس طرح بچوں كو الف با سکھاتے ہيں۔ اصل معاملہ يہ ہے كہ خجى سے مولویت حاصل كريں اور ذوق ولذت سے ولايت خاصه سکھاتے ہيں۔ اصل معاملہ يہ ہے كہ خجى سے مولویت حاصل كريں اور ذوق ولذت سے ولايت خاصه كے درجہ تك پہنچ جائيں۔ بيت

ہنوز ایوان استغنا بلند است مرا فکر رسیدن ناپسند است ترجمہ۔بیت

بہت اونچا ہے استغنا کا ایواں نہ کرکوشش وہاں چڑھنے کی اے جال چاہئے کہ اپنی او قات کو آباد رکھیں او ظاہر وباطن میں شریعت وطریقت کے ساتھ آراستہ رہیں۔ دوسر ہے کی شکیل اپنے کمال کی شاخ ہے۔جو ولایت خاصہ کا درجہ ہے۔ لیکن جب آپ کی صحبت میں طالبوں کو رشد وہدایت پیدا ہو اور احوال و مواجید ظاہر ہوں۔ اگرچہ فناء وبقاء کی حد تک نہ پہنچیں۔ تو یہ بھی غنیمت ہے اواس زمانہ میں سرخ گندھک کا حکم رکھتا ہے۔ اس کو بھی کرتے ہیں۔ لیکن استخاروں اور توجبوں کے بعد جس کسی کو طریقہ کی تعلیم دیں۔ مناسب بلکہ لازم ہے اور اس امر سے ڈرتے اور خوف کرتے رہیں۔ ایسانہ ہو کہ اس راہ سے آپ پر شیطان کا غلبہ ظاہر ہو۔ اَعَاذَنَا اللّٰهُ سُبْحَانَهُ مِن شَوّہ (اللّٰہ تعالیٰ ہم کو اس کے شر سے بچاہے) وہ شار و تعداد جو آپ کو کہی گئی تھی۔ اگر آپ نے پوری کرلی ہے۔ تواس سے دگئی تعداد پر عمل کریں اور پھر خبر کریں تاکہ حال کے مناسب اطلاع دی جائے۔

انشاء الله تعالی ان یاروں کو کہ جن کا تعلق آپ کے ساتھ ہے۔ دعا پہنچائیں۔ صحفہ شریفہ جوسیدیکی نے لکھاتھا پہنچا۔ اللہ تعالی کیلئے حمر ہے۔ کہ ایسے زمانہ میں کہ قیامت کا کمال قرب رکھتا ہے۔ جیسے کہ حدیث میں آیا ہے۔ کہ تقُوٰہُ السَّاعَةُ عَلی اَشُو اَلِ النَّاسِ (قیامت برے لوگوں پر قائم ہوگی) لوگوں کے دل حق تعالیٰ کی طرف کھے ہوئے ہیں اور اس درگاہ پاک کے شوقین اور فریفتہ ہیں۔ دوستوں سے کے دل حق تعالیٰ کی طرف کھے ہوئے ہیں اور اس درگاہ پاک کے شوقین اور فریفتہ ہیں۔ دوستوں سے عائب اند دعا کی تو قع اور سلامتی خاتمہ کی امید ہے۔ رَبَّنا اَنْہِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَ اغْفِرُ لَنَا إِنَّكَ عَلیٰ مُلِ شَیْءِ قَدِیْرٌ (یا اللہ تو ہمارے نور کو کامل کر اور ہم کو بخش۔ بیشک تو ہم شے پر قادر ہے)

#### مكتوب ١٠٤

بعض مراتب تک پہنچنے کی خوشنجری میں حضرات ذوالبر کات حضرت خواجہ محمد سعیلاً وحضرت خواجہ محمد معصوم کی طرف صادر نرماین :-

الُحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالَٰ كِيا عَمَدَ اوراس كے برگزيده بندول پر سلام ہو) مدت گزری ہے کہ فرزندان گرای نے اپنے ظاہری وباطنی احوال کی نبست کچھ نہیں لکھا۔ شائد دیر یک جدار ہے کے باعث مجھ دورا فادہ کو بھول گئے ہو۔ ہم بھی ارتم الراجمین رکھتے ہیں۔ آیت کریمہ اَلیْسُ اللّٰهُ بِکَافِ عَبْدَهُ (کیاالله تعالی اپنے بندہ کو کافی نہیں) نام ادغریوں کو تعلی بخت والی ہے۔ عجب معاملہ ہے۔ کہ تنہاری اس قدر ناپروائی کے باوجود ہمیشہ دل تنہارے احوال کی طرف متوجہ ہواور تنہارے کمال کاخواہاں ہے۔ کل ضح کی نماز کے بعد مجلس سکوت یعنی مراقبہ و فاموشی کے وقت ظاہر ہوا۔ کہ وہ فلعت ہو میں نے پہنی ہوئی تھی۔ مجھ سے دور ہوگئی اور بجائے اس کے اور فلعت مجھے پہنائی گئی۔ ول میں آیا کہ یہ فلعت زائلہ کی کو دیتے ہیں یا نہیں۔ مجھے یہ آرزو ہوئی۔ کہ اگر یہ فلعت زائلہ میرے فرزند کو محموم کو دیدیں تو بہتر ہے۔ ایک لحمہ کے بعد دیکھا کہ میرے فرزند کو مرحمت فرمائی گئی ہے اور وہ فلعت سب کی سب اس کو پہنائی گئی ہے۔ یہ فلعت زائلہ معاملہ قبومیت سے مراد ہے۔ جو تربیت و شکیل سے تعلق رکھا ہے اور اس عوصہ مجتمعہ میں ار تباط کا باعث ہے۔ اس ضلعت جدیدہ کا معاملہ جب انجام تک بہنے جائے گا اور ضلع کی مستحق ہو جائے گی۔ تو امید ہے کہ کمال کرم سے فرزند عزیز کواس دولت کا متحق معلوم کر تاہے اور اس کو سے بی سوال کر تاہے اور قبولیت کا اثر پاتا ہے اور فرزند عزیز کواس دولت کا متحق معلوم کر تاہے۔ ع

بر کریمال کارہا و شوار نیست ترجمہ ے کریموں پر نہیں مشکل کوئی کام استعداد بھی اس کی دی ہوئی ہے۔ بیت

# نیاور دم از خانه چیز کنخت تودادی مهمه چیز و من چیز تنت

نہیں لایا میں کچھ بھی انے گرے جھے سب کچھ ملاہے تیرے درے الله تعالى فرماتا إلى مَلُوا ال دَاوُدَ شُكُرًا وَقَلِيل مِنْ عِبَادِي الشَّكُورُ (اع آل داؤد عمل كروا ور شکر بجالاؤ۔ میرے بندے شکر گزار تھوڑے ہی ہیں) تم جانتے ہی ہو کہ شکرے مرادیہ ہے کہ بندہ اسے ظاہری باطنی اعضاء وجوارح وقوی کو جس جس غرض کے لئے خدا تعالی نے عطا فرمایا ہے۔ان مين صرف كرب \_ كيونكداً كريدنه موت\_ توشكر بهي حاصل ندموتا \_ وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ الْمُوفِقُ (الله تعالی توفیق دینے والا ہے)اس قتم کے علوم پوشیدہ اسرار میں سے ہیں۔اگرچہ صرفہ کے ساتھ کھے جاتے ہیں۔ لیکن پھر بھی ان کاپوشیدہ رکھناضروری ہے تاکہ لوگ فتنہ میں نہ پڑجائیں۔ دوسرے یہ کہ وہ مشكل جو درييش متى۔شاكدوہ معاملہ عالم مثال ميں تھا۔ان دنوں ميں وہ بھي عل ہو گئي ہے اور كوئي پوشیدگی نہیں رہی۔شایداس امر میں خواجہ معین الدینؓ کی روحانیت کا بھی دخل ہوگا۔ نجد معصوم بھی شايداس مشكل كودل ميس ركهنا موگا-والسلام

مكتوب ١٠٥

سنت کے زندہ کرنے اور بدعت سے ڈرانے کے بیان میں شیخ حسن بر کی کی طرف اس كاس خط كے جواب ميں جواس نے اپنے احوال كے بيان ميں كھا تھاصادر فرمايا ہے:-ٱلْحَمْدُ لِلهِ وَسَكَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيليح حمر اوراس كر بركزيده بندول پر سلام ہو) برادرم عزیز شخ حسن (کہ خدااس کاانجام اچھاکرے) کا صحیفہ شریفہ پہنچا۔ بہت خوش کیا۔ان علوم ومعارفت کے مطالعہ سے جواس میں لکھے تھے نہایت ہی خوشی حاصل ہو کی۔اللہ تعالیٰ کیلئے حدے کہ کتاب وسنت کے مطابق اور فرقہ ناجیہ کے عقائد کے موافق تمام علوم سیجے اور معارف صادق ہیں۔اللہ تعالیٰ آپ کواستقامت بخشے اور اعلیٰ اور بلند مقاصد تک پہنچائے۔ آپ نے بدعتوں کے دور کرنے کی نسبت کچھ حال لکھا تھا۔ یہ کیسی اعلیٰ نعمت ہے۔ کہ اس بدعتوں کی تاریکی ہے بھرے ہوئے زمانہ میں حق تعالیٰ کسی صاحب دولت کویہ توفیق دیدے کہ بدعتوں میں ہے کسی بدعت کود ور کرے اور سنتوں میں ہے کسی سنت کوزندہ کرے۔ صحیح احادیث میں آیا ہے۔ کہ جو شخص سنت کو زندہ کرے۔ بعد ازاں کہ اس کاعلم دور ہوچکا ہو۔اس مخص کے لئے سوشہید کا ثواب ہے۔اس مضمون ے اس کاکام کی بزرگی معلوم کریں۔لیکن اس بات کو بھی مد نظر رکھیں کہ بیدامر فتنہ کے بیدار کرنے تک نہ بہنچ اور ایک نیکی بہت سی برائیوں کے اظہار کا باعث نہ ہو۔ کیونکہ آخیر زمانہ ہے اور ضعف

اسلام کاوقت ہے۔وہرسالہ جو آپ نے بھیجاتھا۔اس کے مطالعہ سے بھی بہت خوشی ہوئی۔اللہ تعالیٰ كيلے حرب- كه يه علوم فقير كے علوم كے موافق اور كشف كے مطابق بين اور آپ كى نظر بہت بلند ہے۔ آپ کے اس خط کو جس میں آپ کے حالات اور بعض علوم کے استفسار ورج تھے۔ براورم محر ہاشم کشمی کے سپر دکیا تھا۔ تاکہ جواب لکھنے کے وقت حاضر کر دے۔اتفا قاُوہ خط اس سے گم ہو گیا۔اس لئے تفصیل دار جوابوں کے لکھنے میں توقف واقع ہوا۔ جس قدر دل میں یاد رہ گیا تھا۔ اس کاجواب لکھا گیاہے۔خلاصہ بیکہ احوال پندیدہ ہیں اور علوم تھیج دوسرے بیک گزارش ہے کہ مغفرت پناہ مولانا احمد کے فرز ندوں کی تعلیم و تربیت میں بہت کو شش بجالا کیں اور ظاہری و باطنی آواب کے ساتھ آراستہ ہونے کے ہدایت کریں۔ تمام مخلص یاروں بلکہ وہاں کے تمام مسلمانوں کو شریعت کی متابعت اور سنت کے بجالانے کی رہنمائی کریں اور بدعتوں کے اختیار کرنے سے ڈرائیں۔ وَاللَّهُ سُبْحَالَهُ الْمُوفِقُ (الله تعالى توفيق دين والاع) خواجه محمد باشم في تيسرى جلد كے بعض مكتوبات كى نقل كرا كرآپ كى طرف بيجى ہے۔اس سے فائدہ اٹھائيں۔اس فقير كے او قات مختلف ہيں۔ بعض او قات علوم ومعارف کے لکھنے پربے اختیار رغبت پیدا ہو جاتی ہے اور بعض او قات حالا نکہ اسر ارغریبہ کا فادہ فرماتے ہیں۔ لکھنے سے اس قدر نفرت آتی ہے۔ کہ ہاتھ میں قلم پکڑنے کوجی نہیں جا ہتا۔ ای واسطے آپ کے آئے ہوئے خطول کے تفصیل وار جواب دینے میں فتور پڑجاتاہے اور تکلف سے بھی کچھ نہیں لکھ سکتا۔ باتی احوال حد کے لائق ہیں۔اللہ تعالیٰ کی عنایت سے لشکر کی ہمراہی ہے خلاصی ہو گئے۔ الله تعالی استقامت کے ساتھ رکھے۔وہاں کے سب یاروں کے لئے دعوات مخصوصہ ہیں۔والسلام

## مكتوب ١٠٦

اس واقعہ کے بیان میں کہ جس میں آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کودیکھا تھااور ان سے بہت اعلیٰ بشار تیں پائی تھیں۔ حضرت مخدوم زادگاں سلمہم اللہ تعالیٰ کی طرف صادر فرمایاہے:-

فرزندان گرامی کا صحیفہ شریفہ پہنچا۔اللہ تعالی کیلئے حمد ہے کہ صحت وعافیت سے ہیں۔ آج ایک تازہ معاملہ ظاہر ہوا ہے۔ جو لکھتا ہوں۔ آج شنبہ کی رات کو بادشاہی مجلس میں گیا تھا۔ایک پہر رات گزرے وہاں سے واپس آیا اور تین پارہ قرآن مجید حافظ سے سنا۔ دو پہر رات گزر چکی تھی۔ کہ نیند میسر ہوئی صبح کے حلقہ کے بعد چو نکہ رات کا تھکا ماندہ تھا۔ سو گیا۔ خواب میں دیکھتا ہوں کہ حضرت مسلم ہوئی صبح کے حلقہ کے بعد چو نکہ رات کا تھکا ماندہ تھا۔ سو گیا۔ خواب میں دیکھتا ہوں کہ حضرت رسالت پناہ علیات نے فقیر کے لئے اجازت نامہ لکھا ہے۔ جس طرح کہ مشائح کی عادت ہے۔ کہ اپنے خلفاء کے لئے لکھتے ہیں اور فقیر کے مخلص یاروں میں سے ایک یار بھی اس معاملہ میں ہمراہ ہے۔اس اثنا

میں ظاہر ہوا۔ کہ اس اجازت نامہ کے اجرامیں سے تھوڑ اسافتور ہے۔ اس فتور کی خاص وجہ بھی ای وقت معلوم ہو گئی۔وہ یار جو اس خدمت کا پیش کار ہے۔ دوبارہ اس اجازت نامہ کو آنخضرت علیہ کی خدمت میں لے گیااور آنخضرت نے اس اجازت نامہ کی پشت پر دوسر ااجازت نامہ لکھایا لکھوایا۔ یہ تشخیص نہیں ہوا۔ لیکن آنخضرت کی نبیت معلوم ہے۔ کہ لکھنے کے بعد اپنی مہرسے مزین فرمایا ہے۔ اس اجازت نامہ کامضمون میہ ہے۔ کہ دنیا کے اجازت نامہ کے عوض آخرت کا اجازت نامہ دیا ہے اور مقام شفاعت میں نصیب وحصہ عطافر مایا ہے اور کاغذ بھی بہت لمباہے اور اس میں سطریں بہت سی لکھی ہیں۔ میں اس یارے یو چھتا ہوں۔ کہ پہلاا جازت نامہ کیسا ہے اور دوسر اا جازت نامہ جو لکھا ہے وہ کو نسا ہے۔ میں اس وقت معلوم کر تا ہوں۔ کہ میں اور آنخضرت باہم ایک ہی جگہ میں ہیں اور باپ بیٹے کی طرح زندگی بسر کرتے ہیں اور آنخضرت علیہ اور ان کے اہل بیت مجھ سے بیگانے نہیں ہیں۔ میں اس کاغذ کولپیٹ کر اور اینے ہاتھ پر رکھ کر محرم فرزندوں کی طرح ان کے حرم شریف میں داخل ہوا ہوں۔امہات المومنین مومنوں کی ماؤں میں سے بڑی ماں (حضرت خدیجة الكبرى) مجھے أتخضرت کے حضور میں بعض بعض خدمات بوے اہتمام سے فرماتی ہیں اور کہتی ہیں۔ کہ میں تیراا تظار کرتی تھی۔اس طرح اس طرح کرناچاہئے۔ای اثنامیں افاقہ ہو گیا۔ یہ بات دل سے دور ہو گئی۔ کہ اس فتور کی وجہ کیا تھی۔جو معلوم ہوتی تھی۔جوںجوں آنکھ تھلتی جاتی تھی۔اس واقع کی خصوصیتیں دل سے نکتی جاتی تھیں۔تم کویاد ہو کہ میں اس بارہ میں پہلے بھی یہ بات کہا کر تا تھا۔ کہ یہ بلند نسبت عجیب ہے کہ اپنے انداز کے موافق ظہور نہیں کرتی۔ یہ بات ہر گزول میں نہ آتی تھی۔ کہ اس کا ظہور ظاہراً آخرت کے لئے ذخیرہ رکھا ہے۔ جس کا نغم البدل میسر ہو گا۔ اس واقعہ سے ان تردوات سے تشفی حاصل ہوئی۔ قیامت قریب ہے اور ظلمتوں کے گھٹائیں چھا رہی ہیں۔ کہاں خیریت اور کجا نورانیت۔شاید حضرت مہدی علیہ الر ضوان خلافت ظاہر کی تائیدیا کر اس کورواج دیں گے اور اس نعت کے شکریہ میں آج فرمایا ہے۔ کہ فتم قتم کے کھانے آنخضرت علی روحانیت کے لئے لکائیں اور شادی کی مجلس لگائیں۔اس متوب کے اٹھانے کے والے بھی شایدان کھانوں میں سے تناول فرمائیں گے۔ دوسری میہ ہے۔ کہ ایک مکتوب میں ایک واقعہ کے بیان میں لکھا تھا۔ کہ تبسرے یار کو نوكرى ميں قبول نه كيا۔ كچھ دير كے بعد ظاہر ہوا۔ كه محض كرم سے اس كو بھى قبول فرمايااور قبوليت ك آثار ظاهر موت للهِ الْحَمْدُ وَالْمِنَّةُ عَلَى ذَلِكَ وَعَلَى جَمِيْع نِعَمَانِهِ (ال نَمْت يربلك تمام نعتوں پراللہ تعالی کی حمد اور احسان ہے)ان دنوں میں معارف غریبہ اوعلوم عجیبہ ظاہر ہوئے ہیں۔ گویا وهورق مقررم قوم ہواہے اور ہرایک کامعاملہ جدا ظاہر ہواہے فرزنددور ہیں اور عمر کامعاملہ نزدیک

ہو تاجاتاہ۔ ویکصیں کیا ہو تاہے۔ اَلْحَیْرُ فِیمَا صَنعَ اللّهُ تَعَالَى (بہتر وہی ہے جواللہ تعالی کرے) کہتا ہول اور صبر کرتا ہول۔ رَبَّنَا ابْنا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيّی لَنَا مِنْ اَمْدِنَا رَشَدًا (یااللہ تواپ کہتا ہول اور میارے کام سے بھلائی نصیب کر) وَالسَّلامُ عَلَی مَنِ اتَّبَعَ الْهُدی (سلام ہواں مخض پرجس نے ہدات اختیاری)

## مكتوب ١٠٧

نبیت رابطه میں فتور آنے اور طاعات میں لذت نہ پانے کے سبب میں خواجہ محمد اشرف کی طرف صادر فرمایا ہے:-

حمد وصلوٰۃ اور تبلیٰۃ وعوات کے بعد گرارش ہے۔ کہ برادرم عزیز کا صحیفہ شریفہ پہنچا۔ اللہ تعالیٰ کی حمہ ہے کہ صحت وعافیت سے ہیں۔ آپ نے پوچھا تھا کہ کیا باعث ہے کہ نسبت رابطہ میں فتور آجاتا ہے۔ تو طاعات میں لذت نہیں پاتا۔ واضح ہو کرجوامر رابطہ کے فتور کا سبب ہے طاعات میں لذت کامانع بھی وہی ہے۔ تبھی قبض بھی اس فتور کا باعث ہوتی ہے اور بھی خطاو لغزش کے ہو جانے کے باعث کدورت طاری ہو جاتی ہے۔ پہلی وجہ نہ موم نہیں۔ بلکہ سلوک طریقہ کے لوازم سے ہے۔ دوسری وجہ کا تدارک تو بہ واستعفارے کرنا چاہئے۔ تاکہ اللہ تعالیٰ کے کرم سے اس کا اثر دور ہو جائے چو نکہ قبض اور کدورت کے درمیان تمیز بمشکل ہو سکتی ہے۔ اس واسطے ہر حال میں تو بہ واستعفار فائدہ مندہ۔ حق تعالیٰ استقامت عطافر مائے۔ والسلام

#### مكتوب ١٠٨

ان معاملات کے بیان میں جو اصل الاصل کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں اور یہ معرفت معنی سے منقول ہے۔ ملاطا ہر خادم کی طرف صادر فرمایا ہے: -

وہ معاملات جو اصل الاصل ہے تعلق رکھتے ہیں۔ دو قتم کے ہیں۔ ایک و ہیں۔ جن کو مثالی صور توںیا کی اورام کے طور پر وہاں ہے معلوم کر کھتے ہیں۔ یہ معاملہ اس وقت تک ہے جب تک ان مقامات میں سیر ہے جن کو عالم کے ساتھ مناسبت یا مشار کت ہے۔ خواہ وجہ واسم کے طور پر ہو۔ یہ سیر مقام رضا کے نہایت تک ہے۔ جب کی شخص کو مقام رضا ہے او پر سیر میسر ہو تا ہے۔ تو اس کو وہاں سے پچھ معلوم نہیں ہو تا۔ نہ ہی مثالی صور توں کے طور پر اور نہ کسی اور امر کے طور پر۔ اس وقت اس عارف کو مقامات فوق کے صرف حصول کا علم ہو تا ہے۔ بغیر اس بات کے کہ اس کو وہاں سے پچھ معلوم ہو۔ ان مقامات میں اسم نبوت ور سالت وغیرہ بھی بغیر مفقود ہے۔ میر اخیال ہے کہ اللہ تعالی کل کو دار خلد میں ان مقامات کا علم نصیب کرے گا۔ اس سیر کی نہایت مر تبہ مخصوص تک ہے۔ جو اس کل کو دار خلد میں ان مقامات کا علم نصیب کرے گا۔ اس سیر کی نہایت مر تبہ مخصوص تک ہے۔ جو اس

ك ارباب بربوشيده نبيس-والسلام-

مكتوب ١٠٩

اس بیان میں کہ عالم کا ایجاد مرتبہ وہم میں ہے۔ لیکن ایجاد کے استقرار و تعلق کے باعث نفس امری ہوگیا ہے اور اس بیان باعث نفس امری ہوگیا ہے اور کیرت بھی اور اس بیات کی تحقیق میں کہ باوجود میں کہ وحدت بھی نفس امری ہے اور کیڑت بھی اور اس بات کی تحقیق میں کہ باوجود ثبات واستقرار کے سالک کی فناء کیو نکر ہے۔ حضرت مخدوم زادہ خواجہ محمد معصوم سلمہ اللہ تعالی کی طرف صادر فرمایا ہے:۔

(بد مکتوب حوادث ایام کے باعث ناتمام رہاہے)مرتبہ وہم اس مرتبہ سے مرادہے جہال خمود بے بودے۔جس طرح کہ زید کی صورت جو آئینہ میں متوہم ہو۔ نمود بے بود ہے۔ کیونکہ آئینہ میں ہر گز کوئی صورت موجود نہیں۔اس میں صرف نمود وہمی ثابت ہے اور کشف صحیح اور شہود صادق سے ظاہر ہواہے۔ کہ حق تعالیٰ نے اپنی کمال قدرت سے عالم کو اس مرتبہ میں پیدا فرمایا ہے اور اپنی کامل صنعت ے محض نمود کو بود بخشاہ۔اس مرتبہ میں اگرچہ نمود بے بود ہے لیکن چو نکہ عالم اس مرتبہ میں مخلوق ہواہے اس لئے نمود بے بود ہو چکاہے۔ کیونکہ حق تعالیٰ کا پجاد بود و وجود کو ثبوت بخشنے والا ہے اور جب نمود بابود ہوا تو نفس امری ہو گیااور احکام و آثار صادقہ اس پر متر تب ہوئے میہ مرتبہ وہم مرتبہ علم و خارج سے الگ ہے۔ یہ مرتبہ وہم مرتبہ علم کی نبت مرتبہ خارج کے ساتھ زیادہ شاہت و مناسبت رکھتا ہے اور اس کا ثبوت خارجی ثبوت کی مانند ہے۔ بر خلاف ثبوت علمی کے کہ جس کو وجود ذہنی کہتے ہیں جو وجود خارجی کے مقابل ہے اور وہ ظہور بھی جو مرتبہ وہم میں ہے۔ ظہور خارجی کے ساتھ پوری پوری مشابہت رکھتا ہے۔ برخلاف مرتبہ علم کے کہ وہاں بطون و کمون ہے گویامر تبہ وہم میں مرتبہ خارج کا ظل ڈال کر اس میں عالم کو ایجاد فرمایا ہے اور وجود خارجی کے ظل سے عالم کو ظل خارج کے مرتبہ میں موجود کیاہے۔ پس نفس خارج میں ذات احدیت جل شانہ کے سوایچھ موجود نہیں اور ظل خارج میں ظل وجود کے ساتھ عالم باوجوداس قدر تعددو کثرت کے حق تعالیٰ کے ایجادے موجودہے۔ یعنی خارج میں نفس امر کثرت ہے۔ پس وحدت بھی نفس امری ہے اور کثرت بھی اور ہر ایک کا عتبار الگ الگ ے - وَلَا مَحْدُورَ فِيهِ (اس مِن كوئى دُر نہيں) جس طرح عالم كابيه خارج اور وجود ظلى ہے۔ اى طرح باقی تمام صفات یعنی حیات وعلم و قدرت وغیرہ بھی اس میں صفات واجبی جل شانہ کے ظلال ہیں۔ بلکہ نفس امرجو شوت عالم میں ثابت کیاجاتا ہے۔وہ بھی مرتبہ خارج کے نفس امر کاظل ہے۔بیت نیاوردم از خانه چیزے نخست تودادی ہمہ چیز و من چیز تست

رجريت

نہیں لایا میں کچھ بھی اپنے گھرے جھے سب کچھ ملاہے تیرے درسے اللہ تعالیٰ فرما تاہے۔اَکمْ تَرَالیٰ رَبِّكَ كَیْفَ مَدَّالظِّلُّ (کیا تو نے اپنے رب کو نہیں دیکھا کہ اس نے کس طرح سایہ دراز کیاہے)۔

موال تم نے اپنے رسالوں میں لکھا ہے کہ ظل جو پچھ رکھتا ہے۔ اپنے اصل ہے رکھتا ہے اور ظل اپنے اصل کا مرف امانت دار ہے اگر سالک مستعد سب پچھ خیر و کمال جوظلیت کے طور پر رکھتا ہے۔ یعنی وجود اور توابع وجود کے کمالات سب اپنے اصل کو دیدے اور اپنے آپ کو تمام کمالات سے خالی پائے تو فناءو نیستی سے متحقق ہوجائے گااور اس کا کوئی نام و نشان نہ رہے گا۔ اس کلام کا حاصل کیا ہے اور کمالات کواصل کی طرف دینے کے کیا معنی ہیں اور سالک کے ثبوت واستقر ارکے باوجود اس کو فناء و نیستی کس اعتمال ہے۔

جواب:اس فناکی مثال ایی ہے جیسے کی شخص نے عاریت کے کیڑے بہنے ہوں اور اس کو معلوم ہوکہ یہ کیڑے میرے اپنے نہیں ہیں بلکہ کی اور کے ہیں جو عاریت کے طور پر پہنے ہیں۔ جب یہ دید بہت ہی غالب آ جائے تو ہو سکتا ہے کہ باوجود کیڑے پہننے کے ان تمام کیڑوں کوان کے مانک کی طرف منسوب کرے اور اینے آپ کو برہند اور نظامعلوم کرے۔ حتی کہ اپنے برہند ہونے کے باعث ہمنشیغوں ہے شر مندگیا تھائے اور حیاء کے مارے اپنے آپ کو گوشہ میں چھیائے۔چو نکہ سالک کاوجود مرتبہ وہم و تخیل میں مخلوق ہواہے اس لئے فناء تخلیل بھی اس کیلئے کافی ہے۔ کیونکہ اس تخیل کاغلبہ اس کو یقین قلبی تک پہنچادیتا ہے اور ذوتی ووجدانی کر دیتاہے اور جو کچھ فناد نیستی سے مقصود ہے۔ ظاہر کر دیتاہے کیونکہ فناءے مقصودیہ ہے کہ ظل کی گرفتاری دور ہو جائے اور اصل کی گرفتاری حاصل ہو جائے جب ظل کا اصل کی طرف رجوع کرنا یقینی اور ذو تی و وجدانی ہو جاتا ہے تو ظل کی گر فقاری زائل ہو جاتی ہے اور بجائے اس کے اصل کی گر فقاری آ جاتی ہے۔اگریہ تخیل حاصل نہ ہو تا تو ظل کی گر فقاری کے دور ہونے کی دولت میسر نہ ہوتی بلکہ اس راہ کے سلوک کا مدار توہم و تخیل پر ہے احوال و مواجید جواس راہ کے جزئی امور ہیں وہم ہی ہے ادراک میں آتے ہیں اور سالکوں کی تجلیات و تکونیات خیال کے آئینہ مِين شهودي موتى بين ـ فَكُوْلَا الْوَهُمُ لَقَصَرَ الْفَهُمُ وَلَوْلَا الْخِيَالُ لَسَّتَرَ الْحَالَ (الرومم نه موتاتو فهم قاصر رہتااور اگر خیال نہ ہوتا تو حال پوشیدہ رہتا) اس راہ میں وہم وخیال سے زیادہ فاکدہ مند کوئی چیز نہیں۔ان کے ادراک وانکشاف اکثر واقع کے مطابق ہیں وہم ہی ہے جو پچا ی ہزار سال کاراستہ جو کرہ اور رب کے در میان ہے۔اللہ تعالیٰ کے کرم سے تھوڑی مدت میں طے کر لیتا ہے اور در جات وصوار

تک پہنچادیتا ہے اور خیال ہی ہے جو غیب الغیب کے دقائق واسر ارکواپنے آئینہ میں منکشف کرتا ہے اور سالک مستعد کوان پراطلاع بخشا ہے یہ وہم کی شرافت کے باعث ہے کہ حق تعالیٰ نے عالم کواس مرتبہ میں پیدا کرنااختیار فرمایا ہے اور اس کواپ کمالات کے ظاہر ہونے کا محل بنایا ہے اور سے خیال ہی کی بزرگ کے سب ہے ہے کہ حضرت واجب الوجود جل شانہ نے اس کو عالم مثال کا نمونہ بنایا ہے۔ جو تمام عالموں سے زیادہ وسیع ہے حتی کہ اس عالم میں مرتبہ وجوب جل شانہ کی صورت بھی بیان کی ہے اور حکم کیا ہے کہ حق تعالیٰ کی مثل نہیں لیکن مثال ہے۔ وَلِلْهِ الْمَعْلَ الْا عَلَیٰ (مثال اعلیٰ اللہ تعالیٰ کیلئے ہے) یہ احکام وجوبیہ بی کی صور تیں ہیں۔ جن کو عارف اپنے خیال کے آئینہ میں محسوس کر تا ہے اور ان کو دریافت کرنے کے ذوق پر ترقی فرما تا ہے۔

سوال: پہلی تحقیق کے واضح ہوا کہ فناو نیستی تخیل کے اعتبارے ہے اگر چہ وہ تخیل یقین قلبی کا پہنچاویتا ہے۔ کہ پہنچاویتا ہے اور دوقی بنادیتا ہے اور احکام صادقہ اس پر متر تب ہوتے ہیں لیکن تحقق ووجود کے اعتبارے نہیں اور تم نے بعض رسابوں میں لکھاہے کہ یہ فنا باعتبار وجود کے ہے اور اس میں عین و اثر کا ذوال ہے اس معاملہ کی حقیقت کیاہے؟

جواب: چونکہ خل کے وجود کا اصلٰ کی طرف رجوع کرنا یقین تک پہنچ جاتا ہے اور وجدائی اور ذو ذ ہوجاتا ہے اس لئے وجود کے زوال کا حکم کیا گیاہے اور عین واثر کازوال کہا گیاہے۔ سوال: فانی کے ثبوت اور استقرار کے باوجود فناء وجود کی کا یہ حکم صادت ہے یا کاذب؟

#### مكتوب ١١٠

اس بیان میں کہ عارف کا معاملہ یہاں تک پہنچ جاتا ہے کہ کمی معلوم کی صورت اس میں حاص بنہیں ہوتی۔اس وقت ہر ایک ذرہ اس کیلئے مطلوب کی طرف شاہر اہ ہوتا ہے اور اس بیان میں کہ اس عارف کی حب حق تعالیٰ کی حب تک پہنچادی ہے اور اس کا بغض حق تعالیٰ کے بغض کا باعث ہوتا ہے ای طرح اس کی تعظیم و اہانت کا حال ہوتا ہے۔ آئخضرت علیہ کے بغض کی باعث ہوتا ہے ای طرح اس کی تعظیم و اہانت کا حال ہوتا ہے۔ یہ آئخضرت علیہ کے ساتھ یہی نسبت ہے۔ یہ معارف معنی سے نقل کئے گئے ہیں۔حضرت مخدوم زادہ مجمد معصوم سلمہ اللہ کی طرف صادر فرمایا

جب عارف مقامات طل کو مطے کر کے معاملہ کے اصل تک پہنچا تاہے۔اس وقت اس کا وہ علم جو اشیاء سے تعلق رکھتا ہے۔ ظلیت کی قید سے پاک ہو جا تا ہے۔ لینی اشیاءاس کواس طرح معلوم ہوتی ہیں کہ اس میں سے کچھ بھی اس میں حاصل نہیں ہو تا۔ کیونکہ اس وقت جو کچھ اس میں حاصل ہوگاوہ شے

كى صورت وظل ہو گانداس شے كاعين \_ جيسے كه علم كى تعريف ميں كہا گيا ہے كه وہ عقل ميں شے ك صورت کا حصول ہے کیو نکہ اس میں کچھ شک نہیں کہ شے کی وہ صورت جو عقل میں حاصل ہے وہ اس شے کا پھے ہند کہ اس کا عین جیسے کہ کشف صر تے اور الہام صحح اس پر شاہد ہے۔اس وقت عارف عالم کی حق تعالی کے ساتھ صانعیت و مصنوعیت کی نسبت کے سوااور کوئی نسبت ثابت نہیں کرتا اور ظِلَيَّتْ و عَيْنَيْتَ و مِرَاتِيَّتْ كي نبت سے برطرف موتا ہے۔ كيونكه بيه معامله كمالات ذاتيه پروابسة إلى الله تعالى كا والله تعالى عناء واتى جد إنَّ الله لَغَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِيْنَ (الله تعالى تمام جهان والول سے غنی ہے) برخلاف بعض اساء و صفات کے مراتب کے جن میں یہ نسبت متصور ہے۔ پس جب تک ان مقامات سے نہ گزریں اور اصل الاصل تک نہ پہنچیں۔ اس نبعت سے بے نصیب رہتے ہیں۔اس مقام میں عارف کیلئے ہر ایک ذرہ حق تعالیٰ کی جناب پاک کی طرف شاہراہ بن جاتا ہے۔ برخلاف علم حصولی کے کہ جس میں عالم کی صورت ہر شے کواپی طرف کھینجتی ہے اور عالم خود تمام اشیاء کا آئینہ بن جاتا ہے۔ایسے ہی ظلیت اور مراتیت کی صورت میں ہر شے اس علم والے کواپنی طر ف تھینجی ہے اور اس کی نظر بصیرت کو اپنے باہر نہیں رہنے دیتی۔ جب اللہ تعالیٰ کے فضل سے حصول ظلیت کی قیدے نکل جاتا ہے تو موجودات کے ذرات میں سے ہرایک ذرہ یعنی عرض وجواہر اور آفاق وانفس اس کیلئے گویا غیب الغیب کا دروازہ کھل جاتا ہے۔ جاننا چاہئے کہ جس طرح پہلے وہ شخص تمام اشیاء کا آئینہ تھااور جو کچھ کر تا تھااپنے لئے کر تا تھااور جو کچھ اس سے صادر ہو تا تھا۔ای شخص کی طرف راجع ہو تاہے۔خواہ نیت کر تا تھایانہ کر تا تھا۔اب جبکہ اینے آئینے کو آئینہ داری سے ہٹا چکاہے اور ظل کی قیدے نکل چکاہے اور ناووان لیعنی پر نالہ کی طرح ہو گیاہے کہ جو کچھ اس میں آپڑ تاہے اس کواپنے اندر نہیں رہنے دیتااور باہر ڈال دیتاہے تواب جو کچھ کر تاہے اپنے لئے نہیں کر تار بلکہ حق کیلئے کر تا ہے خواہ نیت کرے پانہ کرے کیونکہ نیت احتمال میں ہوتی ہے نہ یقین میں اس وقت اس عارف کی حب حق تعالیٰ کی حب کی طرف لے جاتی ہے اور اس کا بغض حق تعالیٰ کے بغض کا باعث ہوتا ہے۔ اس طرح اس کی تعظیم و تو قیر حق تعالی کی تعظیم و تو قیر ہوتی ہے اور اس کی اہانت و بے ادبی حق تعالیٰ کی اہانت د بے ادبی۔ آنخضرت علیقہ کے اصحاب کو بھی آنخضرت علیقہ کے ساتھ اپنے اپنے در جات کے مطابق یہی نسبت ہے کہ ان کا حب و بغض آنخضرت علیہ کے حب و بغض تک پہنچادیتا ہے۔ رسول الله عَلِيَّةُ فِي فرمايا مِ كَم مَنْ أَحَبَّهُمْ فَبِحْبِي أَحَبَّهُمْ وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ فَبِبُغْضِي أَبْغَضَهُمْ (جس نے ان کو دوست رکھااس نے میری محبت کے باعث ان کو دوست رکھااور جس نے ان سے بغض رکھااس نے میرے بغض کے باعث ان سے بغض رکھا) آنخضرت علیہ کے اہل بیت کو بھی

آ مخضرت علیہ کے ساتھ یہی نبت ہے لیکن اس نبت علیہ کا ظہور حضرت مرتضی اور حضرت فاطمة الزہر ااور حضرت مرتضی اور حضرت فاطمة الزہر ااور حضرت حسنین رضی اللہ تعالی عنہم میں کامل طور پر ہے اور باتی بارہ اماموں میں بھی اس کااثر مشہود ہوتا ہے ان کے سوااور کسی میں یہ نبیت محسوس نہیں ہوتی۔والسلام۔

## مكتوب ١١١

قَابَ قَوْسَیْنِ اور اَوْ اَدْنی کے بعض امر ارغریبہ کے بیان میں اور اس سر میں کہ عارف کا مل اپنے کا تب شال یعنی بائیں طرف کے عمل نامہ لکھنے والے فرشتہ کو نہیں پاتا۔ یہ معارف بھی معنی سے منقول ہیں۔ شخ نور محمد نہاری کی طرف صادر فرمایا ہے:-

معاملہ قَابَ قَوْسَیْنِ مِیں ظاہر مِیں مظہر کارنگ پیداہو تاہے کیونکہ سالک ہے عین واثر کازائل موناحاصل نہیں ہو تا۔ برخلاف معاملہ اُو اُدنی کے کہ اس میں مظہر کاکوئی حکم واثر نہیں رہتا۔ ای واسطے اس دوسرے مرتبہ میں مظہر ایک ایساامر ہو تاہے جو مرتبہ وجو بے حاصل ہو تاہے اور وہ ایک خلعت فاص ہوتی ہے جو عارف کے معاملہ کے ختم ہونے کے بعد مرتبہ اصلی ہے اسے عنایت فرماتے ہیں اور اس کو صورت کے افاضہ ہے بھی تعبیر کر سکتے ہیں۔ یہ ایک نہایت ہی پوشیدہ سر ہے۔ اس کی تفصیل انشاء اللہ کی اور جگہ بیان کی جائیگی پس اس معاملہ میں مظہر ایک ایساامر ہو تاہے۔ جس میں عدم کی بواور امکان کی آمیز ش نہیں ہوتی۔ بیت

وَلِعَيْنِهِ مِنْ عَيْنِهِ كُحُلُّ

وَلِوَ جُهِهِ مِنْ وَجْهِهِ قَمَر"

ترجمه بيت

چکتاا سکے چہرہ پر ہے روش نور بردان کا پڑا ہو تا ہے آنکھوں میں خدائی کاسر ما

اگرچہ وہ انفعال بھی جو مرتبہ قاب قوسین میں ثابت کیاجاتا ہے حق ہاور وہ ظہور جواس مرتبہ
میں ہاصل کا ظہور ہے لیکن ظلیت کی آمیزش سے خالی ہاوراس مرتبہ بلند کے لا کق نہیں وہ انفعال
جواس مرتبہ مقدسہ کے لا کق ہے وہ ہے جس میں ظلیت کی کچھ بو نہیں اور در میان میں غیر کا کسی طرح
وظل نہیں کیونکہ غیر عدم کی آمیزش سے خالی نہیں اور امکان کے نقص سے باہر نہیں۔ ہاں اگر مراتب
ظلال کے انفعال ایسے ہوں تو ہو سکتا ہے۔ جاننا چاہئے کہ معاملہ اوادنی میں جس کا تھوڑا ساذکر ہو چکا ہے
عارف کا مل اپنے کا تب شال یعنی بائیں ہاتھ کے عمل نامہ لکھنے والے فرشتہ کو نہیں پاتا۔ اس کی وجہ یہ
ہے کہ اس کا شال (بایاں ہاتھ) کیمین (دایاں ہاتھ) کا حکم کی ٹرجاتا ہے کیونکہ شال (بایاں ہاتھ) عدم کے
متفعیات میں سے ہے۔ جب عدم کے احکام زائل ہو جاتے ہیں تو باتی وجود صرف رہ جاتا ہے جہاں کوئی
متقفیات میں سے ہے۔ جب عدم کے احکام زائل ہو جاتے ہیں تو باتی وجود صرف رہ جاتا ہے جہاں کوئی

#### مكتوب ١١٢

اس بیان میں کہ حق تعالیٰ کی صفات هیقیہ نہ ذات کاعین ہیں نہ ذات کاغیر شریعت پناہ قاضی اسلم کی طرف صادر فرمایا ہے:-

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالی کیلئے جد ہے اور اس کے برگزیدہ بندوں پر سلام ہو) علاء اہل سنت شکر الله تعالی سَعْیَهُمْ نے واجب الوجود جل شانہ کی صفات ثمانیہ هیقیہ بن کیااچھا کہا ہے کہ لَاهُو وَلَا غَیْرُهُ (نہ ذات ہیں اور نہ اس کے غیر) یہ معرفت طور عقل سے برتر ہے۔ جو انہوں نے نور فراست اور انبیاء علیم الصلاة والسلام کی متابعت کی برکت سے حاصل کی ہے۔ عقلاء اور حکماء اس عبارت سے نقین صنین کار فع ہونا سبحے ہیں لیکن نہیں جانے کہ تناقض کے حصول علی نہیں زمان و مکان کا متحد ہونا شرط ہے اور جب اس بارگاہ جل شانہ میں مکان و زمان کی گنجائش نہیں تو پھر تناقض کس طرح متصور ہو سکتا ہے اور یہ جو علماء نے تناقض کے دفع کرنے میں لفظ غیر میں تصرف کیا ہواور غیر سے خاص معنی مراد لئے ہیں اس کی کچھ ضرور سے نہیں نظر کشفی اس شخصیص سے منع کرتی ہے اور غیر سے خاص معنی مراد لئے ہیں اس کی کچھ ضرور سے نہیں نظر کشفی اس شخصیص سے منع کرتی ہے اور غیر سے خاص معنی مراد لئے ہیں اس کی کچھ ضرور سے نہیں نظر کشفی اس شخصیص سے منع کرتی ہے اور غیر سے کا فی خواہ کی معنی سے ہو۔ ثابت کرتی ہے ہم معلوم کرتے ہیں کہ حق تعالی کی صفات ہے اور غیر بیت کی نفی خواہ کی معنی نہیں کیونکہ ای طرح حق تعالی کی ذات کے غیر بھی نہیں۔ اگرچہ زائد جس طرح ذات اقدس کی عین نہیں کیونکہ ای طرح حق تعالی کی ذات کے غیر بھی نہیں۔ اگرچہ زائد

ہیں اور اِثنینیّت یعنی دوئی کی نسبت پیدا کی ہے۔ یہاں معقول والوں کا یہ قضیہ مقررہ کہ اُلاَثنانِ مُتعَاثِو اِن (دو چیزیں ایک دوسرے کے متغائر ہوتی ہیں) جھوٹا ثابت ہو تاہے اور ان کے اصول کو توڑتا ہے اور یہ جو کہاہے کہ طور عقل ہے برترہے اس کا یہ مطلب ہے کہ عقل اس کی طرف ہدایت نہیں یا ۔ عتی اور نہ بی اس کا اور اک کر عتی ہے۔ نہ یہ کہ عقل اس کے برخلاف علم کرتی ہے۔ یہ ہو سکتاہے اور کیونکر اس کے خلاف علم کر سکتی ہے۔ جبکہ عقل نے اس کا تصور بھی نہیں کیا۔ جب اس کے احاطہ اور اک بی سے باہر ہے تو پھر اس کے اثبات اور نفی کا علم کس طرح کر سکتی ہے۔ رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ اور اَک بی سے باہر ہے تو پھر اس کے اثبات اور نفی کا علم کس طرح کر سکتی ہے۔ رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ اور اَک بی سے باہر ہے تو پھر اس کے اثبات اور نفی کا علم کس طرح کر سکتی ہے۔ رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ اور اَک بی سے باہر ہے تو پھر اس کے اثبات اور نفی کا علم کس طرح کر سکتی ہے۔ رَبَّنَا اتِنَا مِنْ لَدُنْكَ مَا اور بھارے نام کے بھلائی

## مكتوب ١١٣

اس بیان میں کہ حق تعالیٰ کی صفات حیات اور علم اور تمام کمالات کے ساتھ متصف ہیں اور صفات کے اس قیام کے معنیٰ کی تحقیق میں جو ذات جل شانہ کے ساتھ رکھتی ہیں۔ملاسلطان سر ہندی کی طرف صادر فرمایاہے:-

واجب الوجود جل شانہ کی صفات مثل حیات وقدرت وعلم وغیرہ کے جو حق تعالیٰ کی ذات کے ساتھ قیام رکھتی ہیں۔ کمال تنزہ و تقدس کے باعث صفات ممکن کے ساتھ کچھ نسبت نہیں رکھتیں۔
کیونکہ ممکن کی صفات سر اسر اعراض ہیں جو جو اہر کے ساتھ قیام رکھتی ہیں اور واجب الوجود جل شانہ کی صفات جو اہر مُقَوّم ہیں۔ کیونکہ جو اہر کا قیام ان کے ساتھ قیام رکھتی ہیں اور واجب الوجود جل شانہ کی بیں اور جہاد محض ہیں اور جہاد محض ہیں اور حیات وعلم وغیرہ سے بی وعالم نہیں ہے۔ ہر خلاف واجب الوجود جل شانہ کی صفات مقدسہ کے کہ وہ بھی اس حقیر کی نظر کشفی ہیں اپنے موصوف جل شانہ کی طرح حی وعالم ہیں اور حیات مقدسہ کے کہ وہ بھی اس حقیر کی نظر کشفی ہیں اپنے موصوف جل شانہ کی طرح حی وعالم ہیں اور اپنی مندرجہ کمالات کی تفصیل سے دانا اور اس پر فریفتہ ہیں۔ لیکن ان کا علم علم حضور کی کی فنم سے مفہوم ہو تا ہے نہ کہ علم حصول کی فتم سے ۔ اس طرح ہر ایک صفت و شان جو مر تبہ وجوب تعالیٰ ہیں نور سر اسر حیات ہے اور سر اسر علم و انکشاف اور کمال کی یہ دونوں صفیتی وہاں ظاہر ہیں۔ ہر خلاف فورسری صفات یعنی قدرت وارادت وغیرہ کے کہ وہاں اس طرح واضح ہو کر کمشوف نہیں ہو تیں۔ ہال

اور سمع وبھر کے علم پر کفایت کر سکتے ہیں اور کلام سے مقصود افادہ ہے اور تکون مکونات کیلئے ہے۔اس کے علاوہ ہر ایک صفت چو نکہ جامع ہے۔اس لئے ہر ایک میں سید کمال ثابت ہے۔خواہ ظاہر ہویانہ ہو کوئی یہ نہ کھے کہ اس بیان سے معنی کا معنی کے ساتھ قیام لازم آتا ہے۔ کیونکہ صفات جب تی وعالم ہیں۔ تو ان کے ساتھ حیات وعلم کا قیام ضروری ہے۔اس لئے کہ میں کہتا ہوں کہ دونوں ذات واجب تعالیٰ کے ساتھ قائم ہیں ایک اصالت کے طور پر اور دوسری تبعیت کے طور پر۔ جیسے کہ علماء نے اعراض کی بقاء میں کہاہے کہ عرض اور عرض کابقاء دونوں عرض کے محل سے قائم ہیں۔اس مبحث کی تحقیق بیہے کہ صفات واجی جل شانہ کا قیام ذات تعالیٰ کے ساتھ ایسا نہیں ہے جیسے کہ عرض کا قیام جوہر کے ساتھ ہے۔ حاشاد کلابلکہ ایساہے جیسے مصنوع کا قیام صانع کے ساتھ ہے۔ صانع مصنوع کا قیوم ہے اگر چہ وہاں اتصاف ہے اور یہاں اتصاف نہیں۔ لیکن وہ قیام ایسا ہے جیسے شے کااپنی ذات کے ساتھ قیام ہو تا ہے۔ صرف اس قدر فرق ہے کہ وہاں زیادتی ثابت ہے اور یہاں زیادتی متصور نہیں کیکن وہ زیادتی غیریت کی حد تک نہیں پہنچاتی۔اس کے حق میں لاغیرہ فرمایاہے۔ پس دونوں جگہ تغائراعتباری ثابت ہوااور قیام محقق ہوا۔اس مقام میں اتصاف کا حاصل ہونااییا ہے جیسے انسان کا انسانیت کے ساتھ یاجو ہر کاجو ہریت کے ساتھ متصف ہونابلکہ میں کہتا ہوں کہ جس مقام میں ذات اقدس اور صفات حقیقیہ مقد سہ ہیں جو حضرت ذات سے قائم ہیں۔ وہال صفت واتصاف کا کوئی ملاحظہ ثابت نہیں۔ نہ حضرت ذات میں موصوف ہونے کا ملاحظہ ہے۔نہ صفات مقدر یہ میں صفت ہونا ملحوظ ہے جب اس بار گاہ میں وجود اور وجود وجوب کی گنجائش نہیں۔ تو پھر صفت واتصاف کی کیا مجال ہے۔ جو وجود کی فرع ہیں۔اس مقام مقد س میں نور کے سواکسی چیز کی گنجائش نہیں اور وہ بھی پیچون ہے اگر حیات ہے تو وہ بھی نور ہے اور اگر علم ہے تووہ بھی بور ہے۔ علی ہذاالقیاس۔اگراس نور اقدس پیچون کا ظہور مرتبہ دوم میں تغیر وانتقال کے بغیر ثابت کیاجائے تو وجود کے سواکوئی چیز اس کا مظہر بننے کے قابل نہ ہو گی۔ای واسطے تعین اول اس حقیر کے نزدیک تعین وجودی ہے۔اور باقی تمام تعینات اس تعین اول کے تابع ہیں۔اگرچہ لفظ تعین کا اطلاق اس جگہ اس فقیر کے علوم کے موافق گنجائش نہیں رکھتا۔ لیکن چونکہ یہ لفظ قوم میں متعارف و مشہور ہے۔اس لئے ہم بھیاس کے اطلاق میں دلیری کرتے ہیں۔ رَبَّناۤ ٱتْمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِوْلْنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَنَّىءٍ قَدِيْرٌ ط (ياالله تو بهار ب نور كوكائل كراور بهم كو بخش توسب شے پر قادر ہے)۔

مكتوب ١١٤

صفات واجبی کی شخقیق اور اپنے کمالات کے ساتھ حق تعالیٰ کے علم کے تعلق کی کیفیت میں اور اس بیان میں کہ معنی کو عین کے قیام سے چارہ نہیں لیکن اس کیلئے محل کا

ثابت كرنا ضرورى نہيں اور تعين وجودى اور أنبياء متبوعين اور انبياء تابعين عليهم الصلاة والسلام اور ملائكه كرام كے مبادى تعينات اور اولياء وعوام مومنين و كفار اور عالم آخرت كى موجودات كے مبادى تعينات كے بيان ميں صادر فرماياہے:-

صفات هیقیہ جوہم حق تعالیٰ کے مرتبہ ذات میں ثابت کرتے ہیں۔اس اثبات سے اس بارگاہ میں کوئی تغین و تنزل بیدا نہیں ہو تااور مرتبہ اول کے سواکوئی دوسر امرتبہ ثابت نہیں ہو تااور کسی طرح بھی ان کاالگ ہونا متصور نہیں ہوتا۔ حضرت ذات تعالیٰ اور اس کی صفات حقیقیہ گویاایک مرتبہ میں ثابت ہیں اور باوجود زیادت کے عین ذات ہیں اور اگرچہ سے صفات مقدسہ حضرت ذات تعالیٰ کے مندرجه کمالات کی تفصیل ہیں۔ لیکن ان کا حکم تمام اجمال و تفصیل کے حکم سے علیحدہ ہے۔ کیونکہ اجمال اس مرتبہ میں ہے جہاں تفصیل ثابت نہیں بلکہ مرتبہ تفصیل مرتبہ اجمال سے نیچے ہے اس بارگاہ جل شانہ میں بیامر مفقود ہے وہاں مرتبہ تفصیل عین مرتبہ اجمال ہے بیہ معرفت طور عقل سے برتر ہے۔ جس کی طرف نظر کشفی نے ہدایت پائی ہے۔اس مرتبہ میں واجب تعالیٰ کاعلم جوان صفات کے متعلق ہے اپنی ذات اور اپنی ذات کے مندر جد کمالات کے علم کی طرح علم حضوری ہے۔ گویایہ سب باوجود زیادتی کے عین عالم میں۔اور ان کا حضور نفس عالم کے حضور کی طرح ہے۔ چو ککہ حضرت ذات تعالیٰ کے ساتھ ان کا کمال اتحاد ہے۔اس لئے صوفیہ کی ایک بڑی بھاری جماعت نے صفات کو عین ذات کہا ہے اور صفات کی زیادتی کا انکار کیا ہے اور الا کھو سے منع کر کے الاغیرہ کا اثبات فرمایا ہے۔ لیکن کمال اس بات میں ہے کہ لاھو کی تقدیق کے باوجود لا غیرہ کا اثبات کیا جائے اور باوجود زیادتی کے غیریت کوسلب کیاجائے۔ یہ کمال انبیاء کے علوم کے مذاق کے موافق اور فرقہ ناجیہ اہل سنت وجماعت شکر اللہ تعالیٰ سَعْیہُ م کی رائے صائب کے مطابق ہے۔ جاننا چاہے کہ اس مرتبہ میں وہ ذاتی انکشاف جو حضرت ذات تعالی اور اس کی صفات مقد سہ سے تعلق رکھتا ہے علم حضوری کی قتم ہے ہے۔ کیونکہ صفات مقدسہ کا حکم بھی ذات تعالیٰ کے حکم کی طرح ہے جیسے کہ گزرچکااور بیجو ہم نے کہاہے کہ علم حضوری کی قتم سے ہے۔اس لئے کہ علم حضوری نفس عالم کے حضورے مراد ہے اور صفات چو تک نفس عالم نہیں ہیں۔اس لئے ان کا علم بھی حضوری نہیں لیکن چونکہ کوئی صورت ان سے الگ نہیں ہوتی۔اوران کا حضور نفس ثابت ہے۔اس لئے علم حضوری کی قتم سے ہے اور وہ انکشاف جو صفت علم سے تعلق رکھا ہے علم حصولی فتم سے ہداور یہ جو ہم نے کہاہے کہ علم حصولی کی فتم سے ہاں لئے کہ علم حصولی علم میں معلوم کی صورت حاصلہ ہے مراد ہے ادراس فقیر کے نزدیک محقق و مکثوف ہواہے کہ واجب تعالیٰ کے علم میں کسی معلوم کی صورت متحقش نہیں اور اس کاعلم کسی صورت معلومہ

کا محل نہیں۔ تو پھر عالم تعالیٰ شانہ کی ذات میں کس طرح صورت حاصل ہو سکے بلکہ اس کے علم کو معلوم کے ساتھ ایک خاص تعلق اور انکشاف ہے بغیراس بات کے کہ علم میں معلوم کی صورت ثابت ہو۔ کیونکہ خانہ علم تمام نقوش اور علمیہ صور تول سے خالی اور مصفا ہے۔ مَعَ ذلِكَ لَا يَغُوبُ عَنْ عِلْمِه ہو۔ کیونکہ خانہ علم تمام نقوش اور علمیہ صور تول سے خالی اور مصفا ہے۔ مَعَ ذلِكَ لَا يَغُوبُ عَنْ عِلْمِه مِنْ اس کے علم مِنْ اُلُورْ فِي وَلَا فِي السَّمآءِ (باوجود اس کے ایک ذرہ بھی زمین و آسان میں اس کے علم سے پوشیدہ نہیں) اس قدر مکشوف ہو تاہے کہ جب حق تعالیٰ کا علم کسی معلوم سے تعلق پکڑتا ہے تواس تعلق کے باعث ایک صورت معلوم سے جدا ہو جاتی ہے اور اس علم کے ساتھ قیام پیدا کرتی ہے۔ بغیر اس بات کے کہ علم میں حلول و حصول پیدا کر لیتی ہے تو راست آتا ہے کہ علم حصولی کی قسم سے ہواور جب صفت علم حق تعالیٰ کی ذات کے مندرجہ کمالات سے تعلق پیدا کرتی ہیں اگر چہ ان کا سے ہواور جب صفت علم حق تعالیٰ کی ذات کے مندرجہ کمالات سے تعلق پیدا کرتی ہیں اگر چہ ان کا حصول علم میں ثابت نہیں ہو تا۔

سوال: تم نے صفت علم کے ساتھ ان علمیہ صور توں کا قیام پیدا کر دیالیکن معلوم نہ ہوا کہ ان صور توں کے جُوت کا محل کون ہے جس طرح معنی کیلئے عین کا قیام ضروری ہے۔ای طرح اس کیلئے عین کا محل ہوناضروری ہے۔

جواب: ہاں معنی کیلئے عین کا قیام ضروری ہے لیکن اس کیلئے محل کا ثابت کرنا ضروری نہیں۔ معنی کیلئے محل کے ثابت کرنا ہے۔ نہ کہ قیام پر کوئی اور زائد امر۔ جب ممکن کے جواہر مجر دہ میں جوان علمیہ صور توں کے ظلال کی مانند ہیں اور یہ صور تیں ان جواہر کی مبادی تعینات ہیں کہ ان کیلئے کوئی محل و مکان ثابت نہیں۔ بلکہ پچھ ضروری نہیں تو آگر ان جواہر مجر دہ کے اصول کیلئے محل نہ ہو تو کیا تجب ہے۔ ان علمیہ صور توں کواعراض کی طرح تصور نہریں کہ غیرے قیام رکھتی ہیں اور اعراض کے قیام پران کے محل کے ثابت کرنے کے پیچھے نہ پڑیں کے نکریں کہ غیرے قیام رکھتی ہیں اور اعراض کے قیام پران کے محل کے ثابت کرنے کے پیچھے نہ پڑیں۔ کیونکہ یہ علمیہ صور تیں اصول بلکہ جواہر (جن کے ساتھ اعراض کا قیام ہے) کے مبادی تعینات ہیں۔ پھراعراض کی ان کے ساتھ اعراض کی انہوں کہ ان کیلئے محل کے ثابت کرنے ہو تا ہے اس کی شخصود یہ ہو تا ہے کہ محل کے ساتھ ان کا قیام ثابت ہو جائے نہ یہ کہ محل کے ثابت کرنے سے مقصود یہ ہو تا ہے کہ محل کے ساتھ ان کا قیام ثابت ہو جائے نہ یہ کہ محل محل محل مقسود ہو تا ہے اس کی شخصی یہ ہے کہ یہ علمیہ صور تیں مرتبہ وجوب میں ثابت ہیں۔ جہاں محل و مکان کی گئائش نہیں اور قیام کے سواوہاں پچھ متصور نہیں۔ واجب الوجود جل شانہ کی صفات تھی ہیں۔ کوئی حالیت و معرفی شابت نہیں۔ اور ثبوت ذات اقد س سے قیام رکھتی ہیں۔ کوئی حالیت و معرفیت ثابت نہیں۔ اور ثبوت ذات اقد س سے قیام رکھتی ہیں۔ کوئی حالیت و معرفیت ثابت نہیں۔ اور ثبوت ذات اقد س سے قیام رکھتی ہیں۔ کوئی حالیت و معرفیت ثابت نہیں۔ اور ثبوت ذات اقد س سے قیام رکھتی ہیں۔ کوئی حالیت و معرفیت ثابت نہیں۔ اور ثبوت ذات اقد س سے قیام رکھتی ہیں۔ کوئی حالیت و معرفیت ثابت نہیں۔ اور ثبوت ذات اقد س سے قیام رکھتی ہیں۔ کوئی حالیت و معرفیت ثابت نہیں۔ اور ثبوت ذات اقد س سے قیام رکھتی ہیں۔ کوئی حالیت و معرفیت شابت نہیں۔ اور ثبوت ذات اقد س سے قیام رکھتی ہیں۔ کوئی حالیت و معرفیت شابت نہیں۔ اور ثبوت ذات اقد س سے قیام رکھتی ہیں۔ کوئی حالیت و معرفیت شابت نہیں۔

خارجی جو کہتے ہیں۔ وہ مریتبہ امکان میں تقسیم پا تا ہے۔ کیونکہ اس بارگاہ میں نہ خارج کی گنجاکش ہے نہ علم کی۔ جب اس بارگاہ میں وجود کاد خل نہیں تو پھر وجود ذہنی اور خارجی جواس کی قسمیں ہیں وہاں ان کی کیا مجال ہو گی اور وجود کیلئے خارج و علم کی ظرفیت کی کیا گنجائش ہو گی۔ پس بیہ علمیہ صور تیں ثابت اور صفت علم کے ساتھ قائم ہیں اور کوئی ثبوت علمی اور خارجی ان میں متقق نہیں۔ بلکہ وجود علمی اور خارجی کا ہونا ان کیلئے عار ہے۔ کیونکہ وہ امکان کی صفات اور حدوث کے نشانات میں سے ہے۔ فَاِنَّ کُلَّ مُمْكِنِ حَادِثٌ عِنْدُهُمْ (كيونكه ان كے نزديك مر ممكن حادث ب) اور مرتبه وجوب و وجود مين اگرچه وجود ثابت ہواہے۔لیکن علم وخارج کی ظرفیت اس وجود کیلئے ظاہر نہیں ہوئی۔ کیونکہ وہاں ظرف ومظر وف ہونے کی مجال نہیں۔اس بات کو غورے سناچاہے کہ جب صورت معلوم نفس علم سے مراد ہے تواس كاحصول وحلول علم ميس كس طرح مو كا\_صوفياء ميس سے متاخرين نے كہاہے كه علميد صور تيس جواعيان ثابتہ سے مراد ہیں اور ممکنات کی حقائق ہیں ان کا ثبوت صرف خانہ علم ہی میں ہے اور علم کے خارج میں وجود کی بو بھی ان کو نہیں مینچی۔ لیکن چو تکہ ان علمیہ صور توں کے عکوس ظاہر وجود کے آئینہ میں کہ جس کے سواخارج میں کچھ موجود نہیں پڑے ہیں۔اس لئے متوہم ہو تاہے کہ وہ صور تیں خارج میں موجود ہیں۔ جس طرح کوئی صورت جب آئینہ میں منعکس ہوتی ہے توبہ وہم گزر تاہے کہ وہ صورت آئینہ میں ہے۔ نہیں معلوم ان بزر گواروں کی کیامر ادہے اور علم میں صور توں کے حصول سے ان کا کیا مطلب ہے۔ حالا تک صور تیں شاہد وحاضر میں نفس علم ہیں اور غایب میں اللہ تعالیٰ کاعلم ازلی قدیم بسیط وحدانی ہے جس کا تعلق بیثار معلومات کے ساتھ ہے اور اس تعلق سے متعدد صور تیں حاصل ہوتی ہیں۔ جوان معلومات کوایک دوسرے سے الگ الگ کر دیتی ہیں۔ بغیر اس بات کے کہ اس علم از لی میں ان کا حصول و حلول ثابت ہواور اس میں متعدد صور تیں کس طرح حلول کر سکیں جب کہ اس سے محل کا تبعض وانقسام لازم آتا ہے۔ نیز اس میں شے کاغیر شے کے ساتھ فرض کرناپایا جاتا ہے اور یہ امر تركيب كاموجب ب-جوقدم اور ازليت كے منافى ب- عجب معاملہ ہے كه معقول والوں نے معلوم كى صورت حاصلہ کو ذہن میں ثابت کیا ہے اور ذہن ہی میں اس کا حلول سمجھا ہے نہ علم میں۔ کیونکہ وہ صورت ان کے نزدیک عین علم ہے نہ کہ اس نے علم میں حلول کیا ہے۔ لیکن متاخرین صوفیاء کی عبارت سے صاف ظاہر ہو تاہے کہ علم میں اس صورت کا حصول و حلول ہے جس کو باطن وجود کہتے ہیں۔وَ هُوَ سُبْحَانَه والله الله تعالى زياده جانتا ہے) جانتا جائے كه به علميه صور تيں جو حق تعالى كى ذات كے مندرجہ کمالات کے ساتھ صفت علم کے متعلق ہونے سے ثابت ہوئی ہیں نظر کشفی میں ظاہر ہو تا ہے کہ ان کے حیات وعلم ثابت ہے اور ان کے لئے وہ انکشاف جوعلم حضوری کے مناسب ہے ان کمالات کی نبیت جوان میں مندرج ہیں حاصل ہے۔ چنانچہ اس مبحث کی شخفیق ایک مکتوب میں مفصل طور پر لکھی جا چکی ہے۔اگراس کی معرفت کے عجیب وغریب ہونے کے باعث کچھ پوشیدگی رہ جائے اور حاجت پڑجائے تواس کی طرف رجوع کرناچاہئے۔ جب بیان سابق سے واضح ہوا کہ حق تعالی کی ذات اقدس اوراس کی صفات مقدسہ ایک ہی مرتبہ میں ثابت ہیں اور صفات کی زیادتی کے ثبوت سے کوئی تعین و تنزل اس بارگاه جل شانه میں پیدا نہیں ہوا تو جاننا چاہئے کہ اس مرتبہ مقدسہ کا کہ حضرت ذات مع الصفات ہے۔ مرتبہ دوم میں پہلا ظہور وہ ہے جس میں تغیر و تبدل کی آمیزش نہیں اور وہ اس فقیر کے نزدیک کشف وشہود کی روے حضرت وجود ہے۔جو محض خیر اور صرف کمال ہے اور ظلیت کے طور یرتمام کمالات کے ظہور کی قابلیت رکھتاہے وجود کے سواکسی اور کوید دولت میسر نہیں ہوئی۔ای واسطے اگر علم اس مرتبہ مقدسہ کے متعلق ہو جائے اور اس کے کمالات کو تھینچ لے جیسے کہ گزر چکا۔ تواول اول جو کھے اس بارگاہ جل شانہ سے الگ ہو گاوہ حضرت وجود ہی ہو گااور دوسرے کمالات اس کے تابع ہو تکے یمی وجہ ہے کہ صوفیاءوغیرہ کی ایک جماعت نے وجود کو عین ذات سجانہ تصور کیا ہے اور وجود کے تعین کو لا تعین سمجھاہے اور اس تعین اسبق کا ثبوت علم و خارج کے ماسواہے۔ جیسے کہ اس امر کی تحقیق کئی جگہ بیان ہو چکی ہے۔ یہ حضرت وجود ظلیت کے طور پر اجمالاً تمام ذاتیہ اور صفاتیہ کمالات کا جامع ہے اور اس مرتبہ جامعہ اجمالیہ کی تفصیل بھی ہے جس کو تعین ثانی کہ سکتے ہیں۔اول اول جس چیز نے مرتبہ تفصیل میں جوت پیدا کیا ہے۔وہ صفت حیات ہے جو تمام صفات کی ماں یعنی اصل ہے یہ صفت حیات گویااس صفت حیات کاظل ہے جومر تبہ حضرت ذات تعالی میں ثابت ہاس واسطے لا ھُو وَلا غَيْرُهُ اس ك حق میں ثابت ہے اور یہ ظل چو تکہ اس مرتبہ میں بیدا ہوا ہے جو حضرت ذات تعالی کے مرتبہ کے سوا ہاں لئے لا غیرہ اس کے حق میں ثابت نہیں کیونکہ اس پر غیریت کاداغ پڑا ہے۔صفت الحوۃ کے بعد ظلیت کے طور پر صفت علم ثابت ہے۔ جیسے کہ صفت حیات میں گزرا۔ بیصفت تمام صفات کی جامع ہے اور صفت قدرت وارادت وغیرہ باوجو داستقلال کے گویاس کے اجزاء ہیں۔ کیونکہ اس صفت کو حفزت ذات تعالیٰ کے ساتھ اس قتم کا اتحاد ہے جو اس کے سواغیر کے لئے نہیں اس لئے کہ علم حضوری میں علم و عالم و معلوم کا اتحاد ہے اور قدرت ہر گز قادر و مقد ور کے ساتھ متحد نہیں ہوتی اور ارادت میں بھی کہ اَحَدُالْمَقْدُو زین یعنی دومقدروں میں سے ایک کی تخصیص سے بیرا تحاد ثابت نہیں۔ ای طرح دوسری صفات کاحال ہے۔اس حقیر کے نزدیک حضرت خلیل علیٰ نبیناو علیہ الصلوٰۃ والسلام کا مبداتعین بالاصالت تعین اول یعنی تعین وجود ہے اور اس تعین کام کز جو اس کے تمام اجزاء میں ہے اشرف ہے بالاصالت حفزت خاتم الرسل علیہ کا مبداء تعین ہے۔ چنانچہ اس صحبت کی تحقیق ایک

مکتوب میں مفصل طور پر لکھی جا چکی ہے چو نکہ حضرت خلیل علی نبیناو علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ولایت اسرافیلی ولایت ہے۔اس کئے حضرت اسرافیل علیہ السلام کا مبداء نتعین بھی یہی تعین وجودی ہے اور ہر ا یک پیخبراور رسول کا مبدء تغین بالا صالت اس تغین اول وجودی کے حصوں میں سے ایک ایک حصہ ہے اور امتوں میں سے اگر کسی کو انبیاء علیہم الصلوة والسلام کی متابعت کی بدولت اس تعین وجودی میں سے حصہ مل جائے یااس تعین وجودی کے حصوں اور نقطوں میں سے کوئی حصہ یا نقطہ اس شخص کا مبدء تعین ہو جائے تو جائز بلکہ واقع ہے۔ جب تک اس تعین میں مبدء تعین پیدانہ ہو۔ بالا صالت حضرت ذات تعالیٰ تک پہنچنا میسر نہیں ہو تا۔ ملا تکہ اعلیٰ جو حضرت ذات جل شانہ کے مقرب ہیں۔ان کے مبادی تعینات بھی اسی تغین وجود میں ہیں۔ جس پر حضرت ذات تعالیٰ تک پہنچناوابسۃ ہے۔ جاننا چاہئے کہ یہ صفت علم جو تعین وجودی کے مرتبہ تفصیل میں پیدا ہوئی ہے۔اگرچہ اس تعین وجودی کے حصول میں ہے ایک حصہ ہے لیکن چونکہ جامعیت رکھتی ہے اس لئے گویانفس وجود کی طرح اس تعین کے تمام حصوں کی جامع ہے اس کا جمال بھی ہے اور تفصیل بھی۔ اجمال مرکز دائرہ کا حکم رکھتاہے اور تفصیل محیط کا تھم۔ پس اس تعین علمی کامر کز جو اجمال ہے گویاس تعین اول وجو دی کے مر کز کا ظل ہے اور اس علاقہ ہے بعض نے یقین کیا ہے کہ حضرت خاتم الرسل علیہ الصلوة والسلام کا مبدء تعین حضرت علم کا اجمال ہے۔ نہیں۔ بلکہ بیر اجمال آنخضرت علیقہ کے میدہ تعین کا ظل ہے جو تعین اول وجودی کام کزے جیے کہ اوپر گزر چکا۔ نیز بعض نے اس علم کے اجمال کو تعین اول کہاہے اور مرتبہ فوق کو لا تعین جانا ہے اور حضرت وجود کا عین خیال کیا ہے۔ ہال عین وجود ہے لیکن تعین کے ساتھ منسوب ہے۔ جیسے کہ اوپر گزر چا۔ پوشیدہ نہ رہے کہ تعین اول کے مندرجہ سے آگرچہ انبیاء کرام اور ملائکہ عظام علیم الصلوة والسلام کے مبادی تعینات ہیں۔ لیکن چونکہ اس مرتبہ میں اجمال ہے۔ اس لئے ہر ایک کا مبدء علیحدہ علیحدہ مفصل طور پر معلوم نہیں ہو تااور اس کا کوئی نام مقرر نہیں کیا جاتا۔ جب اس نے تفصیل یائی ہر ا یک کا مبدءالگ ہوااور علیحدہ نام پایا۔ مثلاً اس تعین اول وجودی کا ایک حصہ اسم الحیاۃ ہے اور دوسر احصہ اسم العلم ہے۔ علی بزالقیاس اور مشہود ہوتا ہے کہ اسم الحواۃ اس جامعیت کے اعتبارے کہ رکھتا ہے۔ ملائکہ علمین علی نبیناو علیہم السلام کا مبداء تعین ہے۔حضرت روح اللہ علیہ السلام کو بھی جو ملااعلیٰ کے ساتھ مناسبت رکھتے ہیں۔اس مقام سے حصہ حاصل ہے اور حضرت مہدی علیہ الرضوان بھی چونکہ حضرت روح الله عليه السلام كے ساتھ مناسبت ركھتے ہيں۔اس مقام كے اميد دار ہيں۔ جاننا جائے كہ صفات ثمانیہ میں ہے ہرایک صفت جنہوں نے مرتبہ تعین ٹانی میں تفصیل پائی ہے ہرا یک بزرگ مقترا پنجبر علیہ السلام کا مبدا ہے چنانچہ علم حضرت خاتم الرسل علیہ السلام کا مبد اُنتین ہے اور قدرت

حضرت عيسى عليه السلام على مبيناه عليه الصلوة والسلام كامبد أتعين ہےاور تكوين حضرت آدم على مبيناه عليه الصلوة والسلام كامبدء تعين إ-ان اساء كليه مقدسه ك جزئيات باقى تمام انبياء عليهم الصلوة والسلام ك مبادی تعینات ہیں۔ان بزر گواروں میں سے وہ گروہ جو خاص اسم کے ساتھ مناسبت رکھتے ہیں اور خاص مقتداء نی کے ساتھ ان کی مناسبت ہے ان کے مبادی تعینات اس اسم کی جزئیات ہیں اور وہ اولیاء جو مقداء پیغمبرول میں ہے کی پیغمبر کے قدم پر ثابت ہیں۔ان کے مبادی تعینات اس اسم کے جزئیات کی جزئیات ہیں۔جواس پیغمبر کا مبد اُلقین ہے۔ای طرح تمام مومنوں کے مبادی تعینات اس اسم کی جزئیات ہیں۔جواس پیمبر کامبد اُتعین ہے جس کے قدم پروہ چلتے ہیں۔ کفار کے مبادی تعینات اسم مفصل سے تعلق رکھتے ہیں اور ان مبادی فرکورہ سے الگ ہیں۔ جب ممکنات کے مبادی تعینات معلوم ہو چکے تواب جانناچاہے کہ دائرہ وجوبان تعینات کی معتبا پر ختم ہو جاتا ہے اس کے بعد دائرہ ممکنات شروع ہو تاہے حق تعالیٰ نے جب چاہا کہ اپنے کمال کرم واحسان سے اپنے فیوض وانعامات دوسروں کو عطا فرمائے اور مجنج بخشی ظاہر کرے۔ تو خلقت کو پیدا کیااور اپنے وجود اور توالع وجود کے کمالات ان کو بخشے۔ بغیراس بات کے کہ وہاں سے کچھ جدا ہو کران کے ساتھ ملحق ہو جائے کیونکہ بیرامر نقص کا موجب ہے۔ تعکالی الله عن ذلك عُلوًا كبيرًا (الله تعالى اس سے بہت بى برتر ہے) خلق سے مقصود یہ ہے کہ ان کواپنے انعام واحسان پہنچائے۔نہ یہ کہ ان کے ذریعے اسائی و صفاتی کمالات کی چکمیل و تتمیم ہو۔ حاشاہ کلا۔ صفات فی حد ذاتِها کامل ہیں۔ ظہور و مظہر کی ان کو کچھ حاجت نہیں۔اس بارگاہ جل شاند میں تمام کمالات بالفعل حاصل ہیں۔ بالقوہ نہیں۔ جس کاحاصل ہوناکسی دوسرے امریر وابستہ ہو۔ اس بارگاہ جل شانہ میں اگر شہور و مشاہرہ ہے توخود بخود ہے اور اگر علم ومعلوم ہے توخود ہی عالم ہے اور خود ہی معلوم۔ ابی طرح خود متکلم ہے اور خود ہی سامع ہے۔ وہاں تمام کمالات مفصل ومتمیز ہیں۔ لیکن يچونی کے طور پر كيونكہ چون كو يہون كى طرف كوئى راہ نہيں خلق كيا ہے۔جوحق تعالى كے كمالات كا آئینہ بن سکے۔

> در کدام آئینه در آیداد ترجمه: ده کسی آئینه میس آتانهیس

اور عالم کیاہے جواس اجمال کی تفصیل کرے۔ کیونکہ وہ بارگاہ جل شانہ عین اجمال میں تفصیل ہے اور عین تنگی میں وسعت ہے۔ چونکہ اس جگہ کی تفصیل ووسعت پیچون ہے۔ اس لئے متوہم ہو تا ہے کہ اجمال کے لئے تفصیل کی ضرورت ہے۔جو خلق عالم پر وابستہ ہے اور اس اجمال کی سیحیل اس تفصیل پر موقوف ہے۔ لیکن حق بیہ ہے کہ وہاں اجمال بھی ہے اور تفصیل بھی جیسے کہ گزر چکا۔وَ اللّٰهُ وَ اسِعْ

عَلِيمٌ (الله تعالى كھيرنے والا جانے والا ہے) جاننا چاہيئے كه اس عالم كى پيدائش اس مرتبه ميں واقع ہوكى ہے۔ جس کواس مرتبہ مقدسہ کے ساتھ کسی فتم کی مزاحت ومدافعت نہیں۔اَحَدُ الْمَوْجُوْ دَیْنِ لِینی دو موجودوں میں ہے ایک کاوجود اگر چہ دوسرے وجود کی حدبندی کرناچا ہتا ہے۔ لیکن پیر قاعدہ اس جگہ مفقود ہے کیونکہ عالم کے وجود نے اس وجود اقدس کے لئے کوئی حدونہایت پیدانہیں کی اور کسی نسبت وجہت کو ثابت نہیں کیا۔ وہ صورت جو آئینہ میں متوہم ہوتی ہے اس کا ثبوت مرتبہ وہم میں ثابت ہے اس ثبوت کوزید کے ثبوت کے ساتھ جواس صورت کااصل ہے۔ کسی قتم کی مز احمت دمدافعت حاصل نہیں اور اس صورت کے ثبوت نے اپنے اصل کے ثبوت میں کوئی حدو نہایت پیدا نہیں کی اور کوئی جہت و نسبت حاصل نہیں کی۔عالم کا وجود اس صورت کے وجود کی طرح ہے جو مرتبہ وہم میں ثابت ہے۔ جس کواینے اصل کے ساتھ جو خارج میں موجود ہے کوئی مز احمت نہیں اور صورت کے اس وہمی ثبوت ہے اس خارجی ثبوت میں جو صورت کا اصل ہے کسی قتم کی حدو نہایت پیدا نہیں ہو گی۔ وَلِلْهِ الْمَثَلُ الْاعْلَى (مثال اعلى الله تعالى كے لئے ہے) اس تحقیق سے اس بات كى حقیقت معلوم ہو گئی۔جو کتے ہیں کہ عالم مرتبہ وہم میں ثابت ہے لیعنی عالم اس مرتبہ میں پیدا ہوا ہے۔جومرتبہ وہم کے مشابہ ہے۔جو آئینہ کی منعکبہ صورت کے لئے اپنے اصل کی نسبت کہ خارج میں موجود ہے۔ ثابت ہے بلکہ کہہ کتے ہیں کہ اس مرتبہ مقدسہ میں وجود خارجی کااطلاق بھی تثبیہ و تنظیر کی قتم سے ہے۔ کیونکہ خارج کی وہاں گنجائش نہیں۔ جب وجوداس مرتبہ اقدس سے کو تاہ ہے تو پھر خارج کیا ہے جو وجود کی فرع

خاتمہ حنہ۔ یہ سب مبادی تعینات جو فد کور ہوئے ہیں۔ خواہ تعین وجودی اجمالی ہویا تفصیلی۔
سب اس عالم و نیا کی موجودات مکنہ کے ساتھ نسبت رکھتے ہیں اور اس عالم و نیا کی موجودات کا وجود و
تشخص ان مبادی عالیہ پر وابسۃ ہے لیکن موجودات آخرت (مشہود ہو تاہے کہ) ان مبادی فد کورہ پر
وابسۃ نہیں بلکہ ان کے مبادی تعینات اور امور ہیں۔ وہ امور اس فقیر کے نزدیک وہ کمالات ذاتیہ ہیں
جن کے دامن پاک تک ظلیت کی گرد نہیں پہنچی اور اس مر تبہ اقد س میں مندرج ہیں۔ بلکہ اس مرتبہ
مقد سہ میں پیچونی تفصیل و تمیز کے ساتھ مفصل و متمیز ہیں۔ ان کمالات مقد سہ مفصلہ ذاتیہ میں سے ہر
ایک کمال عالم آخرت کی موجودات میں سے ہر ایک موجود کا مبدء تعین ہے۔ اہل بہشت کے وجود کوان
تعینات وجود کی کے ساتھ خواہ اجمالی ہوں یا تفصیلی جو عالم دنیا سے تعلق رکھتے ہیں۔ کسی قسم کا میں
نہیں۔ عالم آخرت کی موجودات گویا اس مرتبہ مقد سہ کے مواجہ اور مقابل ہیں۔ بر خلاف عالم دنیا کی
موجودات کی کہ اس مواجہ اور مقابلہ سے بے نصیب ہیں۔ اس عالم دائی کی موجودات کو اس مرتبہ
موجودات کے کہ اس مواجہ اور مقابلہ سے بے نصیب ہیں۔ اس عالم دائی کی موجودات کو اس مرتبہ

مقدسہ سے اس قتم کے نصیب وحظ حاصل ہیں۔جوبیان سے باہر ہیں هنیناً لِاَرْبَابِ النَّعِیْمِ نَعِیْمُهَا ترجمہ: مبارک معموں کواپی نعمت

بيت

وَمِنْ بَعْدِ هَلَدًا مَا يَدِقْ صِفَاتُهُ وَ كَتْمَهُ أَخْطَى لَدَيْهِ وَ أَجَمَلُ وَمِنْ بَعْدِ هَلَدًا مَا يَدِقْ صِفَاتُهُ وَ رَجْمَهِ بَيت

بعدازاں وہ امر ہے جس کا نہیں ماتا پا اس کا پوشیدہ ہی رکھنااور چھپانا ہے بھلا رَبَّنَا لَا تُوَّاخِذُنَا إِنْ نَسِيْنَا أَوْ اَخْطَانَا (بالله تو جاری بھول چوک پر جارا مواخذہ نہ کر)۔ وَالسَّلامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَای (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی)

#### مكتوب ١١٥

بعض استفساروں کے جواب میں عرفان پناہ مرزاحسام الدین احمد کی طرف صادر

فرمایاہے:-

الْحَمْدُ لِلْهِ وَ سَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالَى كيلئے حمر ہے اوراس كے برگزيده بندول پرسلام مو)اس طرف كے فقراء كے احوال واوضاع حمر كے لاكق ہيں اور آپ كی صحت وعافیت الله تعالى سے مطلوب ہے۔ صحفہ شریفہ جو شفقت و مہر بانی سے اس فقیر كے نام ارسال كيا تھا۔اس كے مطالعہ سے مشرف موا۔ آپ نے اشتیاق ظاہر فرمایا تھا كہ حرمین شریفین میں سے كى ایك میں مع متعلقین وطن اختیار كريں اور وہيں وفن موں۔

میرے مخدوم مکرم۔ متعلقین کا جانا نظر نہیں آتا۔ بلکہ نزدیک ہے کہ منع مفہوم ہو۔اگر آپ تنہا چلے جائیں تو پہندیدہ نظر آتا ہے اور امید ہے کہ سلامتی سے پہنچ جائینگ و الاکفر والی الله سنہ بحافہ (سب کام اللہ تعالی کے اختیارہ) اور سیادت آب کے بارہ میں جو آپ نے لکھا ہے کہ طبیبوں نے ان کے ضرر کا تھم دیا ہے۔ میرے مشفق مخدوم فقیر نے بڑے غور سے دیکھا ہے لیکن ان کے حق میں کوئی ضرر نظر نہیں آتا۔البتہ ایک ظلمت محسوس ہوتی ہے جواس ضرر کی ظلمت سے الگ ہے۔ دیکھیں اس کی کیاوجہ ہے۔ غرض طبیبوں کا ضرر مفقود ہے اور یہ ظلمت جو نظر آتی ہے کی اور طرف سے ہے۔وَ الاَحْمُرُ اللّٰهِ سُبْحَانَةَ دوسر سے یہ کہ فرزندی محمد سعید بہت ہی کمزور ہوگیا تھا۔اللہ تعالیٰ کی حمد اور اس کا احسان ہے کہ اب اس کو صحت وعافیت ہوتی جاتی ہے۔ فقیر دعاکر تا ہے کہ قرۃ العین خواجہ جمال الدین احسان ہے کہ اب اس کو صحت وعافیت ہوتی جاتی ہے۔ فقیر دعاکر تا ہے کہ قرۃ العین خواجہ جمال الدین احسان ہے کہ اب اس کو صحت وعافیت ہوتی جاتی ہے۔ فقیر دعاکر تا ہے کہ قرۃ العین خواجہ جمال الدین احسان مع بھائی بہنوں کے اخیر زمانہ کے حادثوں سے محفوظ رہے اور بزرگ مخدوم زادے ظاہری باطنی حسین مع بھائی بہنوں کے اخیر زمانہ کے حادثوں سے محفوظ رہے اور بزرگ مخدوم زادے ظاہری باطنی حسین مع بھائی بہنوں کے اخیر زمانہ کے حادثوں سے محفوظ رہے اور بزرگ مخدوم زادے ظاہری باطنی

جعیت ب آراستر ہیں۔

## مكتوب ١١٦

خلق الله كي خدمتكارى كى ترغيب بين خواجد الوالكارم كى طرف صادر فرمايات:

حق تعالیٰ آپ کو حداعتدال اور مرکز عدالت پر استقامت عطا فرمائے۔ یہ کس قدر اعلیٰ دولت ہے کہ عطیات کا بخشے والاحفرت حق جل شانہ اپنے کی بندہ کو بعض بزرگیوں اور فضیلتوں کے ساتھ مخصوص کر کے اپنے بندوں کی حاجتوں کی گنجی اس کے دست تصرف کے حوالہ کردے اور اس کو ان کو گوں کا جائے پناہ بنائے اور یہ کس قدر اعلیٰ نعمت ہے کہ بہت می مخلو قات کو جن کو اللہ تعالیٰ نے کمال کرم سے اپنے عیال فرمایا ہے۔ اس کے متعلق کرے اور ان کی تربیت اس کے سرد فرمائے۔ وہ شخص بہت ہی سعادت مندہے جو اس دولت حمد میں قیام کرے اور وہ شخص بہت ہی ہو شمندہے جو اس نعمت کا شکر اوا کرے اور ان کی تربیت اس کے نور فرمائے۔ وہ شخص بہت ہی سعادت مندہے جو اس دولت حمد میں قیام کرے اور وہ شخص بہت ہی ہو شمندہے جو اس نعمت کا شکر اوا کرے اور ان کی تربیت کو اپنا شرف سخھے۔ اللہ تعالیٰ کیلئے حمد ہے کہ وہاں کے لوگ آپ کے ذکر خیر سے تر بان ہیں اور آپ کے کرم واحمان کاذکر ان کی زبان پر ہے۔ والسلام

#### مكتوب ١١٧

آیت کریمہ إِنَّ فِنی ذلِكَ لَذِ نُوری النح کے معنی اور دوسرے اعتراض کے بیان میں مولانا شخ غلام محد کی طرف صادر فرمایاہے:

بسم اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِمْ اللَّحِمْدُ لِلْهِ وَ سَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيك حمد ہے اوراس كے برگزيده بندوں پر سلام ہو) شخ اجل قد س سره نے اپنى كتاب عوار ف كے دوسر عباب بلس آیت كريمہ اِنَّ فِي ذلِكَ لَذِكُولى لِمَنْ كَانَ لَهُ عَلَٰبٌ اَوْ اَلْقَى السَّمْعَ وَهُو شَهِيْد "(اس بلس آیت كريمہ اِنَّ فِي ذلِكَ لَذِكُولى لِمَنْ كَانَ لَهُ عَلَٰبٌ اَوْ اَلْقَى السَّمْعَ وَهُو شَهِيْد "(اس مِن فَين فيمن فرمايا ہے كہ واسطى نے كہا ہے كہ قوم مخصوص كے لئے نفیحت ہے سب لوگوں كيكے نہيں۔ اور يہ دولوگ ہیں جن كے حق میں اللہ تعالی فرما تاہے۔ اَو مَنْ كَانَ مَنْتًا فَاَحْيَنَاهُ (كياجوم دو تقالی فرما تاہے۔ اَو مَنْ كَانَ مَنْتًا فَاَحْيَنَاهُ (كياجوم دو تقالی فرما تاہے۔ اَو مَنْ كانَ مَنْتًا فَاَحْيَنَاهُ (كياجوم دو تقالی فرما تاہے۔ اَو مَنْ كانَ مَنْتًا فَاَحْيَنَاهُ (كياجوم دو تقالی فرما تاہے کہ مشاہدے سے فراموشی پيدا ہوتی ہے اور جو اسطی نے یہ بھی کہا ہے کہ مشاہدے سے فراموشی پيدا ہوتی ہے اور جو جات ہو جاتی ہے۔ شخ قد س سره نے فرمایا ہے کہ یہ قول جو واسطی نے کہا ہے بعض جمل جاتی ہے اور بہت ہو جاتی ہے۔ شخ قد س سره نے فرمایا ہے کہ یہ قول جو واسطی نے کہا ہے بعض اقوام کے حق میں ضیح ہے۔ حالانکہ یہ آیت اس امر کے برخلاف دوسری قوم کے لئے حکم کرتی ہے اور واسطی وولوگ ارباب حمین ہیں۔ جن کے لئے مشاہدہ اور فہم جمع ہوتے ہیں پوشیدہ نہ رہے کہ جو کچھ واسطی وولوگ ارباب حمین ہیں۔ جن کے لئے مشاہدہ اور فہم جمع ہوتے ہیں پوشیدہ نہ رہے کہ جو کچھ واسطی وولوگ ارباب حمین ہیں۔ جن کے لئے مشاہدہ اور فہم جمع ہوتے ہیں پوشیدہ نہ رہے کہ جو کچھ واسطی وولوگ ارباب حمین ہیں۔ جن کے لئے مشاہدہ اور فہم جمع ہوتے ہیں پوشیدہ نہ رہے کہ جو کچھ واسطی وولوگ ارباب حمین ہیں۔ جن کے لئے مشاہدہ اور فہم جمع ہوتے ہیں پوشیدہ نہ رہے کہ جو کچھ واسطی وہ سے وہ اسطی کے کہ جو کچھ واسطی وہ اسلی میں کیا کہ مشاہدہ اور کیا کہ کو کیا کہ حول کھو اسلی میں کیا کہ دوسری قوم کے کہ کھو کھو کھو وہ سے کہ جو کھھوں کیا کھوں کیا کہ کو کھوں کے کئے مشاہدہ کیا کہ کو کھوں کیا کے کھوں کی کو کھوں کیا کہ کو کھوں کو کھوں کیا کے کہ کیا کہ کو کھوں کیا کہ کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کیا کہ کو کھوں کیا کو

نے اول کہاہے وہ اس بات پر ولا لت کر تاہے کہ خاص اہل تمکین کے لئے نصیحت ہے کیو نکہ ہے وہ لوگ ہیں جن کواللہ تعالیٰ نے موت کے بعد زندہ کیاہے یعنی فنا کے بعد ان کوبقا بخشی ہے اور اہل تلوین کے کئے نہ فنا ہے نہ بقاءاور نہ حیات جو دوبارہ ان کو دی گئی ہو کیونکہ وہ وسط راہ میں ہوتے ہیں اور فناء بقاء معتہوں کے احوال ہیں اور اس کا دوسر اقول جو آیت کے بیان میں ذکر کیا ہے اگر تواس بات پر دلالت كرتاب كه احتجاب اور استتار (ليمني پر ده اور حجاب ميں آنے) كے وقت اہل تلوين كے لئے تصيحت ہے نہ کہ مشاہدہ اور مکاشفہ کے وقت کیونکہ بیز ہول و فراموشی کے وقت ہیں۔ پس بیہ قول پہلے قول کے منافی ہے اور اگر اس نے دوسری جگہ توسط حال میں اس معرفت کاذکر کیاہے اور آیت کے بیان میں ذکر نہیں کیا تو پھر کوئی منافات نہیں اور نہ ہی شیخ قدس سرہ کا یہ اعتراض کہ واسطی نے کہاہے کہ بعض اقوام یعنی اہل تلوین کے حق میں صحح ہے حالا نکہ یہ آیت اس امر کے برخلاف دوسرے لوگوں کے لئے تھم کرتی ہاور وہ ارباب ممکین ہیں درست نہیں۔ کیو نکہ واسطی نے آیت کے معنی میں بیان کیاہے کہ نصیحت ارباب تمكين كے ساتھ مخصوص ہے اس لئے كہ بير وہ لوگ ہيں جو موت كے بعد زندہ ہيں نہ كہ اہل تلوین حاصل کلام بیہے کہ اہل تلوین کے بیان میں اس کاد وبارہ ذکر کرناایک متعلق معرفت ہے جس کا آیت کے بیان سے کچھ تعلق نہیں۔اس صورت میں بیاعتراض عائد نہیں ہو تاکہ بیامر آیت کے حکم کے برخلاف ہے کیونکہ آیت ایک قوم کے حق میں وارد ہے اور یہ معرفت دوسری قوم کے احوال کا بیان ہے۔اگر واسطی پہلے فعل کواہل ممکین کے ساتھ مخصوص نہ کر تااور پھر دوبارہ اہل تلوین کے لئے بھی ان کے احتجاب کی حالت میں نصیحت کو ثابت کر تا تواس کے دونوں قولوں میں منافات حاصل نہ ہوتی اور شیخ کا عتراض اس پر وارونہ ہو تااور جو کچھ میرے نزدیک ظاہر ہے وہ یہ ہے کہ اس آیت کریمہ میں دونوں فریقوں کے حال کا بیان ہے۔ لیعنی مَنْ کا ذَ لَهُ قُلْبٌ میں ارباب قلوب کا حال ہے۔ جن ك احوال بدلت رجع بين انهى كواصحاب تلوين بهى كهت بين اور أوْ الْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيْدٌ مِن الل تمكين كے حال كابيان ہے كيونكہ يہ وہ لوگ ہيں جنہوں نے عين شہود كى حالت ميں فہم كے لئے اپنے کانوں کولگار کھاہے فرق صرف ای قدرہے کہ قوم اول کے لئے بعض بعض و قتوں میں نصیحت ہے اور دوسری قوم کے لئے تمام احوال میں نصیحت ہے جیسے کہ خودواضح ہے۔اگر شیخ قدس سر واس طرح کہتا کہ یہ آیت اس امر کے برخلاف اور قوم کے لئے بھی حکم کرتی ہے توبہت ہی مناسب ہو تااور کلمہ او منع خلو کے لئے ہے۔ پس فریقین کو نصیحت میں جمع کرنے کے منافی نہیں اس کے بعد شیخ نے فرمایا ہے کہ فہم کا مقام محادثہ اور مکالمہ یعنی گفتگو اور کلام کا محل ہے اور وہ دل کی سمع ہے اور مشاہرہ کا مقام قلب کی بصر ہے۔ پس جو شخص سکر کی حالت میں ہے اس کی سمع اس کی بھر میں غائب ہوتی ہے اور جو شخص خود سمکین

کی حالت میں ہے اس کی سمع اس کی بھر میں غائب نہیں ہوتی کیونکہ وہ اپنے حال کا مالک ہے اور ظرف وجودی سے جو کلام کے سمجھنے کے لئے مستعد ہے۔ سمجھتا ہے کیونکہ فہم الہام وساع کا محل ہے اور ساع و الہام ظرف وجودی کو چاہتے ہیں اور یہ وجود و موہوب یعنی بخشا ہوااس شخص کوجو فٹا کے راستہ ہے گزر کر بقائے محل تک پہنچا ہو۔مقام صحومیں متمکن ہونے کیلئے دوبارہ بخشاجا تاہے۔اور یہ وجوداس وجود کے سواہے جو نور مشاہدہ کے حیکنے کے وقت نیست و نابود ہو جاتا ہے۔انتھیٰ (یہال تک شی کا کلام ہے) پس محادثة اور مكالمه سے مراد اللہ تعالى كے ساتھ كلام و گفتگو كرنا ہے اور سمع كابھر ميں غائب ہونے كے بيد معنی ہیں کہ مشاہدہ کے وقت نہیں سمجھتا اور بیراہل تلوین کا حال ہے جو مشاہدہ کے وقت اپنے آپ کو فراموش کردیتے ہیں جیسے کہ واسطی نے کہاہے اور سمع کے بھر میں غائب نہ ہونے سے یہ مرادہے کہ عین مشاہدہ میں سمجھتا ہے اور یہ حال اہل حمکین کا ہے جو مشاہدہ اور فہم کے در میان جمع کرتے ہیں جیسے گزر چالیوشیدہ نہ رہے کہ اہل تلوین میں مشاہدہ کے کچھ معنی نہیں ہیں۔ کیونکہ مشاہدہ ذات میں ہو تاہے اور وہ ابھی ذات تک نہیں پہنچا۔اس کے حق میں صفات متحیلہ متلونہ کا مکاشفہ بہتر ہے اور جو کچھ ذات میں ہے۔اس کیلیے تلوین نہیں اور نہ ہی اس بار گاہ مقدس میں تغیر ہے کہ بھی ذہول و فراموشی ہو اور تبھی شعور بلکہ وہاں عین ذہول میں شعور ہے اور نفس شہود میں فہم ہے نیز شیخ قدس سرہ کے کلام سے ظاہر ہو تاہے کہ دنیامیں ول کی آئکھ سے مشاہدہ کاواقع ہوناجائز ہے اور صاحب تعرف قدس سرہ نے جو امام طا کفہ ہے کہاہے کہ دنیامیں دل اور آنکھ دونوں سے حق تعالیٰ کو نہیں دیکھ سکتے اور اس پراجماع ثابت عمیاہ اور کہاہے کہ مشاکخ نے اس بات پر اجماع کیاہے کہ حق تعالی دنیامیں ایقان کی جہت کے بغیر دلوں اور آ کھوں سے دیکھا نہیں جاتا۔ میرے نزدیک جو کھ صاحب تعرف نے کہاہے بہت ہی بہتر ہے۔ کیونکہ جس کوحق تعالیٰ کی رویت خیال کرتے ہیں وہ خیالی رویت ہے یعنی خیال میں اس ایقان کی صورت كاكشف بجودل كوحاصل ہو تا ہاور مُوْقَنْ بادى بھى ايك صورت بجودل كيلي كشف كى جاتى ب كونكه مشائخ نے الله تعالى كيلي مثال كوجائزر كھائے۔اگرچه الله تعالى كيليے كوئى مثل نہيں۔فلله المَمثلُ الأعلى (پس مثال اعلى الله تعالى كيلة ب) يعنى خيال مين ايقان كى صورت اور موقن به كى صورت نقش ہو جاتی ہے۔اگرچہ واقع میں حق تعالیٰ کی کوئی صورت نہیں کیونکہ قلب اور دوسرے لطا نف کے معانی حاصلہ کیلئے بلکہ ہرایک موجود شے کیلئے خیال میں ایک صورت ہے جواس عالم مثال کی تمثال ہے جو تمام عالموں سے زیادہ وسیع ہے اس قلب کوابقان کے سوا کچھ حاصل نہیں۔ بلکہ ابقان کی صورت اور موقن بہ کی صورت رویت ومرئی کی صورت میں متمثل ہوتی ہے اور کوئی رویت حقیقی نہیں۔ پس جب قلب کو رویت حاصل نہ ہو تو پھر بھر یعنی آنکھ کو کب حاصل ہو گی۔وہ ایک مثالی صورت ہے بعنی قلب کاایقان

رویت کی صورت میں اور موقن بہ مرئی کی صورت میں متمثل ہو تاہے جس سے گمان ہو تاہے کہ اس نے هیقة حق تعالی کود يکھا ہے۔ حالا تکہ وہ خيالي رويت ہے بلکہ ہم کہتے ہيں کہ موقن به كي صورت حق تعالیٰ کی صورت مثالیہ نہیں ہے۔ بلکہ ایک کشفی صورت ہے جس کے ساتھ ایقان کا تعلق ہے جو خیال میں ظاہر ہوتی ہے اور ہر گز جر گز حق تعالیٰ کی کوئی صورت نہیں۔اگرچہ خیال ہی میں ہو۔ یہ صورت قلب سالک کے بعض مکشوفات لینی ان وجوہ واعتبارات کی صورت ہے جن کا تعلق ذات تعالیٰ کے ساتھ ہے یہی وجہ ہے کہ جب عارف ذات تعالی ہے واصل ہو جاتاہے تواس قتم کی خیالی مثالیں متحلل نہیں ہوتیں۔ کیونکہ حق تعالیٰ کی ذات کی کوئی صورت نہیں۔نہ خیال میں اور نہ مثال میں اور میرے نزدیک جس طرح اس کی مثل نہیں۔مثال بھی نہیں کیونکہ صورت خواہ کسی مرتبہ میں ہو حدو نہایت کو متلزم ہاور حق تعالیٰ تحدید و تقیید سے منز ہے۔ یہ تمام مراتب ای کے پیدا کئے ہوئے ہیں۔ فافھم الله تعالی کیلئے حدے کہ اس نے ہم کو سلطان خیال عطافر مایااور اس کو معانی کمال کی صور توں کے حصول کا آئینہ بنایا۔اگر خیال نہ ہوتا تو ہم انفصال کے در کات سے اتصال کے درجات کونہ یا سکتے اور احوال کی واردات کونہ جان سکتے۔ کیونکہ اس میں ہر ایک معنی اور حال کی صورت ہے کہ اگر وہ صورت مکثوف ہو جائے تواس کے ساتھ وہ معنی اور حال اور اک میں آجاتے ہیں پس ساتوں لطا نف کا شان سیر وسلوک اورایک حال سے دوسر سے حال کی طرف انتقال کرنا ہے۔ اور خیال کاشان سالک کواپی منتقشہ صور توں میں سیر وسلوک وانتقال کے درجات کاد کھانا ہے اور اس کاد کھانا فوق کی طرف رغبت بڑھا تا ہے۔ نیز اس کے دکھانے سے سیر بھیرت پر حاصل ہو تاہے اور سلوک معرفت پر آسان ہو تاہے اور اس کے غلبہ سے سالک جہل سے نکل کراہل علم میں سے ہوجاتا ہے۔ فَلِلْهِ سُبْحَانَهُ دَرَّهُ (الله تعالیٰ ہی کیلئے ہے اس کی خوبی)وَ السَّلَامُ عَلی مَنَ اتَّبَعَ الْهُدای (سلام ہواس شخص پر جس نے ہدایت اختیار کی)۔

## مكتوب ١١٨

مولاناعبدالقادرانبالوي كي طرف صادر فرمايا ب:-

اوصاف میں ہے کی وصف اور اس کی لغوت میں سے کی لغت کی امانت گاہ ہے۔ پس آیات کی تلاوت اوران کے سننے سے نئ نئ تجلیات ظاہر ہوتی ہیں۔اور آئینے بن کر عظیم جلال کی خبر دیتی ہیں۔إلی انجو مَا قَالَ فِيْ تَانِيْدِ هِذَا التَّوجِيْهِ وَشُوْحِهِ (آخر كلام تك جواس توجيداوراس كى شرح مين كبي م)الله تعالیٰ کے کرم ہے جو کچھ میرے دل میں گزر تاہے وہ یہے کہ ظہرے مراد نظم قرآن ہے جو حدا عجاز تک پہنچنے والی ہے اور بطن صفاء فہم کے اختلاف کے بموجب باریک معنی اور پوشیدہ سر پراس کی تغییر و تاویل سے مر اد ہے اور حدہ مر اد مر اتب کلام کی نہایت ہے۔جو مشکلم کاشہود ہے اور وہ عجلی نعتی ہے۔ جوعظیم جلال کی خردیتی ہاور مطلع وہ ہے جو بخلی نعتی سے برتر ہاور وہ بخلی ذاتی ہے۔جو تمام نسبتوں اور اعتباروں سے خالی ہے نبی علیہ نے کلام کی حداور اس کے نہایت کے لئے مطلع ثابت کیا۔ گویا مطلع كلام اور نہايت كلام كے ماوراء ہے اور كلام حق تعالى كى صفت ہے اور متكلم كاشہود اس صفت كے آئينے میں اس صفت کی بچلی ہے اور اس کے مراتب کمال کی نہایت ہے۔ اس بچل کے ماور اء پر اطلاع تب ہوتی ہے۔ جب اس مجلی سے تجلے ذاتی کی طرف ترتی کریں۔ پس اس جگہ ذات تک پہنچناصفت کلام کے ذر لیے اور نظم قر آنی کی تلاوت کے وسلے ہے ہے۔جواس صفت پر دلالت کر تاہے۔ پس دوقد موں کا ہونا ضروری ہے۔ایک قدم نظم قرآنی کاجو مدلول یعنی صفت کی طرف دلالت کرنے والا ہے۔ دوسرا قدم صفت كالي موصوف كى طرف عارف قدى سره في فرمايا عدم شَيْتُ خَطُوْتَانِ وَقَدْ وَصَلْتُ (میں دوقد م چلااور واصل ہو گیا)لیکن شخ قدس سرہ نے صرف پہلا قدم ذکر کیا ہے اور اس سر کواک کے ساتھ تمام کیاہے اور تلاوت کے فائدہ کوای سے مقید کیاہے اور کچھ بیان نہیں کیا۔ سُبْ طنگ لا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ط (ياالله توياك ب- بم كوكوني علم نهيل- مرجس قدر کہ تونے ہم کو سکھایا۔ بیشک توجانے والا حکمت والا ہے) اس کے بعد شخ قدس سرہ نے کہاہے کہ امام جعفر صادق رضی اللہ تعالی عنه کی نسبت منقول ہے۔ کہ ایک دفعہ آپ نماز میں بیہوش ہو کر گر یڑے۔جباس کاباعث یو چھاگیا۔ تو آپ نے فرمایا۔ کہ میں ایک آیت کا تکرار کر تارہا۔ حتی کہ میں نے اس کواس کے متکلم سے سال پس جب صوفی کے لئے توحید کانور چکتا ہے اور وعدہ وعید کے سننے کے وقت اپنے کانوں کو اس طرف لگاتا ہے اور اس کاول ماسوی اللہ سے آزاد ہو کر اللہ تعالیٰ کے سامنے حاضر اور شہید ہوجاتا ہے۔ تواس وقت تلاوت میں اپنی اور غیر کی زبان کو حضرت موسیٰ کے در خت کی طرح دیکھا ہے۔ جہاں سے اللہ تعالی نے اِنِی اَنَا اللّٰهَ كاخطاب سایا تھا۔ جب اس كاسنااللہ تعالی كی طرف سے اوراس کاسنانا بھی اللہ تعالیٰ ہی کی طرف ہو جاتا ہے۔ تواس کے کان آنکھ ہو جاتے ہیں اور آئکھیں کان بن جاتی ہیں اور اس کا علم سر اسر عمل اور اس کا عمل بالکل علم ہو جاتا ہے اور اس کا آخر اول سے اور اول

آخرے بدل جاتا ہے۔ پس جب صوفی اس وصف کے ساتھ متحقق ہوجاتا ہے۔ تواس کاوفت سر مدی اور اس کاشہود دائی اور اس کاساع ہر دم نیا ہو تا ہے۔ (ختم ہوا کلام شیخ کا) (جب صوفی کے لئے توحید کانور چکتا ہے) یہ جملہ حضرت امام کے قول کابیان ہے (منظم سے سننے کے یہ معنی ہیں) کہ جب صوفی پر توحید کا حال غالب ہو جاتا ہے اور غیر کاشہوراس کی نظرے دور ہو جاتا ہے۔ تواللہ تعالی کے سامنے اس طرح حاضر اور شہیدر ہتاہے۔ کہ جب اپنے آپ سے یاغیر سے کلام سنتاہے۔ تواس کو گویااللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے سنتاہے اور اپنی اور غیر کی زبان کو حضرت موسیٰ کے در خت کی طرح دیکھتاہے۔ یعنی پہلے حضرت امام جول جول آیت کا تکرار کرتے رہے تواس کواپنے نفس اور زبان سے سنتے رہے جب تکرار كرتے كرتے توحيد كاحال ظاہر ہوا تواس كو متكلم سے سنا۔ اگرچہ حضرت امام كى زبان سے صادر ہوئى تھی۔ کیونکہ اس وقت انہوں نے اپنی زبان کو حضرت موسیٰ کے در خت کی طرح معلوم کیا تھا۔ گویاوہ کلام جواس وقت زبان سے ظاہر ہوا تھا۔اس کلام کی طرح تھا۔جواس در خت سے ظاہر ہوا تھا۔ کہ بیداللہ تعالى كاكلام ب- أَقُولَ وَبِاللَّهِ الْعِصْمَتُ وَالتَّوْفِيْقُ (مِن كَبَتابون اور الله تعالى بى عصمت وتوفيق ہے) کہ جو کلام حضرت موکیٰ کے در خت سے سنا گیا تھا۔وہ بیشک اللہ تعالیٰ کا کلام تھا۔اگر کوئی اس کا انکار كرے۔ توكافر ہوجاتا ہے اور يه كلام جوزبانوں سے ساجاتا ہے۔ يه در حقيقت الله تعالى كاكلام نہيں ہے اگرچہ صوفی غلبہ توحید میں اس کواللہ تعالیٰ کا کلام خیال کرے۔اگر کوئی اس کا اٹکار کردے تو کا فرنہیں ہو گا۔ بلکہ محقق صادق ہو گا۔ کیونکہ یہ کلام زبان کی حرکت اور مخارج کے اعتماد سے حاصل ہوا ہے اور در خت کا حال ایسا نہیں تھا۔ ان دونوں کلاموں میں بہت فرق ہے۔ کیونکہ اول محقیقی ہے اور دوسر ا تخیلی۔ برے تعجب کی بات ہے کہ شخ قدس سرہ نے اس جگہ توحید میں اس قدر مبالغہ کیاہے کہ تخییلی كو تحقیق بنادیا ہے اور غلبہ حال میں بندہ سے صادر ہونے والے كلام كواللہ تعالى سے صادر شدہ كلام كى طرح سمجھا ہے۔ حالانکہ اپنی ای کتاب میں ایک جگہ شنخ قدس سرہ نے ان اقوال سے جو غلبہ حال کے وقت توحید والوں سے توحید کے بارہ میں صادر ہوتے ہیں۔ انکار کیاہے اور حلول واتحاد کی آمیزش سے ڈر کران کواللہ تعالیٰ کی طرف ہے حکایت پر محمول کیا ہے۔ لیکن اس جگہ حلول کی آمیزش سے نہیں ڈرا۔ بلکہ اتحاد وعینیت کا تھم کیا ہے۔اس مقام میں حق بات یہ ہے کہ غلبہ حال میں اتحاد وعینیت کا تھم كرنا تخييلى ہے تحقیقی نہیں۔خواہ اتحاد ذات میں ہو۔خواہ صفات وافعال میں۔فَسُبْحَانَ مَنْ لَا يَتَغَيَّرُ بِذَاتِهِ وَلَا بِصِفَاتِهِ وَلَا فِي أَفْعَالِهِ بِحُدُوثِ الْأَكُوانَ (ياك ، وه الله تعالى جو موجودات كيدا كرنے سے ذات و صفات وافعال ميں متغير نہيں ہوتا) اس كى ذات و صفات وافعال كے ساتھ كى كى ذات و صفات وافعال متحد نہیں ہو سکتے۔ وہ مالک پاک ہے۔ جیسے کہ ہے اور ممکن ممکن ہے اور ذات

وصفات وافعال میں حادث ہے۔ لیس قدیم وحادث کے در میان اتحاد کا حکم کرناعشق کی تلوینات اور محبت وسکر کے غلبات کے باعث ہے اور حلول کی آمیز ش اور اشحاد کے گمان کے باعث کہ جس سے کفر والحاد لازم آتا ہے۔ان کا کوئی مواخذہ نہیں۔ کیونکہ بیران کی مراد نہیں ہے اور وہ امر جوحق تعالیٰ کی پاک جناب کے لائق نہیں۔ ہر گز ہر گزان کی مراد نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ بیالوگ اللہ تعالیٰ کے دوست اور محت ہیں اور اس قتم کی نامناسب باتوں کے تجویز کرنے سے جواللہ تعالیٰ کی شان کے لاکق نہیں۔ محفوظ ہیں۔ لیکن جن لوگوں نے حال وصدق کے بغیران کی مشابہت کی اور ان کے کلام کی طرح کلام کیااور اس ہے ان کی مراد کے برخلاف سمجھا۔ وہ الحاد وزندقہ میں پڑگئے۔ حتیٰ کہ ان لوگوں نے اللہ تعالیٰ اور ممکن کے در میان حلول واتحاد ثابت کیااور ممکن کے واجب ہو جانے کا تھم کیا۔ یہی لوگ زندیق ہیں۔ جواس بحث سے خارج ہیں۔قاتلَهُمُ اللّٰهُ فَاتَّني يُوْفَكُونَ (الله تعالٰي ان كو ہلاك كرے يه كدهر بھكتے پھرتے ہیں) پوشیدہ نہ رہے۔ کہ شخ قدس سرہ نے جو پچھ امام رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے قول کے بیان میں فرمایا ہے۔اگر چہ اہل تلوین میں سے ان لوگوں کے حق میں صادق ہے۔ جن پر سکر اور توحید غالب ہے۔ لیکن چونکہ امام کی شان میں میراحس ظن ہے۔اس لئے میں ان کے حق میں اس امر کاصدق تجویز نہیں کر تا کیونکہ وہ میرے نزدیک ارباب حمکین وصحومیں ہے ہیں۔ان کے نزدیک مختل اور متحقق ظاہر ہے اور غیرے سننااور حق تعالی سے سننالوشیدہ نہیں۔امامؓ کے کلام کیلئے اس وجہ کے سواکوئی اور اچھامحمل تلاش کرناچاہئے۔جوان کے حال کے مناسب ہواور وہ یہ ہے۔ کہ ہوسکتاہے کہ بندہ اللہ تعالیٰ کے کلام کو بلاكف في بالله تعالى علام كد حفرت موسى في كوه طور برسناراً رتوبوجه كم الله تعالى ع كلام كے سننے کے کیا معنی ہیں کیونکہ یہ جو سناجا تاہے۔ صرف حرف ہیں یا آواز۔ تو میں کہتا ہوں کہ ممنوع ہے۔ کیا نہیں دیکھتے کہ اللہ تعالی اپنے کلام کو حرف وصوت کے بغیر سنتاہے۔ بندہ بھی جب اللہ تعالیٰ کے اخلاق ہے متخلق ہو جاتا ہے۔ توحرف وصوت کے بغیر کلام کو سنتاہے۔ لیکن ظاہر وہم میں جو باوجود فارق کے حاضر برغائب کے قیاس کرنے سے پیدا ہوتا ہے۔ محال نظر آتا ہے۔ بھلا حاضر پر غائب کا قیاس کس طرح کیاجائے۔ جبکہ حاضر زمانہ کی تنگی میں ہے۔جو ترتب و تقدم و تاخر کو چاہتا ہے اور غائب پر زمانہ اور تقدم و تاخر وترتب کے احکام جاری نہیں ہوتے۔ غائب میں ان اشیاء کا ثبوت جائز ہے۔ جن کا ثبوت حاضر میں جائز نہیں۔فَلْمَفْهُمْ وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ تَحْقِيقَ يدے كه اگر ساع سمع كى حس کے ساتھ ہو۔ تو ضروری ہے کہ مسموع حرف وصوت ہو۔ لیکن جب ساع سامع کے اجزاء میں سے ہر ا یک جزو کے ساتھ ہو۔ توحس کے ساتھ مخصوص نہیں۔اس وقت جائزہے۔ کہ مسموع حرف وصوت کے بغیر حاصل ہو۔ کیونکہ ہم اپنی کلیت اور اپنے اجزامیں سے ہر ایک جزو کے ساتھ ایسے کلام کو سنتے

میں۔ جو حروف واصوات کی جنس سے نہیں ہیں۔ اگرچہ خیالی حروف واصوات کے ساتھ خیال میں مخیل ہو تاہے۔ لیکن ہم جانتے ہیں۔ کہ یہ کلام ماخوذ مموع یعنی ہماری کلیت سے سناہواکلام پہلے حروف واصوات سے مجرد تھا۔ پھر خیال میں خیال حرف وصوت کے ساتھ متلبس ہوا۔ تاکہ فہم وافہام کے قریب ہو۔اس کے علاوہ ہم زیادہ عجیب بات سے کہتے ہیں۔ کہ اللہ تعالی ہمارے کلام کوجو متر تبد ومتقدمہ ومتاخره حروف وكلمات سے مركب بے سنتاہے ليكن الله تعالى كاسنناحرف وكلمه اور ترتب وتقدم و تاخر کے وسیلہ کے بغیر ہے۔ کیونکہ مرکب و مترتب و متقدم و متاخر کلام زمانہ کو جا ہتا ہے اور حق تعالی پر زمانہ جاری نہیں ہو تا۔ زمانہ کواللہ تعالی نے پیدا کیا ہے۔ جب حرف و کلمہ کے وسیلہ کے بغیر حروف و کلمات ے مرکب کلام کا سنناجا رئے تواس کلام کا سنناجو حروف واصوات کی جنس سے نہیں ہے۔بطریق اولی جَارَ هِوَ گَاـ فَافْهُمْ وَلَا تَكُنْ مِنَ الْقَاصِرِيْنَ وَلَا مِّنَ الْغُفَلَاءِ الْجَاهِلِيْنَ وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ الْمُلْهِمُ لِلصَّوَابِ (سجھاور کو تاہ فہم اور جاہل وغا فل نہ ہواور اللہ تعالی بہتری کی طرف البہام کرنے والاہے) اس کلام کی تحقیق میں ان سطروں کے لکھنے کے بعد دوبارہ جو کچھے الہام ہواہے۔وہ بیہ کہ مستعد بندہ کاحق تعالی کے خطاب کو سمجھنااور حق تعالی سے اس کا اخذ کرنا پہلے حروف و کلمہ کے واسطے اور صوت ونداکے وسیلہ کے بغیر تلقی روحانی ہے ہو تاہے۔ پھریہ معنی متلقی سلطان خیال میں جہاں تمام اشیاء کی صورتین منتقش ہیں۔ حرف وصوت کی صورت پر متمثل ہوتے ہیں۔ کیونکد عالم شہادت میں افادہ واستفادہ الفاظ وحروف ہی کے ذریعے سے ہے۔ اس تلقی پر ساع بلاکیف کا اطلاق کرنا بھی جائز ہے۔ کیونکہ کلام بے کیف ہے اور ضرور ہے کہ اس کا ساع بھی بلاکیف ہو کیونکہ کیف کو مَالَا کَیْفَ فِیْهِ (جس میں کوئی کیفیت نہیں) کی طرف کوئی راستہ نہیں۔ پس ثابت ہوا۔ کہ حروف واصوات سے مجرو کلام کابلاکیف سننا جائز ہے۔ پھراس کے بعد کلام خیال میں حرف وکلمہ کی صورت پر متمثل ہو تا ہے۔ تا کہ عالم اجسام میں بھی افادہ واستفادہ حاصل ہو اور جن لوگوں نے اس دقیقہ پر اطلاع نہیں پائی۔ان حروف وکلمات کے ذریعے ہے جو حادث ہیں اور اس پر دلالت کرنے والے ہیں۔ان لو گوں کا حال اچھا ہے اور بعض نے یوں کہاہے۔ کہ ہم اللہ تعالیٰ کے کلام کو سنتے ہیں اور انہوں سے پچھ فرق نہیں کیا۔ کہ بیہ بات الله تعالیٰ کی شان کے لا کق ہے اور یہ لا کق نہیں یہ لوگ جاہل اور جھوٹے ہیں۔جو الله تعالیٰ کے حق میں جائز و ناجائز کو نہیں جانتے اور حق وہی ہے۔جواللہ تعالیٰ کے فضل ہے میں نے شخفیق کی اور شخ قد س سرہ نے جو یہ کہاہے۔ کہ اس کے کان اس کی آئکھیں ہو جاتے ہیں اور اس کی آئکھیں اس کے کان بن جاتی ہیں اور اس کا اول آخرے اور آخر اول سے بدل جاتا ہے۔ اس کے بید معنی ہیں۔ کہ اس کے کان اس کی آنکھوں کا حکم اور اس کی آنکھیں اس کے کانوں کا حکم پکڑلیتی ہیں۔ یعنی اپنی کلیت سے سنتاہے اور اپنی کلیت سے جانتاہے۔ کیونکہ اگراپے بعض سے نے اور بعض سے دیکھے تواس صورت میں سمع عین بھر نہ ہو گا۔ای پوشید گی کے لئے آگے بیان کیا ہے۔ کہ اس کا آخر اول اور اس کا اول آخر ہو جاتا ہے۔جس كاحاصل بيرے كدالله تعالى فے جب ذرات كو مخاطب كر كے أكشتُ بِرَبِيكُمْ فرمايا۔ توذرات في نهايت صفائی کے باعث بلاواسطہ اس نداکو سن لیا۔ پھر وہ ذرات مختلف پشتوں میں بدلتے اور مختلف رحموں میں منتقل ہوتے رہے۔ حتی کہ اپنے بدنوں میں ظاہر ہو گئے۔ پس قدرت پر حکمت کا حجاب آگیااور مختلف اطوار وحالات میں بدلنے کے باعث ان پر بہت می ظلمتیں چھا گئیں۔ جب اللہ تعالیٰ اپنے بندہ سے حسن استماع کاارادہ کرتا ہے۔ تاکہ اس کو صوفی صافی بنائے۔ تواس کو ہمیشہ تزکیہ اور تجلیہ کے رتبہ میں ترقی دیتار ہتا ہے۔ یہاں تک کہ عالم حکمت ہے میدان قدرت کی طرف آزاد ہو جاتا ہے اور اس کی گم شدہ بصيرت سے حكمت كا حجاب دور موجاتا ہے۔اس وقت اس كا أكَسْتُ بِرَبِيْكُمْ كوسْنا كشف وعيان موتا ہے اور اس کی توحید وعرفان سر اسر بنیان و بر ہان ہوتی ہے۔ حتی کہ اس کی اپنی زبان اور غیر کی زبان بھی اس کے حق میں حضرت موی " کے در خت کا حکم پکڑلیتی ہے جس سے وہ اللہ تعالیٰ کے کلام کو سنتا ہے جیسے کہ حضرت موی ؓ نے اس در خت سے اللہ تعالیٰ کے کلام کو ساتھا۔ پس ثابت ہوا کہ اس کااول آخر اوراس کا آخراول ہو جاتا ہے کیونکہ وہ آخر میں اللہ تعالیٰ کے کلام کواس طرح سنتا ہے۔ جس طرح اس نے اول سنا تھا۔ اس پر محمول ہے کی کا قول جواس نے کہاہے کہ میں اکسٹ بِرَبِی کم کا خطاب یادر کھتا ہوں بعنی اس خطاب کو گویااب زبانوں پر سنتا ہوں۔ پوشیدہ نہ رہے کہ اللہ تعالی کا پہلا خطاب تحقیقی تھا اور الله تعالیٰ ہے ذرات کا سننا حقیقت کے طور پر تھا۔ لیکن یہ خطاب جو زبانوں سے ماخوذ و مسموع ہے۔ صرف مخیل و توہم کے طور پر اللہ تعالیٰ کا خطاب ہے۔ جیسے کہ گزر چکا پھر کس طرح ایک دوسرے کا عین ہو سکتا ہے۔ بڑے تعجب کی بات ہے کہ شخ قدس سر انے باوجود اس قدر بلند قدر کے ایک کو دوسرے کا عین بنادیا ہے اور متحقق و متحل کے درمیان کچھ فرق نہیں کیا۔ حالا نکہ متحیل عین سکر اور صرف توحيد إس كى مثال بعينم قول أنا الْحَقُّ اورسُبْحَانِي اوركَيْسَ فِي جُبَّتِي سَوِى اللهِ وغيره كى طرح ہے اور اس سے بھی بڑھ کر تعجب کی بات یہ ہے کہ شخ نے اس کے بعد کہاہے کہ جب صوفی اس وصف سے متحقق ہو جاتا ہے تواس کا وقت سریدی اور اس کا شہود دائمی اور اس کا ساع ہر دم نیا ہو تا ہے۔ حالا تکه صاف ظاہر ہے کہ صوفی اس مقام میں صرف تجلی معنوی صفاتی ہے محقق ہے جیسے کہ گزر چکااور یہ مقام تلوین کا مقام ہے پھر کس طرح اس کا وقت سرمدی اور شہود دائمی ہو گا کیونکہ دائمی وقت ذات تعالیٰ تک چینچنے اور تجلی ذات میں ہو تاہے۔ایے ہی شہود و مشاہدہ بھی ذات تعالیٰ تک چینچنے والے کیلئے ہوتا ہے۔ جیسے کہ مشاکخ نے فرمایا ہے اور جو کچھ مرتبہ صفات میں حاصل ہوتا ہے اس کانام مکاشفہ ہے اور شہوداوراس کادوام ان ارباب ممکن کا نصیب ہے جو ذات تک واصل ہے نہ کہ اہل تلوین کا حصہ جو صفات کے ساتھ مقید ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ارباب قلوب و تقلب ہیں۔ سُبْحانَكَ لَا عِلْمَ لَناۤ اِلّا مَا عَلَمْ مَنَدُ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ط (یااللہ توپاک ہے ہمیں کوئی علم نہیں مگر جس قدر کہ تونے ہمیں سکھایا۔ بیشک توجانے والا حکمت والا ہے)۔

#### مكتوب ١١٩

مولانامودود محرك طرف صادر فرمايا -:-

شخ قدس سر اف نے اپنی کتاب عوارف کے نویں باب میں ان لوگوں کے بیان میں جو صوفیاء کی طرف منسوب ہیں کہا ہے کہ ان میں سے بعض وہ لوگ ہیں جو حلول کے قائل ہیں۔ خَذَلَهُمُ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ (الله تعالى ان كوخوار كرے)اور خيال كرتے ہيں كه الله تعالى ان ميں حلول كئے ہوئے ہے اور ان جسموں میں کہ جن کو وہ دوست رکھتا ہے۔ حلول کر تاہے اور قول نصاریٰ کے معنے لا ہوت اور ناسوت میں ان کے فہموں کی طرف بڑھتے ہیں اور ان میں ہے بعض وہ لوگ ہیں جو ای وہم کے باعث محسنات یعنی خوبصورت چیزوں کی طرف نظر کرنامباح جانع ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ جن لوگوں نے اپنے بعض غلبول کے وقت کلمات کے ہیں۔ان کلمات میں کچھ نہ کچھ وہی امر مضمر اور پوشیدہ ہے جوانہوں نے گمان کیا ہے جیسے کہ حلاج کا اناالحق کہنا اور حضرت بایزیڈ کا سجانی وغیرہ فرمانا۔ حاشاو کلا کہ حضرت بایزیڈ کے حق میں یہ اعتقاد کریں کہ اس نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے حکایت کے معنی کے سوا کچھ اور کہا ہے حلاج کے قول میں بھی یہی اعتقاد ہوناچاہئے۔اگر ہم جانتے کہ اس قتم کے قول میں کچھ نہ کچھ حلول مضم اور پوشیدہ ہے تو ہم ان کو بھی کررد کرتے۔ جیسے کہ ان کورد کرتے ہیں۔ فقط۔ نہیں معلوم۔اللہ تعالیٰ کی طرف سے حکایت کے کیا معنی ہیں اور ارباب سکر کو معنی حکایت کے طور پر اس فتم کے قول کے ساتھ مخصوص کرنے کی کیاوجہ ہے۔ سوائے اس کے کہ کہاجائے کہ شخ قدس سرہ کی مرادبہ ہے کہ اس قتم کے قول کا کہنے والداگر بندہ ہے جیسے کہ اکثر کے نزدیک ظاہر ہے تو بیشک یہ قول اللہ تعالیٰ کی طرف ہے حکایت ہے۔ کیونکہ بندہ رب نہیں بن جاتالیکن اس قول کا کہنے والادر حقیقت اللہ تعالیٰ ہے اور بندہ کی زبان در خت موسوی کی طرح ہے۔اس صورت میں حلاج اور بایزید قدس سر ہما پر کوئی طعن و اعتراض نہیں مگر شخ قدس سرہ کی عبادت سے ظاہر ہو تاہے کہ اگر وہ اس قول کو حکایت کے معنی پر محمول نہ کر تا تواس سے حلول کے معنی سمجھ جاتے۔ حالا تکہ ایسا نہیں کیو تکہ توحید کے غلبے اور واحد مشہود کے ماسوا کے بوشیدہ ہو جانے اور نور شہود کے حیکنے کے وقت حلول واتحاد کی آمیزش کے بغیراس قتم کی باتوں کا کہنا جائز ہے۔ قول اناالحق کے معنی یہ ہیں کہ میں کھے نہیں ہوں اور موجود حق تعالیٰ ہی ہے

نہ یہ کہ میں حق تعالی کے ساتھ متحد ہوں یاحق تعالیٰ میں حلول کئے ہوئے ہوں کہ یہ کفر ہے اور توحید شہودی کے منافی ہے۔ کیونکہ اس میں واحد واحد کے سوالچھ مشہود نہیں اور حلول واتحاد کی صورت میں مشہود متعدد ہو جاتے ہیں۔ گواتحاد وحالیت کے طور پر ہوں اور شیخ قدس سر کاکابہ قول کہ ان میں سے بعض وہ لوگ ہیں جو ای وہم یعنی حلول کے باعث خوبصورت چیزوں کادیکھنامباح جانتے ہیں۔ تعجب کی بات ہے کہ شخ اجل قدس سر ہاس قتم کی عبار توں سے حلول واتحاد سمجھتا ہے۔ حالا نکہ ان اقوال سے ظہور ٹابت ہو تاہے جو حلول کے ماوراء ہے کیونکہ حلول کے بیہ معنی ہیں کہ ایک شے بنفسہ دوسر ی شے میں موجود ہے جیسے کہ زید کا بنف گھر میں موجود ہونااور ظہور کے یہ معنی ہیں کہ ایک شے کاعکس دوسری شے میں موجود ہو جیے کہ زید کاعکس آئیے میں۔امر اول مرتبہ وجوب میں محال ہے اور اس مرتبہ مقدسہ کیلئے نقص کا موجب ہے اور امر دوم اپنے ثبوت کے باعث ممکن و جائز ہے اور اس کے حصول میں کوئی نقص نہیں۔ کیو تکہ امر اول سے تغیر لازم آتا ہے جو قدم کے منافی ہے اور امر دوم میں یہ بات نہیں جیسے کہ ظاہر ہے پس اگر وجونی کمالات امکانی عدموں کے آئیوں میں ظاہر ہول تواس ے ان کمالات کان آئینوں میں طول و تغیر وانقال جو قدم کے منافی ہے لازم نہیں آتا کیونکہ یہ حق تعالیٰ کے کمال کا ظہور اور اراءت یعنی د کھاوایا نمود ہے جیسے کہ آئینہ میں ہو تا ہے۔ پس امکانی آئینوں میں حق تعالیٰ کے کمالات کاشہود تجویز کرناان میں ان کمالات کے حلول کا تجویز کرنا نہیں ہے۔بلکہ آئینہ میں کمالات کے ظہور کا تجویز کرناہے اور اس میں کوئی نقص نہیں اگرچہ اس قتم کے شہود کو جائزر کھنے والاصاحب نقص اور راسته يرغير متققيم بالكن مقصوديب كداس سے حلول كى تهمت رفع موجائے نه كه اس كا كمال ثابت موكه وه يكه ب- والله سُبْحانَهُ أَعْلَمُ بِحَقَائِقِ الْأَمُورِ كُلِّهَا (تمام اموركى حقیقت کواللہ تعالیٰ ہی جانتاہے)۔

### مكتوب ١٢٠

عزلت لینی گوشہ نشینی کے اختیار کرنے کے بیان میں میر مصور کی طرف صادر

فرمایاہے:-

الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى (الله تعالى كيك حمر به اوراس كر رُنيده بندول پرسلام ہو) برادرم عزیز کے بزرگ صحفوں نے یکے بعد دیگرے پہنچ کرخوش کیا۔الله تعالی کیلئے حمر ہے کہ بے مناسبتی کے اسباب کے باوجوداس محبت وار تباط میں جو آپ کو فقراء کے ساتھ ہے کی فتم کا تغیر و تبدل نہیں آیااور فتور کا باعث نہیں ہوا بلکہ اس اُر تباط و محبت میں زیادتی پیدا ہوئی ہے۔ حق تعالی آپ کواس گروہ کی محب میں استقامت عطا فرمائے کیونکہ یہی محبت سعادت کا سرمایہ ہے۔ اے

شفقت کے نشان والے اس فرصت میں گوشہ نشینی کا شوق عالب آکر گوشہ نشینی اختیار کی ہے۔ جمعہ کے سوام بحد میں نہیں جاتا۔ جماعت نئے وقتی اس گوشہ میں منعقد ہوجاتی ہے۔ لوگوں کی ملا قات کاراستہ بند ہے۔ او قات بڑی جمعیت سے گزرر ہے ہیں۔ گویا تمام عمر کی آرزواب حاصل ہوئی ہے۔ اس نعمت پر اللہ تعالی کیلئے حمد ہے۔ باقی ظاہر کی احوال بھی عافیت کے ساتھ ہیں اور تمام فرز ندو متعلقین جمعیت کے ساتھ بیں اور تمام فرز ندو متعلقین جمعیت کے ساتھ بیں اور تمام فرز ندو متعلقین جمعیت کے ساتھ بر کرر ہے ہیں۔ جناب خواجہ عبداللہ ماہ مبارک رمضان سے پہلے دہلی تشریف لے گئے۔ اللہ تعالی ساتھ بر کرر ہے ہیں۔ جناب خواجہ عبداللہ ماہ مبارک رمضان سے پہلے دہلی تشریف لے گئے۔ اللہ تعالی علیات سے دریائے تنزیبہ میں خوطہ لگایا اور عمق یعنی گہرائی کی طرف متوجہ ہیں اور ظاہر سے باطن بلکہ باطنوں کے باطن کی طرف متوجہ ہیں اور ظاہر سے باطن بلکہ باطنوں کے باطن کی طرف حور پربیان کریگا۔

## مكتوب ١٢١

ایک مکتوب کی عبارت کے حل میں جو اسر اد پر مشمل ہے۔ مرزاحمام الدین احمد کی طرف صادر فرمایا ہے:-

المتحمد لله وسكام مو) آپ كا صحفه گرای جوشفقت و مهر بانی سے اس فقیر کے نام لکھا تھا۔ اس کے مرگزیدہ بندوں پر سلام مو) آپ كا صحفه گرای جوشفقت و مهر بانی سے اس فقیر کے نام لکھا تھا۔ اس کے مطالعہ سے مشرف ہوا۔ اس بی لکھا تھا کہ ایک عزیز نے اس متوب کی عبارت پر جواجمیر بیس لکھا گیا تھا، بہت اعتراض کے ہیں ان کا حل لکھنا جا ہے اور چو نکہ بعض یاروں نے اشتباہ کی جگہوں کو مقرر کر کے لکھا تھا۔ اس لئے اس کے اندازہ کے موافق اس اشتباہ کے حل بیس چند مقدے لکھے جاتے ہیں۔ و الله سُبخانه الله الله الله سُبخانه الله الله سَبنیل الوَشَادِ (الله تعالی ہی سید ھے راستہ کی طرف ہدایت دینے والا ہے) میرے مخدوم و الله الله سَبنیل الوَشَادِ (الله تعالی ہی سید ھے راستہ کی طرف ہدایت دینے والا ہے) میرے مخدوم و الله کہ میں مراد کا التزام نہیں جو غیر سے تعلق رکھتا ہو۔ پس اس کے اثبات پر جمت و برہان طلب کرنا گئجائش نہیں رکھتا۔ اس کے علاوہ جس شخص کو خدا تعالی نے قوت حدسیہ دی ہے وہ اگر اس میر والے شخص کے نہیں رکھتا۔ اس کے علاوہ جس شخص کو خدا تعالی نے قوت حدسیہ دی ہے وہ اگر اس میر والے شخص کے ساتھ وہ ممتاز ہے۔ مشاہدہ کرے اور حق تعالی کے فیوض و برکات اور علوم و معارف جن کے میاتھ ہے جم ساتھ وہ جس طرح اس قرب و بعد و مقابلہ واجتماع کے ملاحظہ کے بعد جو چاند کو سورج کے ساتھ ہے تھم کرے کہ چاند کانور سورج کے ساتھ ہے تھم جست نہیں۔ نیز ہمارے خواجہ قد س سرہ و نے ابتداء حال میں اس فقیر کے سر کو سیر مراد کی فرمایا۔ یاروں خواجہ قد س سرہ و نے ابتداء حال میں اس فقیر کے صال کے مطابق جان کر چھا نے بھی شاید اس بات کوان سے ساہوگا اور مثنوی کے ان ابیات کو فقیر کے صال کے مطابق جان کر چھا

كرتے تھے۔ابیات

عشق عاشق باد وصد طبل و نفير عشق معشو قال خوش و فربه كند

عشق معثو قان نهان است وستر لیک عشق عاشقان تن زه کند

ترجمهابيات

عشق عاشق دھوم دیتاہے میا عشق معشو قال بدن خوشتر کرے

عشق معثو قاں ہے پردہ میں چھپا عاشقوں کاعشق تن لاغر کرے

اور مرادوں میں سے جو کوئی واصل ہواہے۔اجتباء (برگزیدہ ہونا) کے راستہ ہی سے گیاہے۔اجتباء كارات انبياء عليم الصلوة والسلام كے ساتھ مخصوص ہے۔ صاحب عوارف قدس سرہ نے مجذوب سالک اور سالک مجذوب کے بیان میں اس امرکی تصریح فرمائی ہے اور مریدوں کے راستہ کو انابت کا راستہ اور مرادوں کے راستہ کو اجتباء کاراستہ کہاہے اَللّٰهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَّشَآءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنْيِبُ (الله تعالی بر گزیدہ کر تاہے جس کو جاہتاہے اور جو شخص اس کی طرف رجوع کرے اس کو اپنی طرف ہدایت دیتا ہے)۔ ہاں اجتباء کا راستہ بالاصالت انبیاء علیهم الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ مخصوص ہے ادر امتوں کو دوسرے کمالات کی طرح اس سے بھی ان کی تبعیت کے باعث حصہ حاصل ہے۔ یہ نہیں کہ اجتباء کاراسته مطلق طور پر انبیاء علیهم الصلوة والسلام ہی کے ساتھ مخصوص ہے اور امتوں کواس سے ہر گز حصہ حاصل نہیں۔ کیونکہ یہ غیر واقع ہے۔ میرے مخدوم سالک کو فیوض کا پہنچنا حضرت خیر البشر علیہ الصلوة والسلام کے توسط اور حیلولت ہے ای وقت تک ہے۔ جب تک اس سالک محمد ی المشرب کی حقیقت حقیقت محمری سے منطبق نہیں ہوئی اور اس کے ساتھ متحد نہیں ہوئی۔ جب کمال متابعت بلکہ محض فضل ہے مقامات عروج میں اس حقیقت کو اس حقیقت کے ساتھ اتحاد حاصل ہوا۔ تو توسط دور ہو گیا۔ کیونکہ توسط وحیلولت مغائرت میں ہے اور اتحاد میں توسط ومتوسط وحاجب ومجوب کوئی نہیں۔ جہاں اتحاد ہے وہاں معاملہ شرکت کے ساتھ ہے۔لیکن چو نکہ سالک تابع اور الحاقی اور طفیلی ہے۔اس لئے یہ شرکت ایس ہے جیسے خادم کواپنے مخدوم کے ساتھ ہوتی ہے اور یہ جوہم نے کہاہے کہ سالک کی حقیقت کو آنخضرت علیہ الصلوة والسلام کی حقیقت کے ساتھ انطباق واتحادیدا ہو جاتا ہے۔اس کابیان یہ ہے کہ حقیقت محمدی تمام حقائق کی جامع ہے۔اس کو حقیقت الحقائق کہتے ہیں اور دوسر ول کے حقائق اس كے اجزاء كى طرح بيں ياجزئيات كى طرح - كيونكه اگر محمدى المشرب بے - توسالك كى حقيقت اس کلی کے لئے جزئی کی طرح ہے اور اس پر محمول ہے اور محمدی المشرب کے سواکسی غیرکی حقیقت اس کل کے لئے جزو کی طرح ہے اور اس پر غیر محمول ہے۔ غیر محمدی المشر ب کی اس حقیقت کو اگر عروج میں

اتحاد پیداہو۔ تواس پغیر کی حقیقت کے ساتھ ہوگا۔ جس کے قدم پروہ ہے اور اس حقیقت پر محمول ہو گیادراس کے کمالات میں شرکت بیداکر لیگی۔ لیکن یہ شرکت خادم مخدوم کی شرکت کی قتم ہے ہوگی جیے کہ گزر چکااور جب اس جزئی کو کمال متابعت کے علاقہ سے بلکہ محض فضل سے اپنی کلی کے ساتھ محبت خاص پیدا ہو جاتی ہے اور وہاں تک پہنچنے کا شوق اس کو دامنگیر ہو جا تاہے۔ تووہ قید جو کلی کو جزئی میں لائی تھی۔خداد ند تعالیٰ کے فضل ہے دور ہونے لگتی ہے اور آہتہ آہتہ زوال کے بعد اس جزئی کواس کلی کے ساتھ انطباق والحاق حاصل ہو جاتا ہے اور یہ جو ہم نے کہا ہے۔ کہ محبت خاص بیدا ہو جاتی ہے۔ جس طرح کہ محض فضل ہے اس فقیر کو پیدا ہوئی تھی اور اس محبت کے غلبہ میں کہا کر تا تھا۔ کہ میری محبت حق تعالیٰ کے ساتھ اس لئے ہے کہ حق تعالیٰ حضرت محدرسول اللہ عظیمہ کارب ہے اور میاں شخ تاج اور دوسرے یار اس بات پر تعجب کرتے تھے میرے خیال میں شاید آپ کو بھی یہ بات یاد ہو گی۔ غرض جب تك اس فتم كى محبت بيدانه مو الحاق واتحاد متصور نهيس موتا فيلك فصل الله يُؤتيه مَنْ يَّشَآءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيْمِ (يه الله تعالَى كا فضل ب\_ جس كوچا بتا به ويتاب اور الله تعالى بزي فضل والاہے) اب توسط وعدم توسط کی حقیقت کو بیان کرتا ہوں۔غور سے سنیں۔طریق جذبہ میں چو تکہ مطلوب کی طرف سے کشش ہے اور اللہ تعالیٰ کی عنایت طالب کے حال کی متکفل ہے۔ اس لئے واسطه اور وسیله کو قبول نہیں کر تااور طریق سلوک میں چو نکه طالب کی انابت ورجوع ہے۔اس لئے اس میں وسیلہ اور واسطہ کا ہوناضر وری ہے نفس جذبہ میں اگرچہ وسیلے در کار نہیں لیکن جذبہ کا تمام ہونا سلوک پروابسہ ہے کیونکہ جب تک سلوک جوشر بعت کے بجالانے یعنی توبہ وزیدوغیرہ سے مرادہ۔ جذبہ کے ساتھ ند ملے تب تک جذبہ ناتمام وابتر رہتاہے۔ ہم نے بہت سے ہنود اور ملحدوں کودیکھاہے کہ جذبہ رکھتے ہیں۔ لیکن چو نکہ صاحب شریعت علیہ الصلوٰۃ والسلام کی متابعت ہے آراستہ نہیں ہیں۔ اس لئے خراب واہر ہیں اور جذب کی صورت کے سوایچھ نصیب نہیں۔

سوال:- جذب کا حاصل ہوناایک قتم کی محبوبیت چاہتا ہے۔ پس کفار کے لئے جو اللہ تعالیٰ کے دشمن ہیں۔ جذبہ کانصیب کس طرح تصور کیاجا تاہے۔

جواب: - ہوسکتا ہے کہ بعض کفارایک قتم کی مجوبیت رکھتے ہوں۔ جوان کے جذب کے حاصل ہونے کا باعث ہوئی ہو۔ لیکن چو نکہ ان کو صاحب شریعت علیہ الصلوۃ والسلام کی متابعت سے آراستہ نہیں کیا۔ اس لئے خوار اور زیا نکار رہے ہیں اور اس جذب نے جحت کے سوااور پچھ ان پر در ست نہیں کیا۔ کیونکہ ان کی استعداد کو جتلادیا ہے۔ جس کووہ جہل وعدادت کے باعث قوت سے فعل یعنی پوشیدگی سے ظہور ہیں نہیں لائے۔ وَمَا ظَلَمُهُمُ اللّٰهُ وَلٰکِنْ کَانُوْ آ اَنْفُسَهُمْ مَظْلِمُوْنَ (اللّٰہ تعالیٰ نے ان پر ظلم

نہیں کیا۔ بلکہ وہ خود اپنی جانوں پر ظلم کرتے تھے) طریق جذبہ میں اگر صاحب شریعت علیہ الصلوٰۃ والسلام کی متابعت کے وسلہ ہے جو کہ سلوک ہے مراد ہے مطلوب تک پنچنامیسر ہو جائے۔ تو کسی امر ك واسط اور حيلوله ك بغير مو كاربزر كول في فرمايا ب- وَلَوْ دُيِّيتُمْ بَدِلْوِ لَوَقَعْتُمْ عَلَى اللهِ يعن الرتم حق تعالیٰ کی طرف کھنچے جاؤاور باطنوں کے باطن کی طرف پہنچائے جاؤ۔ تو تمہارے اور حق تعالیٰ کے در میان کسی امر کاحیلولہ اور جاب نہ ہو گاشائد آپ کو بھی یاد ہو گا۔ کہ ہمارے حضرت خواجہ قدس سرہ فرمایا کرتے تھے۔ کہ اگر اس معیت کے راستہ سے جو حق تعالیٰ کو ہندہ کے ساتھ ہے۔ وصول میسر ہو جائے۔ توکسی امرے وسلہ کے بغیر ہوگاکہ معیت کے مناسب ہے۔ کیونکہ واسط تربیت کے سلسلہ میں ضروری ہے۔جوسلوک سے مراد ہے اور راہ معیت جذبہ کے راستوں میں سے ایک راستہ ہے اور حدیث المُمْوَةُ مَعَ مَنْ أَحَبُ (آدى اى كے ساتھ ہوگا۔ جس كے ساتھ اس كو محبت ہے) بھى اى مضمون كى تائد كرتى ہے كيونكد انسان كوجب ايخ محبوب كے ساتھ معيت ثابت ہو جاتى ہے۔ توواسطه در ميان ے اٹھ جاتا ہے۔ ذراغور سے سنیں۔ کہ ہرایک ظل کواپناصل کی طرف ایک شاہراہ ہے اور کوئی چیز ان کے درمیان حائل نہیں۔اگر اللہ تعالیٰ کی عنایت سے ظل کواپنے اصل کی خواہش پیدا ہو جائے اور اس كى طرف كشش ظاہر ہو جائے۔ توصاحب شريعت عليه الصلوة والسلام كى متابعت كى بدولت اس ظل کواس اصل کے ساتھ وصل اور الحاق حاصل ہو جائے گااور وہ کسی امر کے واسطے اور حیلولہ کے بغیر ہوگا۔ چونکہ دواصل اساءالبی جل شانہ میں ہے ایک اسم ہے۔اس لئے اسم اور اس کے مسمی میں کوئی حائل نہ ہو گا۔ پس ظل کااس راستہ ہے اصل الاصل تک جواس اسم کامسمی ہے پہنچنا کسی امر کے وسیلہ کے بغیر ہو گا۔ نیز جو شخص پیچونی وصول کے ساتھ حضرت ذات تعالیٰ کا داصل ہے۔اس کے حق میں کی امر کاواسطہ اور حیلولہ مفقود ہے۔ جب حضرت ذات تعالیٰ کے وصول کی صورت میں حق تعالیٰ کی صفات كا جاب اور حيلوله مونادور موجاتا ہے۔ تو پھر صفات كے سواكسي اور امر كا حجاب اور حيلوله موناكب منجائش ر کھتاہ۔

موال: - جب حضرت ذات تعالیٰ ہے صفات داجی جل شانہ کا جدا ہونا جائز نہیں۔ تو پھر اصل اور موصول الیہ کے در میان ہے صفات کے حیلولہ کادور ہو جانا کس طرح ہے؟

جواب: - جب سالک کواپنے اصل کے ساتھ (جواساء البی میں سے ایک اسم ہے اور وہ سالک اس کا ظل ہے) وصل و تحقق حاصل ہو جائے۔ تو سالک اور حضرت ذات تعالیٰ کے در میان کوئی واسطہ اور حیلولہ نہ ہوگا۔ جس طرح کہ اسم اور اس کے مسلمی میں کسی امر کا حیلولہ ثابت نہیں۔ پس نہ ارتفاع لازم حیلولہ نابت نہیں۔ پس نہ ارتفاع لازم حیلولہ نابت نہیں۔ پس نہ ارتفاع لازم آیا اور نہ انفکاک۔ اس قتم کی تحقیق حقیقت سالک اور حقیقت محدی کے اتحاد میں اوپر گزر چکی ہے۔ اس

تحقیق کا تھوڑا ساحال ظل کے اپنے اصل تک پہنچنے کے بیان میں گزرچکاہے۔

تعبیہ: -اس عدم توسط یعنی واسطہ کے نہ ہونے سے جو طریق جذبہ وغیرہ میں کہا گیا ہے کوئی
ہو قوف یہ گمان نہ کرے کہ حضرت خیر البشر علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بعثت کی پچھ حاجت نہیں اور ان کی
ہویت و متابعت کی پچھ پرواہ نہیں۔ کیونکہ یہ کفر والحاد و زند قہ اور شریعت حقہ کا انکار ہے حالا بکہ او پر گرر
چکا ہے۔ کہ جذبہ سلوک کے واسطہ کے بغیر جو شریعت کے بجالانے سے مراد ہے ابتر وناتمام اور سراسر
قمت اور عذاب ہے۔ جو نعمت کی صورت میں طاہر ہوا ہے اور جذبہ ناتمام کے صاحب پر ججت کو پوراکیا
ہے۔ عرض کشف صحیح اور الہام صریح سے بیٹی طور پر معلوم ہو چکا ہے۔ کہ اس راہ کے دقائق میں سے
کوئی دقیقہ اور اس گروہ کے معارف میں سے کوئی معرفت آنخضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کی متابعت کے
واسطہ اور وسیلہ کے بغیر میسر نہیں ہوتی اور مبتدی اور متوسط کی طرح منتبی کو بھی اس راہ کے فیوض
و ربر کات آنخضرت کی طفیل و تبعیت کے بغیر حاصل نہیں ہوتے۔ بیت

محال است سعدی که راه صفات توان رفت جزور پے مصطفیٰ

زجمه بيت

قدم پکڑیں نہ جب تک مصطفیٰ کا پہتہ ملتا نہیں راہ صفا کا افلاطون ہے وقوف نے اس صفائی کے باعث جوریاضتوں اور مجاہدوں سے اس کے نفس کو حاصل ہوئی۔ آپ کو انہیاء علیم الصلوۃ والسلام کی بعثت سے مستغنی جانا اور کہا کہ مَنحنُ قَوْمٌ مَہٰدِیُوْنَ لَا مُوئی۔ آپ کو انہیاء علیم الصلوۃ والسلام کی بعثت سے مستغنی جانا اور کہا کہ مَنحنُ قَوْمٌ مَہٰدِیُوْنَ لَا حَاجَةَ بِنَا اللّٰی مَنْ یَهٰدِیْنَا (ہم ہدایت یافتہ لوگ ہیں۔ ہم کو کی ہادی کی حاجت نہیں) اس بیو قوف نے بید نہ جانا کہ بیہ صفائی جو انہیاء کی متابعت کے بغیر ریاضتوں اور مجاہدوں سے حاصل ہوئی ہے۔ ایک ہم جیسی سیاہ تانب پر سونا چڑھادیں۔ زہر کو شکر سے غلائی کریں۔ وہ انہیاء کی متابعت ہی ہے۔ جو تا نب کی حقیقت کو بدل کر خالص سونا بنادیت ہے اور نفس کو امارہ پین سے نکال کرا طمینان میں لے آتی ہے۔ حکیم مطلق جل شانہ نے انہیاء علیم الصلوۃ والسلام کی بعث اور شر انکے کو امارہ کے عاجز اور خراب کرنے کے مقرر کیا ہے اور اس کی خرابی بلکہ اس کی اصلاح کو ان بزرگواروں کی متابعت کے سوااور کی چیز میں نہیں رکھا۔ ان بزگواروں کی متابعت کے سوااور کی چیز میں نہیں رکھا۔ ان بزگواروں کی متابعت کے بغیر اگر ہزاروں ریاضتیں اور مجاہدے کئے جائیں۔ اس کا امارہ پن بال مجر بھی کم نہیں ہو تا۔ بلکہ اس کی سرکشی اور بی بڑھ جاتی ہے۔ ع

ہرچہ گیرد علت شود ترجمہ۔ع جو کچھ مریض کھائے اس کامرض بڑھ جائے اس کے ذاتی مرض کاد در ہوناانبیاء علیم الصلوٰۃ والسلام کی شرائع پر مو توف ہے۔وَبِدُوْنِهَا حَوْطُ

الْقَتَادِ (ورنہ بیفائدہ تکلیف ہے) جانا جائے۔ کہ جذبہ کے لئے اگرچہ سلوک کا ہونا ضروری ہے خواہ جذبه سلوک پر مقدم ہویامؤخر۔ لیکن جذبہ کے مقدم ہونے میں فضیلت ہے۔ کیونکہ اس صورت میں سلوک اس کا خادم ہے اور جذبہ کے مؤخر ہونے میں سلوک اس کا مخدوم ہے۔ کیونکہ وہ اس کی بدولت اس کو جذب میسر ہواہے۔لیکن جذبہ کے مقدم ہونے میں ایسا نہیں۔ کیونکہ وہ بالذات مطلوب ومدعو ہے۔ای واسطے پیر مراد ہوااور وہ مرید۔ مرادوں کے سر داراور محبوبوں کے رکیس حضرت محمد رسول اللہ صلاقه ہیں۔ کیونکہ اس دعوت سے مقصود ذاتی اور مدعواولی (سب سے اول بلایا ہوا) آنخضرت علیہ ہی بين اور دوسر ول كوخواه مر اد مول يامريد حضور عى كى طفيل بلايا - لو لا هُ لَمَا حَلَقَ اللهُ الْحُلْقَ وَلَمَا أَظْهَرَ الرَّبُونُ بِيَّةَ (الروه نه موتے توالله تعالی خلقت کو پیدانه کر تااور نه اپنی ربوبیت ظاہر کرتا) چو نکه دوسرے سبان کے طفیلی ہیں اور وہ اس دعوت کے اصلی مقصود ہیں۔اس لئے سبان کے محتاج ہیں اورانہی کے ذریعہ سے فیوض و بر کات اخذ کرتے ہیں۔اس لحاظ سے اگر سب کوان کی آل کہیں تو بجااور در ست ہے۔ کیونکہ سبان کے پیچھے چلتے والے ہیں اور ان کے وسیلہ کے بغیر کمال حاصل نہیں كريكتے۔جبان سب كاوجودان كے وجود كے وسله كے بغير متصور نہيں ہوسكتا تودوسرے كمالات جو وجود کے تابع ہیں ان کے وسیلہ کے بغیر کس طرح متصور ہو سکتے ہیں۔ ہاں محبوب رب العالمين ايسائي ہوناچاہئے۔ ذراکان لگا کر سنیں۔ مکثوف ہواہے کہ آنخضرت علیہ کی محبوبیت حق تعالیٰ کی اس محبت کے ساتھ ثابت ہے۔جوشیون واعتبارات کے بغیر حق تعالیٰ کی ذات بحت سے تعلق رکھتی ہے اور جس محبت کے سبب حق تعالیٰ کی ذات محبوب ہے۔ برخلاف دوسروں کی محبوبیت کے جواس محبت کے ساتھ ثابت ہے۔ جس کا تعلق شیون واعتبارات کے ساتھ ہے اور اساء وصفات بااساء وصفات کے ظلال کے ساتھ درجہ بدرجہ متلبس ہے۔

فَإِنَّ فَضْلَ رُسُولِ اللَّهِ لَيْسَ لَهُ مَدَّ فَيُعْرِبُ عَنْهُ نَاطِقٌ بِفَمِ

ترجم بيت

رسول پاک کی شان وفضیات بے نہایت ہے کرے ظاہر زبان کیونکر کہاں اس میں یہ طاقت ہے

اس مقام کی تحقیق یہ ہے کہ آنخضرت علیہ کا توسط یعنی واسطہ ووسیلہ ہونادووجہ پر ہوسکتا ہے۔
ایک یہ کہ آنخضرت علیہ سالک اور اس کے مطلوب کے در میان حائل وحاجب ہوں۔ دوسرے یہ کہ
سالک آنخضرت کے طفیل اور آنخضرت کی تبعیت و متابعت کے واسطہ سے مطلوب تک واصل ہو۔
طریق سلوک میں حقیقت محمدی تک پہنچنے سے پہلے دونوں طرح کا واسطہ ٹابت ہے۔ بلکہ میں خیال کرتا

ہوں۔ کہ اس طریق میں جو شخ در میان آیا ہے۔ شہود سالک کا متوسط وحاجب ہے۔ اگر آخر میں جذبہ کے ساتھ اس کا تدارک نہ کریں اور اس کا معاملہ یردہ سے بے یردگی تک نہ پہنچے۔ تواس کا حال قابل افسوس ہے۔ کیونکہ طریق جذبہ میں حقیقت الحقائق لعنی حقیقت محدی تک چنجنے کے بعد دوسری وجہ کا واسطه ثابت ہے۔جو طفیلیت اور تبعیت ہے۔نہ کہ حیلولت و حجاب جو شہور و مشاہدہ وغیر ہ کا پر دہ ہو۔ کوئی رین کے کہ اس واسطہ کے نہ ہونے ہے اگرچہ ایک ہی وجہ سے ہو۔ حضرت خاتمیت علیہ الصلوة والسلام کی جناب پاک میں قصور لازم آتا ہے کیونکہ میں کہتا ہوں۔ کہ واسطہ کانہ ہونا آنجناب علیہ الصلو ة والسلام کے کمال کو متلزم ہےنہ قصور کو۔ کیونکہ قصور وسلہ وواسطہ کے ہونے میں ہے۔اس لئے کہ متبوع کا کمال رہے ہے کہ طبع اس کی طفیل و تبعیت ہے کمال کے تمام در جات تک پہنچ جائے اور کوئی دقیقہ نہ چھوڑے۔ بیدامر واسطہ کے نہ ہونے میں ثابت ہے۔نہ کہ واسطہ کے ہونے میں۔ کیونکہ وہاں شہود بے یردہ ہے۔جو در جات کمال کی نہایت ہے اور یہاں در پر دہ۔ پس کمال وسیلہ وواسطہ کے نہ ہونے میں ہے اور قصور واسطہ کے ہونے میں۔ یہ مخدوم کی عظمت و شوکت کا باعث ہے۔ کہ اس کاخادم کسی مقام میں اس سے پیچھے نہیں رہتااور اس کی تبعیت سے سب کی دولت میں شریک ہو تاہے۔ای واسطے آنخضرت نے فرمایا ہے کہ عُلَمَاءُ اُمَّتِی کَانْبِیَاءِ بِنی اِسْرَائِیلَ (میریامت کے علماء بن اسرائیل کے نبیول کی طرح ہیں)رویت اخروی کی امر کے واسطہ اور حیلولہ کے بغیر ہوگ۔ حدیث میں آیا ہے۔ کہ جب بندہ نماز میں داخل ہو تاہے۔ تووہ حجاب جو بندہ اور خدا کے در میان ہے۔ دور ہو جاتا ہے یہی وجہ ہے کہ نماز مومن کی معراج ہے اور اس سے بہت ساحصہ منتہی واصل کو حاصل ہو تاہے۔ کیونکہ حجاب کا دور ہونا واصل منتهی کے ساتھ مخصوص ہے۔ پس واسطہ اور حیلولہ کا اٹھ جانااور دور ہونا ثابت ہوا۔ یہ معرفت اس فقیر کی خاص لدنی معرفتوں میں ہے ہے۔جو محض فضل و کرم ہے اس فقیر کو عطافر مائی ہے اور اس كى حقيقت سے متحقق كياہے۔بيت

كنداز لطف برمن قطره بارى

من آل خاتم كه ابر نوبباري

ترجمہ بیت وہ مٹی ہوں کہ ابر نو بہاری کرے جس پر کرم سے قطرہ باری کسی نے اچھاکہاہے۔ بیت اگریاد شہ بردر پیر زن بیاید توابے خواجہ سبلت مکن اگریاد شہ بردر پیر زن

ترجمه بيت

اگربزهیاکے در پر آئے سلطان تواے خواجہ نہ ہو ہر گز پریثان NWW. Maktabah. 019

آنخضرت علی کے توسط وعدم توسط میں مشائخ طریقت قدس سر ہم کا بہت اختلاف ہے۔ بعض توسط کی طرف گئے ہیں اور بعض عدم توسط کی طرف لیکن کی نے توسط وعدم توسط کی شخفین نہیں کی اور کمال قصور کی نسبت کچھ بیان نہیں کیا۔ نزدیک ہے کہ ارباب ظواہر لیعنی علماء ظاہر عدم توسط کو کہ کمال ایمان ہے۔ کفر جانیں اور بے سوچے سمجھے اس کے قائل کو گر ابی کی طرف منسوب کریں اور توسط کو کمال ایمان تصور کریں اور اس کے قائل کو کامل تابعداروں سے جانیں۔ حالاتکہ عدم توسط متابعت کے کمال کی خبر دیتاہے اور توسط متابعت کے قصور کو ظاہر کر تاہے۔ جیسے کہ گزر چکا۔ان کامید کہنا حقیقت حال سے ناواقف ہونے کے سب سے ہے۔اللہ تعالی فرماتا ہے۔ بَلْ كُدُّ بُوْا بِمَا لَمْ يُحِيْطُوْا بعِلْمِه وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيْلُهُ ﴿ كَذَالِكَ كَدَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ (بلكه جَمْلايانهول فاس سبب عك اس کے علم کا احاطہ نہ کیا۔ حالا تکہ ابھی اس کی تاویل ان کے پاس نہیں آئی۔ای طرح ان سے پہلے لوگوں نے جھٹلایا) میرے مخدوم!اولی کہنے میں پیر ظاہر کاانکار نہیں۔ کیونکہ اولی وہ شخص ہے۔جس کی تربیت میں روحانیوں کا دخل ہو۔ حضرت خواجہ احرار قدس سرہ کو پیر ظاہر کے باوجود چو تکہ حضرت خواجہ نقشبند قدس سرہ کی روحانیت سے امداد پینچی تھی۔اس لئے اولی کہتے تھے۔ای طرح حفزت خواجہ نقشبند قدس سرہ نے باوجود پیر ظاہر کے چونکہ حضرت خواجہ عبد الخالق قدس سرہ کی روحانیت ے مددیائی تھی۔اس لئے وہ بھی اولی تھے۔خصوصاًوہ شخص جواولی ہونے کے باوجود پیر ظاہر کا قرار ر کھتا ہے۔اس زبردسی پیر کا انکار اس کے ذمے لگانا عجب انصاف ہے۔ میرے مخدوم لفظ عبدالباتی کی تركيب سے مراداضافي معنى بيں۔نه علمي معنى۔اگرچه علمي معنى بھي اس سے بخوبي ظاہر ہوتے ہيں۔ يعنى میرا پیراگرچہ بندہ باقی کا ہے لیعن اللہ تعالیٰ کا بندہ ہے۔ لیکن میری تربیت کا متکفل اور ذمہ دار اللہ باقی ہے۔اس میں کونسی تحریف اور بے ادبی ہے۔اللہ تعالی انصاف دے۔ میرے مخدوم وہ قصور جو معنی سجانی میں کہ غلبات سکر میں حضرت بسطای قدس سرہ سے صادر ہوا ہے۔ کہاہے اس سے لازم نہیں آتا۔ کہ وہ قصور اس کے کہنے والے میں دائمی ہو۔ تاکہ دوسر ااس سے افضل ہو۔ کیونکہ بہت ہے ایسے معارف ہیں۔جوایک وقت میں اس قوت کے حال کے موافق صادر ہوتے ہیں اور دوسرے وقت میں الله تعالی کی عنایت ہے جب ان کا قصور معلوم ہواہے توان سے گزر کراو پر کے مقام میں پہنچے ہیں۔ آپ کے مکتوب شریف میں لکھا تھا۔ کہ اگر ارباب سکر اس فتم کی قطع آمیز باتیں لکھیں۔ تو بجاہے۔ لیکن ارباب صحوے اس قتم کی باتوں کا ظاہر ہونا تعجب کا باعث ہے۔ میرے مخدوم جس کسی نے ان باتوں کو لکھاہے۔سکر ہی کے باعث لکھاہے۔سکر کی آمیزش کے بغیراس بارہ میں کوئی قلم نہیں پکڑ تا۔ حاصل كلام يہ ہے۔ كه سكر ميں بہت سے مرتے ہيں۔ جس قدر سكر زيادہ ہو گا۔ اى قدر قطع غالب ہو گا۔

بسطائی جیسا شخص ہونا چاہے۔ کہ قول لوا لی آرفع مین لواء مُحکم درامرا جھنڈا حضرت محمد کے جمراہ نہیں۔ کرونکہ سے برتہ)اس ہے بے تخاشامر زد ہو۔ پس جو کوئی صحور کھتا ہے۔ گمان نہ کریں کہ سکراس کے ہمراہ نہیں۔ کیو تکہ یہ عین قصور ہے۔ صحو خالص عام کا نصیب ہے۔ جس نے صحو کو ترجیح دی ہے۔ اس کی مراد غلبہ صحوہ نہ صرف صحوہ ای طرح جس نے سکر کو ترجیح دی ہے۔ اس کی مراد غلبہ سکر ہے نہ سکر خالص کہ وہ مرامر آفت ہے حضرت جنید قدس مرہ جوارباب صحوکے رئیس ہیں اور صحوکو سکر پر ترجیح دیتے ہیں۔ ان کی اس قدر سکر آمیز عبار تیس ہیں۔ جن کا شار نہیں ہو سکتا۔ فرماتے ہیں۔ ھُوَ رنگ اس کے بر تن کارنگ ہے) اور فرماتے ہیں۔ اُلمُحُدَثُ إِذَا قُوْرِ نَ بِالْقَدِیْمِ لَمْ یَبْقُ لَهُ ٱلْوُلُ (حادث بحب قدیم کے ساتھ مل جاتا ہے۔ تواس کاکوئی اثر باتی نہیں رہتا) صاحب عوار ف جو کا ملین ادباب صحو کے معادف سکر یہ کو ایک ور میا ہو کئی اثر باتی نہیں رہتا) صاحب عوار ف جو کا ملین ادباب صحو کے معادف سکر یہ کو ایک ور میا ہو کہ کہ اس کے معاد اس کو تعرب کی کتاب ہیں اس قدر معادف سکر یہ ہیں۔ جن کا بیان نہیں ہو سکتا۔ اس فقیر نے اس کے معاد ف سکر یہ کو ایک ور میا ہو کہ کہ نے تو کہ کو میا ہو کہ کہ اس بہ ہے۔ کہ اسر اد کا ظاہر کر نا جائز میں خاب کو دوسر وں پر اپنی نی خاب کو دوسر ہی کا جائر کی جائی ہے۔ سکر کے بقیہ کا سب ہے۔ کہ اسر اد کا ظاہر کر نا جائز نیا ہو کو دوسر وں پر اپنی نیا ہو کہ جائی ہے۔ جہاں صحو خالص ہے۔ دوباں اسر اد کا ظاہر کر نا کفر ہے اور اپنی آمی کی طرح ہے۔ جو طعام کا صلاح کرنے والا ہے۔ اگر نیا ہون خاب کی خور حطام کا صلاح کرنے والا ہے۔ اگر کی خرد حطام معطل و بیکار ہو تا ہے۔ بیت

گرعشق نبودے وغم عشق نبودے چندیں سخن نفزند گفتے ونشودے

آجرين

کرنہ ہو تاعش اور ہو تانہ اس کادر دوغم الیں ایس عمدہ باتیں پھرنہ کہتے سنتے ہم صاحب عوارف قدس سر ہ نے قول قَدَهِی هذہ عَلیٰ رَقَبَةِ کُلِّ وَلِی ٓ کو (میر اقد م ہر ایک ولی ک گردن پر ہے) جو شخ عبد القادر جیلانی قدس سر ہ سے صادر ہوا ہے۔ سکر کے بقیہ پر محمول کیا ہے۔ اس کی مر اداس قول کا قصور نہیں۔ جیسے کہ بعض نے وہم کیا ہے۔ بلکہ عین مُحمد ت و تعریف ہور واقع کا بیان کیا ہے۔ بلکہ عین مُحمد ت و تعریف ہور واقع کا بیان کیا ہے۔ بلکہ عین مُحمد ت و تعریف ہور واقع کا بیان کیا ہے۔ بعنی اس قسم کی باتوں کا صادر ہونا جو فخر و مباہات کی خبر دیتی ہیں۔ سکر کے بقیہ کے بغیر ثابت نہیں۔ کیونکہ صوفالص بیں اس قسم کی باتوں کا مرز د ہونا د شوار ہے۔ اس فقیر نے جو یہ دفتر وں کے دفتر اس گروہ کے علوم وامر ار میں لکھے ہیں۔ کیا آپ سمجھتے ہیں۔ کہ سکر کی آمیز ش کے بغیر صوفالص سے اس گروہ کے علوم وامر ار میں لکھے ہیں۔ کیا آپ سمجھتے ہیں۔ کہ سکر کی آمیز ش کے بغیر صوفالص سے والے جو ضالص صوبے متصف ہیں بہت ہیں۔ وہ اس قسم کی باتیں کیوں نہیں بناتے اور لوگوں کے دلوں والے جو ضالص صوبے متصف ہیں بہت ہیں۔ وہ اس قسم کی باتیں کیوں نہیں بناتے اور لوگوں کے دلوں والے جو ضالص صوبے متصف ہیں بہت ہیں۔ وہ اس قسم کی باتیں کیوں نہیں بناتے اور لوگوں کے دلوں والے جو ضالص صوبے متصف ہیں بہت ہیں۔ وہ اس قسم کی باتیں کیوں نہیں بناتے اور لوگوں کے دلوں والے جو ضالص صوبے متصف ہیں بہت ہیں۔ وہ اس قسم کی باتیں کیوں نہیں بناتے اور لوگوں کے دلوں

کواس طرف کیوں نہیں ماکل کرتے۔ بیت فریاد حافظ ایں ہم آخر بہر زہ نیست ہم قصہ نخریب وحدیث عجیب ہست ترجمہ بیت

نہیں حافظ کی یہ بیہودہ فریاد عجبہے ماجرااس کاسر اسر

میرے مخدوم اس قتم کی باتیں جواسر ار کے اظہار پر مبنی ہیں اور ظاہر کی طرف سے مصروف اور پھری ہوئی ہیں۔ ہر وقت مشائخ طریقت قدس سر ہم سے سر زد ہوتی رہی ہیں اور ان بزر گواروں کی عادت متمرہ ہو گئے ہے۔ کوئی نیامر نہیں۔ جس کواس فقیر نے شروع کیا ہے یااس کااخراع کیا ہے۔ لَيْسَ هَذَا أَوَّلُ قَارُوْرَةٍ كُسِرَتْ فِي الْإِسْلام (يه بِبلي شيشي نبيس جواسلام ميس تورَّى كن مو) پرس سب شور وغوغا کیا ہے۔ اگر کوئی ایسالفظ صادر ہوا ہے۔ جس کا ظاہر علوم شریعہ کے ساتھ مطابقت نہیں ر کھتا۔ تو تھوڑی می توجہ کے ساتھ اس کو ظاہر سے چھیر کر مطابق کرناچاہئے اور ایک مسلمان کو متہم نہ كرناجائي بياج مبرشر بيت مين فاحشه كارسواكرنااور فاسق كاخوار كرناحرام ومنكر بي- تو پهر صرف اشتباه ہی ہے ایک مسلمان کا خوار کرنا کیامناسب ہے اور شہر بشہر اس کی منادی کرنا کو نسی وینداری ہے۔ مسلمانی اور مہر بانی کا طریق یہ ہے کہ اگر کسی شخص ہے کوئی ایسا کلمہ صادر ہو۔جو بظاہر علوم شرعیہ کے مخالف ہو تو دیکھناچاہے کہ اس کا کہنے والا کون ہے۔اگر ملحد وزندیق ہو۔ تواس کور د کرناچاہے اور اس کی اصلاح میں کو مشش نہ کرنی چاہے اور اگر اس کلمہ کا کہنے والا مسلمان ہواور خداور سول پرایمان رکھتا ہو۔ تو اس کی اصلاح کی کوشش کرنی چاہے اور اس کے وائے ممل صحیح پیدا کرنا چاہے۔ یااس کے کہنے والے ہے اس کا حل طلب کرنا چاہئے اور اگر اس کے حل کرنے میں عاجز ہو۔ تو اس کو نفیحت کرنی چاہئے اور نرمی کے ساتھ امر معروف اور نہی منکر کرنا جائے۔ کیونکہ اجازت و قبولیت کے نزدیک ہے اور اگر مقصود اجابت نه ہواور خوار کرنا ہی مطلوب ہو۔ توبیالگ بات ہے۔اللہ تعالی توفیق دے۔زیادہ تر تعجب کی بات رہے۔ کہ آپ کے مکتوب شریف سے مفہوم ہو تاہے۔ کہ اس عزیز سے اس فقیر کے مکتوب کو سننے کے بعد آپ کے ملاز موں میں بھی اشتباہ وانحراف طاری ہو گیا تھا۔ مانا کہ انعکای ہو گا۔ آپ کو حاہے تھا۔ کہ اشتباہ کے مقامات کوخود حل کر دیتے اور اس فقیر پر نہ ڈالتے اور فتنہ کو فرو کر دیتے۔ فقیر دوسرے یاروں کا گلہ کرے جن میں ہے بعض یارجواس اشتباہ کے دفع کرنے کی طاقت بھی رکھتے تھے۔ پھے نہ کر سکے اور خاموش رہے۔ بیت

مازيارال چثم يارى داشتيم خودغلط بود آنچه ما پنداشتيم

ہم کو تھایاروں سے یاری کا خیال رَبَّنَ اَتِنَا مِنْ لَکُنْكَ رَحْمَةً وَّهَيِّ اللَّهِ مِنْ اَمْوِنَا رَشَدًا (یاالله تواپنیاس سے ہم پر رحمت نازل فرمااور ہمارے کام سے بھلائی ہمار نصیب کر) والسَّلامُ اَوَّلًا وَاخِوًا

#### مكتوب ١٢٢

مولاناحسن دہلوی کی طرف صادر فرمایا ہے:-

بسسم الله الرَّخمنِ الرَّحِيْمِ الْحَمْدُ لِلْهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالىٰ كيك حد اوراس كے برگزيده بندول پر سلام ہو) حقیقت محمدی جو ظہور اول اور حقیقہ الحقائق ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ دوسری حقائق کیاا نبیاء کرام کی حقائق اور کیاملا تکہ عظام کی حقائق سب اس کے اظلال کی مطلب یہ ہے کہ دوسری حقائق کیاا نبیاء کرام کی حقائق اور کیاملا تکہ عظام کی حقائق الله اُوْدِی (سب کا مند ہیں اوروہ تمام حقائق کا اصل ہے۔ رسول الله عقائق من نُوْدِ الله وَ الله وَ الله اُوْدِی (سب سے اول خدا تعالیٰ نے میرے نور کو پیدا کیا) اور فرمایا ہے خُلِفْتُ مِن نُوْدِ الله وَ ا

سوال: -وہ کو نسا کمال ہے۔ جو حضور کی امت ہونے پر وابسۃ ہے اور انبیاء کودولت نبوت کے باوجود میسر نہیں ہوا۔

جواب: -وہ کمال اس هیقة الحقائق کے ساتھ واصل اور متحد ہونا ہے۔جو وراثت و تبعیت پر وابسة ہے۔ بلکہ حق تعالیٰ کے کمال فضل پر موقوف ہے۔جو حضور کی امتوں میں سے اخص خواص کے نصیب ہے۔ جب تک امت نہ ہوں۔ اس دولت تک نہیں پہنچ اور نوسط کا حجاب رفع نہیں ہوتا۔جو اتحاد کے وسیلہ سے میسر ہے۔ شایدائی واسطے حق تعالیٰ نے فرمایا ہے۔ کہ مُحننتُم خَیْرَ اُمَّةٍ (تم تمام امت میں سے بہتر ہو) پس آنخضرت علیہ الصلوۃ والسلام جس طرح انبیاء کرام اور ملا تکہ عظام کے ہر ایک فرد سے افضل ہیں۔ اس لئے کہ اصل کو اپنے ظل پر افضل ہیں۔ اس لئے کہ اصل کو اپنے ظل پر فضیل ہے۔ اُن کی جینیت سے کل سے افضل ہیں۔ اس لئے کہ اصل کو اپنے قل تک فیوض فضیلت ہے آگر چہ اس طل کے آگے اور ہزار ہا طل ہوں۔ کیو نکہ اس بارگاہ جل شانہ سے ظل تک فیوض کا پہنچنا اس اصل ہی کے واسطہ اور طفیل ہے۔ کہ اوپر کے کہ اوپر کا کہ پنچنا اس اصل ہی کے واسطہ اور طفیل ہے۔ کہ اوپر کے اس کا پہنچنا اس اصل ہی کے واسطہ اور طفیل ہے۔ کہ اوپر کے اس کا پہنچنا اس اصل ہی کے واسطہ اور طفیل ہے۔ کہ افتیر نے اپنے رسالوں میں شخصی کی ہے۔ کہ اوپر کے کہ اوپر کے اس کا پہنچنا اس اصل ہی کے واسطہ اور طفیل ہے۔ فقیر نے اپنے رسالوں میں شخصی کی ہے۔ کہ اوپر کے کہ ایپنچنا اس اصل ہی کے واسطہ اور طفیل ہے۔ کہ اوپر کے اس کے اس کی کے واسطہ اور طفیل ہے۔ کہ اوپر کے اس کی کی دوسر کی کے واس کی کے واسطہ اور طفیل ہے۔ کہ اوپر کے اس کا کہ بیا کر اس کو اس کی کہ اس کی دوسر کے واسطہ اور طفیل ہے۔ کہ اوپر کو کو کو کی دوسر کے اس کی دوسر کی کے واسطہ اور طفیل ہے۔ نوبر کے اس کی دوسر کی کی دوسر کی دو

نقطہ کو نیچے کے تمام نقطوں پرجواس کے ظلال کی طرح ہیں۔ فضیلت ہے اور عارف کا اس اوپر کے نقطہ کو (جواس کے ظلال کی مانند ہیں) قطع کرنے کے تمام نقطوں کو (جواس کے ظلال کی مانند ہیں) قطع کرنے سے زیادہ در جدر کھتاہے۔

سوال:-اس بیان سے لازم آتا ہے۔ کہ اس امت کے خواص کو انبیاء پر فضیلت ہے۔

جواب - کوئی فضیلت لازم نہیں آتی۔البتہ اس قدر ابت ہے۔کہ اس امت کے خواص اس دولت میں انبیاء کے شریک ہیں۔اس کے علاوہ اور بہت سے کمالات ہیں۔ جن کے ساتھ انبیاء علیم الصلاة والسلام كوزيادتى اور خصوصيت حاصل إساست ميس اخص خواص خواه كتني بى زياده ترتى كرے۔اس كاسراس پيغبر كے پاؤل تك بھى نہيں پہنچا۔جوتمام پيغبروں سے كم درجہ ہے۔ پھر برابرى اور زيادتي كى كيا منجائش ب\_الله تعالى فرماتا ب-وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتْنَا لِعِبَادِنَا الْمُوْسَلِيْنَ أَنَّهُمْ لَهُمُ المُنصُورُونَ و (مارے مرسل بندوں کے لئے ماراوعدہ موچکا ہے۔ کہ یہی لوگ فتح مندہیں)اگر امتوں میں سے کوئی فردایے پیغمبر کے طفیل و بیعیت کے باعث بعض پیغمبروں سے اوپر چلا جائے۔ تو خادمیت اور تبعیت کے طور پر ہو گا۔ کیونکہ معلوم ہے کہ خادم کو مخدوم کے ہمسرول کے ساتھ خادمیت و تبعیت کے سوااور کوئی نسبت نہیں۔خادم و طفیلی ہر وقت طفیلی ہے۔جو کچھ آخر کار مراتب ظلال کے طے کرنے کے بعداس فقیر پر منکشف ہواہے۔ بیہے کہ حقیقت محمدی جو حقیقة الحقائق ہے۔ اس حب کا تعین اور ظہور ہے۔ جو ظہورات کا مبدءاور مخلو قات کی پیدائش کا منشاء ہے۔ جیسے کہ اس صديث قدى مين آيا ب-جومشهور ب- كُنْتُ كَنْزًا مَخْفِيًّا فَارَدْتُ أَنْ أُعْرَفَ فَخَلَقْتُ الْخَلْقَ (میں ایک پوشیدہ خزانہ تھامیں نے جاہا کہ بیجانا جاؤں پس میں نے خلق کو پیدا کیا)اول اول وہ چیز جواس پوشیدہ خزانہ سے میدان ظہور میں آئی۔ یہی حب ہے جو مخلو قات کی پیدائش کا سب ہوئی ہے۔اگر بد حب نه موتى توايجاد كاوروازه نه كلتااور عالم عدم مين رائخ اور متمر ربتا- حديث قدى لولاك لمما خَلَقَتُ الْأَفَلاكَ (اگر تونہ ہو تا۔ تو میں آسانوں کو پیدانہ کرتا) کے سر کوجو حفرت خاتم الرسل کے شان میں ہے۔اس جگہ ڈھونڈ ھنا چاہے اور لُولاك لَمَا اَظْهَرْتُ الرَّبُوبِيَّةَ (اگر تونہ موتا تو میں اپنی ربوبیت کو ظاہر نہ کرتا) کی حقیقت کواس مقام میں طلب کرناچاہے۔

سوال: - فقوحات مکیہ والے نے تعین اول جو حقیقت محمدی ہے۔ حضرت اجمال علم کو کہا ہے اور تم نے اپنے رسالوں میں تعین اول تعین وجودی کو کہا ہے اور اس کے مرکز کو جواس کے تمام اجزامیں سے اشرف واسبق ہے۔ حقیقت محمد قرار دیا ہے اور حضرت اجمال علم کو اس تعین وجودی کا ظل سمجھا ہے اور یہاں لکھتے ہو۔ کہ تعین اول جی ہے اور وہ حقیقت محمدی ہے۔ ان اقوال کے در میان موافقت کی وجہ

کیاہ؟

جواب: - بسااد قات شے کا ظل اپنے آپ کو شے کے اصل پر ظاہر کر تا ہے اور سالک کو اپنے ساتھ گر فتار کر لیتا ہے۔ بس وہ دونوں تعین نعین اول کے ظلال ہیں۔ جوعر وج کے وقت عارف پر تعین اول یعنی تعین جی کے اصل کی طرح ظاہر ہوتے ہیں۔

سوال: - تعین وجودی کو تعین جی کا ظل کہنا کس طرح در ست ہے۔ حالا نکہ وجود کو حب پر سبقت ہے۔ کیونکہ حب وجود کی فرع ہے۔

جواب: -اس فقیرنے اینے رسالوں میں تحقیق کی ہے۔ کہ آنخضرت حق سجانہ و تعالیٰ بذات خود موجود ہے۔نہ کہ وجود کے ساتھ۔ای طرح حق تعالیٰ کی صفات ثمانیہ واجب الوجود کی ذات کے ساتھ موجود ہیں۔ نہ کہ وجود غیر کے ساتھ۔ کیونکہ وجود بلکہ وجوب کو بھی اس مرتبہ میں گنجائش نہیں۔ کیونکہ وجوب وجود دونوں اعتبارات میں ہے ہیں۔عالم کے ایجاد کے لئے پہلے جو اعتبار پیدا ہوا۔وہ حب ہے۔بعدازاں اعتبار وجود جوا بجاد کامقدمہ ہے۔ کیونکہ حضرت ذات جل شانداس حباوراس وجود کے اعتبارات کے بغیر عالم اور عالم کی ایجاد سے مستغنی ہے۔ إِنَّ اللَّهَ لَعَنِيٌّ عَنِ الْعَلَمِيْنَ (الله تعالى تمام جہانوں سے غنی ہے)اور تغین علمی اجمالی کو ان دونوں تعینوں کا ظل کہنااس اعتبار سے ہے کہ وہ دونوں تعین صفات کے ملاحظہ کے بغیر ذات تعالیٰ کے اعتبار ہے ہیں اور اس تعین میں صفت ملحوظ ہے۔جو ذات عز شانہ کے لئے ظل کی طرح ہے۔ جاننا چاہئے کہ تعین اول میں کہ تعین جی ہے۔ جب بڑی باریک نظر ہے دیکھاجاتا ہے تومعلوم ہوتا ہے کہ اس تعین کام کر حب ہے۔جوحقیقت محمدی علیہ ہے اور اس کا محيط (جو صورت مثال ميں دائرہ كى طرح ہے اور اس مركز كے ظل كى مانند ہے) خُلَتْ ہے۔جس كو حقیقت ابراہی کہتے ہیں۔ پس جب اصل ہے اور خلت اس کے ظل کی طرح اور میہ مجموعہ مر کز و محیط کہ ایک دائرہ ہے تعین اول ہے اور اس کے اجزاء میں ہے اشر ف اور اسبق جزولینی مرکز کے نام سے کہ حب سے مراد ہے۔مسمی ہے اور نظر کشفی میں بھی اصالت کے اعتبار اور اس جزو کے غلبہ سے تعین جبی ظاہر ہو تاہے چو تکہ محیط دائرہ مرکز کے ظل کی طرح ہے اور اس سے پیداہے اور وہ مرکزاس کا اصل و منشا ہے۔اس لئے اگراس محیط کوجو حب وخلت پر مشتمل ہے۔جوایک ہی دائرہ کے مر کز و محیط ہیں اور تعین ٹانی نظر کشفی میں تعین وجودی ہے جو تعین اول کے ظل کی طرح ہے جیسے کہ گزر چکا۔ چو تک مر کز محیط کا اصل ہے۔اس لئے محیط کے لئے مطلوب تک پہنچنے میں مر کز کا واسطہ و وسیلہ ضرور کی ہے۔ کیونکہ مطلوب تک پینچنامر کز ہی کی راہ ہے ہے۔جو دائرہ کا اصل اور اجمال ہے۔اس بیان سے اس مناسبت و اتحاد کوجو حضرت حبیب الله علیه الصلوٰۃ والسلام کو حضرت خلیل الله علیه الصلوۃ والسلام کے ساتھ ہے۔

معلوم کرنا چاہئے۔ چونکہ ظل کے مطلوب تک پہنچنے میں اصل واسطہ و وسیلہ ہے۔ اس کئے حضرت خلیل اللہ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت حبیب اللہ علیہ کا واسطہ ووسیلہ طلب کیاہے اور یہ آرزو فرمائی ہے کہ ان کی امت میں داخل ہو جیسے کہ وار دے۔

سوال:-جب معاملہ ایسا ہے تو پھر حضرت حبیب اللہ کو حضرت خلیل اللہ کی ملت کی متابعت کاامر کس لئے ہے اور آنخضرت علیہ نے اپنے اوپر صلوۃ وسلام کے بیان میں گھا صَلَیْتَ وَسَلَّمْتَ عَلَیٰ اِبْوَاهِیْم کیوں فرمایا؟

جواب: -شے کی حقیقت جس قدر زیادہ بلنداور تنزیہ کے زیادہ قریب ہوگا ای قدراس حقیقت کا مظہر عالم عناصر میں زیادہ پست اور صفات بشریت کے ساتھ زیادہ متلبس ہوگا۔ پس اس مظہر کاعروج کی راہ سے اس حقیقت تک پہنچنا بہت مشکل ہے اور وہ خلت جو حضرت ابراہیم علی نبیناہ علیہ الصلاۃ والسلام کو عطا ہوئی ہے۔ حقیقت ابراہیم تک پننچنے کے لئے جو حقیقت مجمدی کے قرب وجوار میں واقع ہوئی ہے۔ سید ھی شاہر اہ ہے جیسے کہ گرز چکا۔ حضرت ابراہیم علیہ اسلام اسی راستہ سے وہاں تک پہنچے ہیں۔ اسی واسطے امر ہوا ہے کہ اس ملت کی متابعت کر کے حقیقة الحقائق تک وصول فرمائیں اور آنخضرت علیہ الله علیہ اسلام پر صلوۃ وسلام وصول حقیقت کی دولت نے اس ملت فرمایا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام پر صلوۃ وسلام وصول حقیقت کی دولت کے حاصل ہونے کے بعد ہے باہم یوں کہتے ہیں کہ مجمی ایسا بھی ہو تا ہے کہ فاضل کو مفصول کی متابعت کے حاصل ہونے کے بعد ہے باہم یوں کہتے ہیں کہ مجمی ایسا بھی ہو تا ہے کہ فاضل کو مفصول کی متابعت کے حاصل ہونے کے بعد ہے اس کی فاضلیت میں کوئی قصور لازم نہیں آتا۔ اللہ تعالی نے کہ علیہ الصلوۃ والسلام کو فرمایا ہے۔ و شاور دھنم فی الاممر (امر میں ان سے مشورہ کر) اصحاب کے ساتھ مشورہ کرنے کا حکم ان کی متابعت کے حکم سے خالی نہیں۔ ورنہ مشورت کا کیا فائدہ ہے۔

جاناچاہے کہ حضرت صدیق کی حقیقت یعنی اساء اللی جل شانہ میں سے ان کارب جو ان کامبرء لعین ہے۔ کسی امر کے توسط کے بغیر حقیقت محد کا ظل ہے۔ اس طرح پر کہ جو پچھ اس حقیقت میں موجود ہے۔ اس ظل میں تبعیت ووراثت کے طور پر خابت ہے۔ اس طرح سرت صدیق رضی اللہ عنہ اس اس امت کے وار ثوں میں سے المل وافضل ہیں۔ رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے۔ مَاصَبُ اللهُ شَیْنًا فِی صَدْرِی اِلّا وَقَدْ صَبْیتُهُ فِی صَدْرِ اَبِی بَکُور (جس چیز کواللہ تعالیٰ نے میر سے سنے میں ڈالا میں نے اس چیز کوالو بکر کے سنے میں ڈالا میں نے اس چیز کوالو بکر کے سنے میں بھی ڈالا ) اور یہ بھی ظاہر ہوا ہے۔ کہ حقیقت اسر افیلی بھی بہی حقیقت محدی چیز کوارو بکر کے سنے میں بھی ڈالا ) اور یہ بھی ظاہر ہوا ہے۔ کہ حقیقت اسر افیلی بھی بہی حقیقت کو کس ہے۔ لیکن اصالت وظلیت کے طریق پر نہیں۔ جسے کہ حضرت صدیق کی حقیقت اس حقیقت کا ظل ہے۔ بلکہ یہاں دونوں اصالت رکھتی ہیں۔ کوئی ظلیت در میان حاکل نہیں۔ فرق صرف محلیت نام سے مسمی میں کا ہے۔ کیونکہ آنخضرت عقیقہ کل ہیں۔ اسی واسطے وہ حقیقت آنخضرت کے نام سے مسمی میں کے کام سے مسمی

ہے۔اور ملا تک کرام کے حقائق اس حقیقت اسر افیلی سے پیدا ہوئے ہیں۔

سوال:-عارف کواپنی حقیقت ہے جواس اسم الٰہی جل شانہ سے مراد ہے۔جواس کار ب ہے۔اس حقیقت تک پہنچنے کے بعد ترقی جائز ہے یا نہیں۔

جواب: -اس حقیقت تک پنچنا مراتب سلوک کے طے کرنے کے بعد جو سیر الی اللہ کے تمام ہونے سے مراد ہے۔ دو قتم پر ہے۔ ایک قتم وہ ہے۔ کہ جس میں اس اسم کے ظلائی میں سے اس ظل تک پنچنا ہے۔ جس نے اپنچ آپ کو مظاہر وجو بیہ میں اپنی حقیقت کے طور پر ظاہر کیا ہے اور اصل کے رنگ پر نمایاں ہے۔ اس راستہ میں یہ اشتباہ بہت واقع ہو تا ہے اور سالک کے لئے بڑی بھاری گھائی ہے۔ محض فضل کے ساتھ اس گھائی سے خلاصی میسر ہوتی ہے اور شک نہیں کہ اس حقیقت نماظل سے ترتی حض فضل کے ساتھ اس گھائی سے خلاصی میسر ہوتی ہو جائے تو دوسر سے کے طفیل و تبعیت کے جائز بلکہ واقع ہے اور اگراپی نفس حقیقت تک وصول واقع ہو جائے تو دوسر سے کے طفیل و تبعیت کے بغیراس سے ترتی کر ناجائز نہیں۔ کیو نکہ وہ حقیقت اس کے ذاتی استعداد کے مراتب کی نہایت ہے۔ ہاں اگر طفیل سے اس کو دوسر کی حقیقت تک جو اس کی حقیقت کے او پر ہے پہنچا ئیں۔ تو جائز بلکہ واقع ہے یہ سیر گویاسیر قسر ک ہے جو سیر طبیعی اور استدادی کے ماسوا ہے۔ چنانچہ اس کا تھوڑا ساحال حقیقت محمدی کے وصول کے بیان میں پہلے گزر چکا ہے۔

سوال: - حقیقت محمری جو حقیقة الحقائق ہے اور ممکنات کی حقیقتوں میں سے کوئی حقیقت اس سے اور نہیں۔ اس سے ترقی جائزہے یا نہیں۔ تم نے اپنے رسالوں میں لکھاہے کہ حقیقت محمدی سے ترقی واقع ہوئی ہے۔ یہ معاملہ کیاہے؟

جواب: -جائز نہیں کیونکہ اس مرتبہ کے اوپر مرتبہ لائعین ہے۔ جس کے ساتھ متعین کاوصول و الحاق محال ہے۔ وصول والحاق بے تکیف کہنا صرف ایک زبانی بات ہے۔ جس کے ساتھ حقیقت معاملہ تک پہنچنے کے بعد وصول والحاق کے نہ ہونے تک پہنچنے سے پہلے تعلی کی جاتی ہے۔ لیکن حقیقت معاملہ تک پہنچنے کے بعد وصول والحاق کے نہ ہونے کا عظم کرنالاز م ہے۔ کیونکہ وہاں شک کی آمیزش نہیں اور یہ جو میں نے لکھا ہے۔ کہ حقیقت محمد کی ترقی واقع ہوئی۔ اس حقیقت سے مر اداس حقیقت کا ظل تھا۔ جو حضر ت اجمال علم سے مر ادہ ہے۔ جس کو وحدت سے تعیر کرتے ہیں اس وقت ظل اپنا اصل کے ساتھ مشتبہ ہوا تھا۔ جب اللہ تعالی کے محض فضل سے اس ظل اور باقی تمام ظلال سے خلاصی میسر ہوئی۔ تو معلوم ہوا۔ کہ حقیقۃ الحقائق سے ترقی واقع بلکہ جائز نہیں۔ کیونکہ وہاں سے قدم اٹھنا اور آگے رکھنا وجوب میں جانا اور امکان سے نکلنا ہے۔ جو عقل اور شرعی طور پر محال ہے۔

سوال: اس شخقیق سے لازم آتا ہے کہ حضرت خاتم الرسل علیہ کی بھی اس حقیقت سے ترتی

واقع نہیں ہوئی۔

جواب: آنخضرت علیہ بھی باوجود اس قدر بلندشان اور جاہ و جلال کے ہمیشہ ممکن ہی ہیں اور ہر گزامکان سے نکل کر وجوب کے ساتھ نہ ملیں گے کیونکہ سے امر الوہیت کے ساتھ متحقق ہونے کا موجب ہے۔ تَعَالَیٰ اللّٰهُ اَنْ یَکُوْنَ لَهُ ْ نِدٌ وَ شَرِیْكَ (اللّٰہ تعالیٰ ہمسر اور شریک سے برترہے)

دَعُ مَا اَدَّعَتْهُ النَّصَارِى فِي نَبِيَّهِمُ ترجمہ: چھوڑد عولی جو نصاریٰ نے کیا اَیے نبی میں

سوال: تحقیق سابق سے واضح ہوا کہ دوسر وں کو بھی آنخضرت علیہ کے طفیل اور وراثت سے هیچہ الحقائق کے ساتھ وصول والحاق واتحاد ثابت ہے اور ان کے خاص کمال میں شرکت حاصل ہے۔ پھر اس کمال کے حاصل ہونے کی صورت میں جو حجاب کے رفع ہونے اور واسطہ کے دور ہونے پر مشتمل ہے اور تمام کمالات سے برتر ہے۔ تالع و متبوع اور اصلی اور طفیلی کے در میان کیا فرق ہے اور متبوع اور اصلی اور طفیلی کے در میان کیا فرق ہے اور متبوع اور اصلی متبوع اور اصلی میں کون سی زیادتی ہے جو تابع و طفیلی میں نہیں۔

جواب: اس حقیقت کے ساتھ دوسر وں کاوصول والحاق ایسا ہے جینے خادم کا مخدوم کے ساتھ اور طفیلی کااصل کے ساتھ ہے آگر واصل اخص خواس میں ہے ہے جن کاوجود بہت ہی کم ہے توخود خادم ہی طفیلی کااصل کے ساتھ ہیں ہے ہے تو وہ بھی طفیلی اور پس خوردہ کھانے والا ہے اس کو مخدوم کے ساتھ کیا شرکت ہے اور اس کے مقابلہ میں اس کی کوئی عزت و آبر و ہے۔ طفیلی اگرچہ ہم نشین وہم لقہہ ہے لیکن پھر بھی طفیلی ہی ہے۔ خادم جو مخدوم کی جعیت ہے بلند مکانوں میں جاتے ہیں اور خاص خاص کھانوں سے پس خوردہ کھاتے ہیں اور خاص خاص متابعت کی بلندی کے باعث ہیں اور عزت واحرام پاتے ہیں۔ یہ سب پچھ مخدوم کی بزرگی اور اس کی متابعت کی بلندی کے باعث ہے اور اس کی شان زیادہ بلند ہو جاتی ہے۔ غور فرما میں کہ حدیث نبوی الحاق کے باعث حاصل ہو جاتی ہے اور ان کی شان زیادہ بلند ہو جاتی ہے۔ غور فرما میں کہ حدیث نبوی طریقہ جاری کیا اس کے لئے اس کا اجر ہے اور اس شخص کا اجر بھی ہے جس نے اس پر عمل کیا) پس سنت علی ہیں آبا ہے کہ مُن مَن قدر زیادہ ہو گا۔ اس صور ت میں تابع کو متبوع کے ساتھ کیا شریعہ و صاوات ہو اور ای قدر اس کا مرتبہ زیادہ ہو گا۔ اس صور ت میں تابع کو متبوع کے ساتھ کیا شریکہ ہوں لیکن اور ایک بی دو اور ایک بول ایکن کیا مقام میں ہوں اور ایک بی دو ان وائی مقام میں ہوں اور ایک بی دو ان وائی مظام و شراب سے تاول کیا ہو۔ از وائی مقام میں ہوں گی اور ایک بی طحام و شراب سے تاول کیا ہو۔ تاول کیا ہو ساوات ہو کیا ہی ہوں گی اور ایک بی طحام و شراب سے تاول کین ہوں گی اور ایک بی طحام و شراب سے تاول

فرمائیں گی لیکن وہ معاملہ جو آنخضرت علیہ کے ساتھ ہو گاان کے ساتھ نہ ہو گااور وہ لذت وسر ورجو آنخضرت علیہ کے ساتھ مامور میں آنخضرت علیہ کے ساتھ تمام امور میں شخصرت علیہ کو حاصل ہو گاان کو نہ ہو گااگر وہاں ان کو آنخضرت علیہ کے ساتھ تمام امور میں شرکت ہو تو آنخضرت علیہ کی افضلیت کی طرح ان کی افضلیت بھی سب پر لازم آئے گی۔ کیونکہ وہاں کی افضلیت اللہ تعالیٰ کے نزدیک کثرت ثواب کے لحاظ سے ہے۔

سوال: پیر تعین اول جو تعین جی اور حقیقت محمدی ہے ممکن ہے یاوا جب اور حادث ہے یا قدیم۔ صاحب فصوص نے تعین اول کو حقیقت محمدی کہا ہے اور اس کو وحدت سے تعبیر کیا ہے۔ اس طرح تعین ٹانی کو واحدیت کہا ہے اور اعیان ثابتہ جن کو حقائق ممکنات کہتے ہیں اس مرتبہ میں ثابت کئے ہیں اور ان دونوں تعینوں کو تعین وجو بی کہتا ہے اور قدیم جانتا ہے اور باقی تین تنزلوں کو جوروجی و مثالی وجیدی ہیں۔ تعین امکانی کہتا ہے تمہار ااعتقاد اس مسئلہ میں کیا ہے ؟

جواب:اس فقیر کے نزدیک کوئی تعین و متعین نہیں وہ کون ساتعین ہے جو لا تعین کو متعین کرے یہ الفاظ حضرت شخ محی الدین قدس سرہ کے نداق کے موافق ہیں۔اس فقیر کی عبارت میں اگراس فتم کے الفاظ واقع ہوں توصنعت مشاکلت کی قتم ہے جاننے جا ہئیں۔ بہر حال میں کہتا ہوں کہ وہ تعین تعین امكانی اور مخلوق وحادث ب\_رسول الله عليه في فرمايا بي أوَّ لُ مَا حَلَقَ اللَّهُ مُوْدِي (سب سے اول اللہ نے میرے نور کو پیدا کیا) اور دوسری حدیثوں میں اس نور کے پیدا ہونے کے وقت کا تعین بھی آیا ب چنانچه فرمایا ہے کہ قَبْلَ خَلْقِ السَّمْوَاتِ بِأَلْفَىٰ عَام (آسانوں کے پیدا ہونے سے پہلے دو ہزار برس) جو چیز مخلوق اور عدم کے ساتھ مسبوق ہے وہ ممکن وحادث ہے۔ جب حقیقتہ الحقائق جو تمام حقائق سے اسبق واول ہے۔ مخلوق و ممکن ہوئی تو دوسری حقیقیں بطریق اولی مخلوق ہو تھی اور ان میں حدوث وامکان ہوگا۔ تعجب ہے کہ شخ قدس سر ہ حقیقۃ محمہ ی بلکہ تمام ممکنات کی حقائق کے لئے جن کو اس نے اعیان ثابتہ کہاہے وجوب کا تھم کس طرح کرتاہے اور کیونکر قدیم جانتاہے اور پیغمبر علیہ الصلوة واسلام کے قول کے برخلاف کر تاہے ممکن بمع اپنے تمام اجزاء کے ممکن ہے اور اپنی صورت و حقیقت میں ممکن ہے ممکن کی حقیقت کے لئے تعین وجونی کیے ہو سکتاہے ممکن کی حقیقت بھی ممکن ہی ہونی چاہئے کیونکہ ممکن مخلوق ہے اور حق تعالی اس کا خالق ہے جب شخ واجب اور ممکن کے در میان تمیز نہیں کر تااور خود فرماتاہے کہ ان دونوں میں کوئی تمیز نہیں تواگر واجب کو ممکن اور ممکن کو واجب کہ دے تو كيا الرب اوراكراس كومعاف ومعذور فرمائين توكمال كرم وعضوب ربَّنا لَا تُوَّا خِذْنَا إِنْ نَّسِينَا أَوْ أخطأنًا (ياالله توهاري بهول چوك يرهارامواخذه نهكر)

سوال: تم نے اپنے رسالوں میں واجب اور ممکن کے در میان اصالت وظلیت کی نسبت ثابت کی

ہاں مکن کو واجب کا ظل کہاہے نیز واجب تعالیٰ کو اصالت کے طور پر ممکن کی حقیقت کہ اس کا ظل ہے لکھاہے اور بہت سے معارف اس پر متر تب کئے ہیں اگر اس اعتبار سے شخ قدس سرہ بھی واجب تعالیٰ کو ممکن کی حقیت کہہ دے تو کیاڈرہے اور کیوں ملامت کا باعث ہے؟

جواب: اس قتم کے علوم جو واجب اور ممکن کے در میان کی قتم کی نسبت کو ثابت کرتے ہیں شرع میں ان کے ثبوت کے لئے کچھ وارد نہیں ہواسب سکریہ معارف میں سے ہیں اور حقیقت معاملہ تک نہ پہنچنے کا باعث ہیں۔

> ممکن چہ بود کہ ظل واجب باشد ترجمہ: نہیں ہو تاہے ممکن ظل واجب

اور واجب تعالیٰ کا کیوں علی ہو کیو تکہ طل ہے مثل کے پیدا ہونے کاوہم گزر تاہے اور اصل میں کمال لطافت کے نہ ہونے کا شک پیدا ہو تاہے جب حضرت محمد رسول اللہ کا کمال لطافت کے باعث سایہ وظل نہ تھا۔ تو خدائے محمد کا سایہ وظل کس طرح ہوسکے۔خارج میں بالذات وبالاستقلال حضرت وات تعالیٰ اور اس کی صفات ثمانیہ حقیقیہ ہی موجود ہیں۔ باتی سب پچھ حق تعالیٰ کی ایجاد ہے موجود ہوا ہے اور ممکن و مخلوق و حادث ہے کوئی مخلوق اپنے خالق کا ظل نہیں اور اس نسبت کے سواکہ جس کی نسبت شرع وارد ہے یعنی مخلوقیت کے سوااور کوئی نسبت خالق تعالیٰ کے ساتھ نہیں رکھتا۔ عالم کے ظل ہونے کا یہ علم سالک کو راستہ میں بہت کام آتا ہے اور اس کو کھینچ کر اصل کی طرف لیجاتا ہے اور جب محض نصل محض کمال عنایت سے ظلال کے منازل کو طے کر کے اصل تک پہنچ جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ کے محض فضل سے معلوم کر لیتا ہے کہ یہ اصل بھی ظل کا حکم رکھتا ہے اور مطلوب ہونے کے لا نُق نہیں ہے کیونکہ اس پر امکان کا داغ لگا ہے اور مطلوب اور اگلے واصل واتصال سے ماور اء ہے۔ رَبَّنَا اَتِنَا مِنْ اَسْ بِر الْمَان کا داغ لگا ہے اور مطلوب اور اگلے واصل واتصال سے ماور اء ہے۔ رَبَّنَا اَتِنَا مِنْ اَلَّمِنْ اَمْرِنَا رَشَدًا (یااللہ تو ایٹ پاس ہے ہم پر رحمت نازل فرمااور ہمارے کام میں ہملائی ہمارے نصیب کر)

فصل

فضائل مآب و کمالات اکتباب مولاناحسن کشمیری د بلوی نے (خدااس کے احوال کو اچھاکرے اور اس کی امیدوں کو پوراکرے) ایک رسالہ فقیر کو بھیجا تھا۔ جس میں چند سوال درج تھے۔ جن کا حل مطلوب تھا چو نکہ ان کا حل بہت سے امر ارکے ظاہر کرنے پر مشتمل تھا۔ اس لئے بعض موافع کے باعث فقیر ان کے جواب میں جر اُت نہ کر سکتا تھا اور لیت و لعل میں گزار تا تھا۔ چو نکہ فقیر پر مشار 'الیہ باعث فقیر ان کے جواب میں جر اُت نہ کر سکتا تھا اور لیت و لعل میں گزار تا تھا۔ چو نکہ فقیر پر مشار 'الیہ کے بہت حقوق ہیں۔ کیونکہ انہی کے حسن دلالت سے والایت بناہ طریق اندراج النہایت فی البدایت

کے حاوی وہادی قدس سرہ کی دولت حضورے مشرف ہوا ہے اور اس طریق میں الف باکا سبق انہی ت لیاہے اور انہی کی خدمت میں بے اندازہ فیوض و بر کات کا ستفادہ کیاہے۔اس لئے بعض سوالوں کا حل جو اس رسالہ کے علوم کے مناسب ہے۔اس رسالہ کے ذیل میں درج کیا ہے۔وَ اللّٰهُ سُبْحَانَهُ الْهَادِيْ اللى سَبيْل الرَّشَادِ (الله تعالى بى سيد صرات كى بدايت دين والاي) آپ نے يو چھاتھا كه جب کمالات صوری و معنوی ظاہری و باطنی علمی وعملی اور دینی واخروی جس قدر که نوع بشریس ممکن ہیں۔ سب حضرت خير البشر عليه الصلوة والسلام مين بالفعل حاصل ومتمكن بين - جيسے كه حديث نفيس أمّا سَيَّدُ وُلْدِادَمَ وَلَا فَخَرَ وَادَمُ وَ مَنْ دُوْنَهُ ۚ تَحْتَ لِوَاثِيْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَعُلِّمْتُ عِلْمَ الْاَوَّلِيْنَ وَالْالْحِرِيْنَ (ميں اولاد آدم كاسر دار ہوں اور كوئى فخر نہيں اور آدم اور ان كے سواسب قيامت كے دن میرے جھنڈے کے نیچے ہو نگے مجھے تمام اولین و آخرین کاعلم دیا گیاہے) وغیرہ سے سمجھا جاتا ہے اور جو کچھ کسی چیز پر مشروط یا کسی وقت پر موقوف ہوگا۔وہ بھی بہت اچھی وجہ سے جلوہ گر ہو گا تو پھر اس صورت میں آ مخضرت علیہ کا حزن وغم جودوام و کثرت کے ساتھ معروف وموصوف ہے کیول ہے اور اس کا سبب کیاہے؟ کیونکہ حزن واندوہ کی ایس چیز کے گم ہونے کے باعث ہوتاہے جس کووہ چاہتا ہے میرے مخدوم مکرم۔ حضرت محمد رسول اللہ علیہ کے جاہ و جلال اور خدا تعالیٰ کی عنایت پر جو آنخضرت علی کے حال خیر مال کوشامل ہے۔ نظر کرنے کے اعتبارے اس حضرت خاتمیت سے حزن واندوہ کا بعید نظر آنااور کمال کا مم ہونامسلم ومستحن ہے اور جب آنخضرت علیہ کی عبدیت اور عجزو بشریت یر نظر کی جائے اور حق تعالی کی عزت و جلال اور کبریا اور ذاتی استغناکا ملاحظه کیا جائے تو آنخضرت علی کے حق میں بھی اللہ تعالی کے بے نہایت کمالات میں ہے کسی کمال کا گم ہونااور حزن کا حاصل ہونا کھ بعید نہیں معلوم ہو تا۔ بلکہ بندگ کے حال کے لائق ہے۔ آیت کریمہ وَ لا يُحِيْطُون بِه عِلْمًا اور آیت کریمہ لا تُذرِ کُهُ الْأَبْصَارُ۔ دونوں اس بات پر گواہ عادل ہیں اور سب کے حق میں فقدان ثابت کرتی ہیں ہاں بچے ہے ممکن خواہ کتناہی بلند در جوں تک پہنچ جائے پھر بھی واجب کی حقیقت کو نہیں پاسکتااور حادث قدیم کو نہیں گھیر سکتااور متناہی غیر متناہی کااحاطہ نہیں کر سکتااور یہ جو آپ نے لکھا ہے کہ جو کمال نوع بشر میں ممکن ہیں۔ حضرت خاتمیت میں بالفعل حاصل ہیں ہاں کل پر فضلی کلی آنخضرت علی کے ساتھ ہی مخصوص ہے۔لیکن بعض کمال ایسے ہوتے ہیں جو جزئی فضیلت کی طرف راجع ہوتے ہیں اور ہو سکتاہے کہ انبیاء کرام اور ملا تکہ عظام میں سے بعض کے ساتھ مخصوص ہوں اور آ تخضرت علی فضیلت میں کھے کی نہ کریں۔احادیث صححہ میں آیا ہے کہ امتوں کے افراد میں بعض كمالات ايسے ہوتے ہيں جن پر انبياء عليهم الصلوة والسلام رشك كرتے ہيں۔ حالانكه انبياء عليهم

الصلوٰۃ والسلام کوامتوں کے تمام افراد پر فضل کلی ہے۔ نیز حدیث میں آیا ہے کہ شہداء فی سمیل اللہ چند چیز وں سے انبیاء پر زیادتی رکھتے ہیں شہداء کو عسل کی حاجت نہیں اور انبیاء کو عسل دینا چاہئے۔ شہداء پر نماز جنازہ نہیں آئی جیسے کہ امام شافعی گاند ہب ہے اور انبیاء علیہم السلام پر نماز جنازہ اداکر نی چاہئے۔ قرآن مجید میں آیا ہے کہ شہداء کو مر دہ نہ جانو کہ وہ زندہ ہیں اور انبیاء کو مر دہ فرمایا ہے ہیں سب جزئی فضائل قرآن مجید میں آیا ہے کہ شہداء کو مر دہ نہ جانو کہ وہ زندہ ہیں اور انبیاء کو مر دہ فرمایا ہے ہیں سب جزئی فضائل ہیں جو انبیاء علیہم السلام کے فضل کلی میں قصور بیدا نہیں کرتے پس ہو سکتا ہے کہ ان فضائل جزئیہ میں سے بعض کے گم ہونے کے باعث آنخضرت علیہ پر حزن واندوہ طاری ہو تاکہ ان فضائل کی استعداد کے حاصل ہونے اور وہاں تک پہنچنے کا باعث ہو۔ مثلاً نبوت کے ساتھ درجہ شہادت بھی جہ ہوجائے اور اگر ہم مان بھی لیس کہ انسان کے تمام افراد کے تمام کمالات اس حضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام میں بانفعل حاصل ہیں۔ تو ہم کہتے ہیں کہ چونکہ آنمخضرت علیہ کی ہمت بلند ہے اس واسطے ان کمالات پر افعل حاصل ہیں۔ تو ہم کہتے ہیں کہ چونکہ آنمخضرت علیہ کی ہمت بلند ہے اس واسطے ان کمالات پر کفایت نہیں کرتے اور ھل من مزید کہتے ہوئے بلندی و برتری کا شوق ظاہر فرماتے ہیں اور چونکہ فوق کو تعیہ کو تعیہ کی تحقیق و اللہ سُبْحانہ آغلم ہِ بِحَقیٰقَةِ الْحَالِ (حقیقت حال کو اللہ تعالیٰ بہتر جانتا ہے) ہیہ ہے کہ کر تقیقت و قربت و معرفت میں کام کا مدار فناء پر اور صفات بشریت اور احکام امکان کے دور ہو جانے برے۔ بیت

نیست ره در بارگاه کبریا ترجمه بت

جب تلک انسان نہ ہو جائے فنا تب تلک اس کو نہیں ملتاخدا جس قدر بھی صفت بشریت باقی ہے اس قدر راستہ کا حجاب ہے اور صفات بشریت کا بالکل دور ہو جاناکل میں ممکن نہیں۔خواہ خواص ہول۔خواہ اخص خواص۔ شخ عطا فرماتے ہیں۔ بیت غے بنی کہ شاہے چول پیمبر نیابد فقر کل توریخ کم بر

نپایا فقر کل جبکہ پیمبر ملا بھے کو نہیں گر پچھ نہ غم کر

فقر كل سے مراد صفات بشریت وامكان كا بالكل دور ہو جانا ہے جس كا حاصل ہونا متصور نہيں كونكہ اس سے قلب حقائق لینی حقیقتوں كا بدلنا لازم آتا ہے اس لئے كہ ممكن اگر ترقی كرے گا تواپ مكان سے فكل كرواجب ہو جائے گا اور بير محال عقلی اور شرعی ہے اور بیہ جو كسى بزرگ نے كہا ہے كہ۔

# چومکن گردامکان برفشاند بجزواجب دروچیزے نماند ترجمہ بیت

ہواممکن ہے جس دم دورامکان تو واجب ہو گیابالکل دہ انسان تثبیہ و تمثیل پر محمول ہے۔نہ تحقیق و تقریر پر کہ یہ غیر واقع ہے ایک عزیز فرما تاہے۔ بیت سیاہ روئی نہ ممکن در دوعالم جداہر گزنشد واللہ اعلم

زجمه بيت

سیاہ روئی نہ ممکن کی ہوئی دور رہادونوں جہانوں میں سے بے نور سوال:امکان کے احکام و آثار کا باقی رہنا مقام قاب قوسین میں ظاہر ہے جہاں امکان کی قوس اور وجوب کی قوس برپاہے لیکن مقام اوادنیٰ میں جو بالاصالت آنخضرت علیقے کے ساتھ مخصوص ہے امکان کے احکام کا باقی رہنا کس طرح ہے۔

جواب: جس چیز سے جواب وامکان میں تمیز ہو سکتی ہے وہ عدم ہے جوامکان کے ایک طرف ہے کہ امکان کی دوسری طرف کے وجوب وامکان کے در میان قدر مشترک ہے مقام اواد فی میں اس عدم کے احکام زائل ہو جاتے ہیں اور قوسین کی امتیاز دور ہوتی دکھائی دیتی ہے۔ نہ یہ کہ امکان بالکل رفع ہو جاتا ہے اور وجوب میں منقلب ہو جاتا ہے کیونکہ یہ محال ہے جیسے کہ گزر چکا۔ اس قدر ہے کہ مقام قاب قوسین میں ظلمانی حجابوں سے جو عدم کے آثار میں سے ہیں باہر نہیں ہو سکتے اور مقام او ادفی میں جو حجاب ہیں وہ نورانی ہیں اور امکان کی طرف وجود کی راہ سے آئے ہیں اس بزرگ کے بیت کے معنی کو جواو پر گزر چکا ہے اس توجیہ پر محمول کر سکتے ہیں اور گردامکان کے دور ہونے سے عدم کے احکام کا وجود جو سر اسر کدورت ہونے سے دور ہونام اولے سکتے ہیں۔

سوال: جبامکان کی طرف عدم زائل ہوگی اور وہ جو وجوب وامکان میں تمیز کا باعث تھامر تفع ہو گیا اور وہ جو وجوب وامکان میں تمیز کا باعث تھامر تفع ہو گیا اور وجو دے سواجو امکان کی دوسر کی طرف ہے اور دجوب وامکان کے در میان قدر مشتر ک ہے وہاں کچھ نہ رہا تو لازم آیا کہ امکان اپنی حقیقت سے نکل کر وجوب کے ساتھ جو وجود صرف ہے ملحق ہو گیا اور حقیقت کا بدلنا لازم آیا اور اس بزرگ کے مذکورہ بالا بیت کے معنی کے موافق واجب کے سوااس میں کچھ نہ دہا اور وہ بیت حقیقت پر محمول ہوا۔

جواب: یہ وجود جو ممکن کی طرف میں ثابت ہے اس وجود کا ظل ہے جو وجوب میں ہے نہ کہ اس وجود کا عین اور یہ وجوب جو ممکن میں طرف عدم کے زائل ہونے سے پیدا ہواہے وجوب بالغیر ہے جو ممکن کی ایک فتم ہے نہ کہ وجوب بالذات تاکہ قلب حقیقت لازم آئے کیونکہ یہ عدم ذات ممکن کی راہ ے رفع نہیں ہوا تاکہ واجب بالذات ہواور محال لازم آئے بلکہ ممکن میں اس عدم کاار تفاع ممکن کی ذات پر حضرت واجب کے وجوداور حضرت وجوب تعالی کے غلبہ کے باعث ہے لیکن اس وجوب ہے جو مصرعہ سابق میں واقع ہوا ہے۔ وجوب ذاتی ظاہر ہو تا ہے نہ کہ وجوب بالغیر اور وجود کو وجوب وامکان کے در میان قدر مشترک کہنااشتر اک لفظی کی قتم ہے ہنہ کہ معنی اشتر اک کی قتم ہے۔ اگر چہ اس کو کلی مشکک کہتے ہیں کیونکہ ممکن کے وجود کو واجب تعالی کے وجود کے ساتھ در حقیقت کوئی شرکت نہیں تاکہ کلی اور جزئی ہونامتصور ہو۔

سوال: فناوبقاجو صوفیاء نے کہاہے اور اس کوولایت سے تعبیر کیا ہے۔ اس کے کیا معنی ہیں جب صفات بشریت کادور ہو جانامتصور نہیں۔ تو پھر فناکی کیا گنجائش ہے۔

جواب: وہ فناجو ولایت میں معتر ہے۔ وہ شعور و شہود کے اعتبار سے ہو ماسوائے حق کے نسیان سے مراد ہے نہ کہ ماسوی کے ارتفاع ہے۔ حاصل کلام یہ کہ اس فناکا صاحب سکر کے غلبوں میں اشیاء کے عدم شعور کو عدم اشیاء خیال کر تاہے اور اس کو ماسوی کار فع ہو نا سمجھتا ہے اور اس سے تسلی پاتا ہے اور اگر محض فضل ہے اس کو ترقی دے کر صحو کی دولت سے مشرف فرمائیں اور صاحب تمیز کریں توجان لیتنا ہے کہ وہ فناء اشیاء کا نسیان تھا۔ نہ اشیاء کا معدوم ہو نا اور اس نسیان سے اگر زائل ہوئی ہے تو اشیاء کی گرفتاری ہی زائل ہوئی ہے جو ثابت و بر قرار اور مدموم تھی۔ نہ کہ نفس اشیاء کیونکہ اشیاء اپنی ای صرافت پر قائم اور موجود ہیں اور اس کی نفی اور معدوم کرنے ہے متفی نہیں ہو سکتیں۔

سیابی از حبثی کے رود کہ خودرنگ است ترجمہ:سیابی دور حبثی سے نہیں ہوتی کہ ہے اصلی

اور جب فضل سے یہ دیداور یہ تمیز عطاموئی تووہ تیلی دور ہو گی اور اس کی جگہ حزن واندوہ و ب آرامی آگی اور جان لیا کہ اس کی بود ایک ایسام یض ہے جواس کی کوشش واہتمام سے نابود نہیں ہو تااور معلوم کیا کہ مور کے دونوں پاؤں کی طرح کہ ہمیشہ کے لئے اس کے جانگاہ ہیں۔ امکان کا نقص اور حدوث کا قصور ہمیشہ کیلئے اس کے جانگاہ ہیں۔ میں عجب معاملہ ہے کہ عارف جوں جون زیادہ بائند ہو تاجاتا ہے اور زیادہ زیادہ ترقیات و عروجات کر تاجاتا ہے۔ توں توں دید نقص اس میں اس قدر زیادہ ہوتی جاتی ہے اور قصور زیادہ تراس کی نظر میں آتا جاتا ہے اور بے آرام ہو تاجاتا ہے اور اس کا حال اس رس تاب لیخی رسی منے والے شاگرد کی طرح ہو جاتا ہے جس نے اپناستاد کو کہا کہ میں جس قدر زیادہ کام کر تا ہوں اس فی قدر زیادہ کو کہا کہ میں جس فید کر گئی مِنْلَ مَا مُحَمَّدٍ لَمْ مَنْدُنُ فَرَالِي ہے۔ مَن اُوْ فِنِی نَبِی مِنْلَ مَا مُحَمَّدٍ لَمْ مَنْدُنُ فَرَالِ ہے۔ مَن اُوْ فِنی نَبِی مِنْلَ مَا مُحَمَّدٍ لَمْ مَنْدُنُ فَرَالِ ہے۔ مَن اُوْ فِنی نَبِی مِنْلَ مَا مُحَمَّدٍ لَمْ مَنْدُنُ فَرَالِ ہے۔ مَن اُوْ فِنی نَبِی مِنْلَ مَا

اُوْ ذِیْتُ (جیسی مجھے ایذا پہنچی ہے ویسی کسی نی علیقہ کو نہیں پیچی) شایداس ایذاہے مراد نقص وقصور کا د مکھناہے جو کمال حزن واندوہ کا موجب ہے کیونکہ اور دوسری ایذائیں دوسرے پیغمبروں کو زیادہ تر مینچی ہیں۔حضرت نوح علی نبیناد علیہ الصلوٰۃ والسلام نوسو پچاس سال تک اپنی قوم میں رہ کر دعوت کرتے رہے اور طرح طرح کی ایذائیں برداشت کرتے رہے۔ لکھاہے کہ ان کی قوم کے لوگ دعوت کے وقت اس قدر پھر ان کو مارتے تھے کہ بے ہوش کر گر پڑتے تھے اور پھر وں کے پنچ دب جاتے تھے جب ہوش میں آتے تو پھر دعوت کرنے لگ جاتے اور قوم کے لوگ وہی معاملہ ان کے ساتھ کرتے اللی اُنْ مَیْلُغَ الْحِيَّابُ أَجَلَهُ ﴿ يَهِالَ تَكَ كَهُ لَكُهَا مُواالِيْ وقت تَكَ بِيَنْجُ كَيا ﴾ \_ جاننا چاہئے كه بيه نقص و قصور كاديكهنا دوری کے سبب سے نہیں۔بلکہ قرب و حضوری کے باعث ہے کیونکہ صاف اور شفاف جگہ میں تھوڑی ی کدورت بھی بہت نظر آتی ہے اور ساہ و مکدر جگہ میں بہت ی کدورت بھی تھوڑی د کھائی دیتے ہے اوریہ جو پہلے کہا گیاہے کہ قرب ومعرفت کے کام کامدار فنا پرہ اس لئے ہے کہ سالک جب تک اپنے آپ سے فانی نہ ہو جائے اور بشریت وامکان کی صفات سے بالکل خالی نہ ہو جائے مطلوب تک نہیں پہنچتا كيونكه مطلوب كے ساتھ اس كاجمع ہونادونقيفوں كے جمع ہونے كی قتم ہے ہاس لئے كہ امكان ميں عدم کا ثبوت ضروری ہے اور وجوب میں عدم کاسلب ضروری ہے اور جب تک مطلوب تک ند بہنچ مطلوب کے کمالات سے کیایا سکتاہے اور اس کے کمالات کو اپنے کمالات کی مانند جانے کے سواکیا سمجھ سكتاب-لَا يُدْرَكُ الشَّى أَلَّا بِمَا يُضَاّدُه و يُغَائِرُه و رُبِعَ إِنِّي ضداور غير عملوم موتى ب معقول والوں كامقررہ قضيہ ہے وہ لؤ كاجوا بھى لذت جماع تك نہيں پہنچاہے۔اگر جماع كى لذت كا كمال بیان کرے تواس کوشیرین بیان کرے گانہ کروااور اس کی شیرین کو بھی نبات و قند کی شیرین کی طرح جانے گا کیو تکہ اس کو اس کے سوااور کچھ معلوم ہی نہیں اور یہ کمال اس کا کمال نہیں بلکہ ایسا کمال ہے جو اس لڑ کے کا پنا بنایا ہوااور اختراع کیا ہوا ہے۔جو در حقیقت اس کی طرف راجع ہے نہ کہ اس کے ساتھ متصف ہے۔ پس سالک مطلوب کے جتلانے کے بغیر جو کچھ اپنی طرف سے مطلوب کی نسبت کم گاوہ گویااپی نسبت ہی کہا ہو گا اور جو پچھ اس کی تعریف کرے گا پنی ہی تعریف کی ہوگی۔اس جگہ ایک عارف فرماتاہ کہ موسکتاہ کہ آیت کريمه وَ إِنْ مِنْ شَيْءِ إِلَّا يُسَبِّحْ بِحَمْدِه (كُولَى چِيز نہيں جواس كى تبيع اور حمد نہ بیان کرتی ہو) میں حمد کی ضمیر شے کی طر ف راجع ہو یعنی کوئی چیز تسبیح و تقدیس وستائش نہیں كرتى مكرا پن شايد حضرت بسطامي قد س سره نے اس واسط سجاني كہا ہو تاكه شبيج كا عاده اس كي اپني طرف موكيا اچھاكہاب\_ابيات

اے شدہ ہم درجمال خویشتن می پرستی ہم خیال خویشتن

ہت گر برہم نہی مثت خیال نيست معثوق آل خيال ديگراست فتم خلقال زانجمال وزال كمال گرز معثوقت خبالے در سر است

ے فقط تیرائی اینا بہ خیال

اے کہ توے سر بر محوجمال یار کااصلی ہے جو حسن و کمال پاسکے مخلوق ہے یو نہی خیال گرترے مریس ہولبر کاخیال وہ نہیں معثوق ہے تیر اخیال

صاحب فصوص فرما تا ب-وَالتَّجَلْي مِنَ الدَّاتِ لَا يَكُونُ إلَا بِتُموْرَةِ الْمُتَجَلِّي لَهُ لِاللَّهُ مَا رَأَى سِواى صُوْرَتِهٖ فِيْ مِرْءٰةِ الْحَقِّ وَ مَارَئَ الْحَقَّ وَلَا يُمْكِنُ اَنْ يَرَاهُ ﴿ كَمَّلُ وَات مُتْجَلُّ لَهِ كَ صورت پر ہوتی ہے کیونکہ وہ حق کے آئینے میں اپنی ہی صورت کو دیکھتاہے نہ کہ حق کواور نہ ہی اس کو دیکھ سکتاہے)رویت کے عدم امکان کومبالغہ کے روہے کہاہے نہ تحقیق کی روہے۔ کیونکہ رویت دنیا میں جائزہے اور آخرت میں واقع ہے چو نکہ سالک کا کلی طور پر فانی ہونا ممتنع اور محال ہے اور اس کے بغیر مطلوب کا وصول واتصال ممنوع ہے اور معرفت بغیر وصول کے ناممکن ہے اس لئے معرفت سے عجز لازم آیااور معرفت سے عاجز ہوناعین معرفت ہوا۔ کوئی بین کے کہ معرفت سے عاجز ہوناجو معرفت كى نقيض ب مرونت كس طرح ب كيونكه معرفت عاجز بهونامعرفت بى بدبالله الا يعرف (اس طرح يركه وه يجانا نهيس جاتا) حضرت صديق أكبررضى الله عند في فرمايا بـ - اَلْعَجْزُ عَنْ دَرْكِ الْإِدْرَاكِ إِذْرَاك اوراك ك يانے سے عاج موناادراك سى سُبْحَانَ مَنْ لَمْ يَجْعَلَ لِلْحَلْق اِلَّيْهِ سَبِيلًا الله بالْعَجْز عَنْ مَعْرِفَتِه (ياك ب ووزات جس نے معرفت سے عاجزى كے سواكوكى راستہ خلق كواينى طرف نہیں بتایا) ایک بزرگ فرما تاہے۔بیت

سجان خالقے کہ صفاتش زکبریا برخاک عجزمے فکند عقل انبیاء

وہ پاک ذات اکبر جس کی صفات برتر پینمبروں کی عقلیں عاجز ہیں جن سے میسر جب انبياء عليهم الصلوة والسلام صفات كبرياكي معرفت مين عاجزيين اور ملا نكه كرام على نبيناو عليهم الصلوة والسلام سُبْحَانَكَ مَا عَرَفْنكَ حَقَّ مَعْرِفَتِكَ (ياك م توجم في تحقي نهيس بيجانا جيس كرحت ہے) نہیں اور حضرت صدیق اکبر جو اس امت خیر الامم کے رئیس وسر دار ہیں۔عاجزی کا قرار کریں تو پھر اور کون ہے جو معرفت کادم مارے۔ سوائے اس کے کہ اپنے جہل مرکب کو معرفت خیال کرے اور غیر حق کوحق پیچانے سے معرفت سے عاجز ہونامراتب عروج کے نہایات کی نہایت اور مدارج قرب کا

منتہاہے جب تک سالک آخیر نقطہ تک نہ پنچ اور تجلیات و ظہورات کے مراتب کو طے نہ کرے اوراس وصل واتصال کو جس پر مدتوں تک خوش تھا عین فصل وانفصال خیال نہ کرے اس بجز کی دولت سے مشرف نہیں ہو تااور خداتعالیٰ کی ناشنای ہے خلاص نہیں ہو تااور حق اور غیر حق میں تمیز نہیں کر سکتا۔ سوال: پھر خداکی معرفت کا وجوب کس معنی ہے ؟

جواب: معرفت کاوجوب اس معنی ہے ہے کہ ذات و صفات کی معرفت میں جو پچھ شریعت نے فرمایا ہے اس کا پیچا ناوا جب ہے اور جو معرفت شریعت کے بغیر حاصل ہوتی ہے اس کو خدا کی معرفت کہنا ولیری ہے اور ظن و تخمین ہے حق پر حکم کرنا ہے۔ اَتَقُولُونُ نَ عَلَى اللّٰهِ مَا لَا تَعْلَمُونُ نَ (کیاتم اللّٰہ تعالیٰ ولیری ہے اور ظن و تخمین ہے حق پر حکم کرنا ہے۔ اَتَقُولُونُ نَ عَلَى اللّٰهِ مَا لَا تَعْلَمُونُ نَ (کیاتم اللّٰہ تعالیٰ پروہ کہتے ہوجو نہیں جانے) امت کے چراغ روش اور اماموں کے امام حضر تامام اعظم کوفی رضی الله عند نے شایدا کی واسطے فرمایا ہے۔ سُبنحانک مَا عَبْدَناكَ حَقَّ عِبَادَتِكَ وَلٰكِنْ عَرَفْناكَ حَقَّ مَعْوِفَتِكَ (پاک ہے تو ہم سے تیری عبادت کا حق ادا نہیں ہوالیکن تخصے پیچان لیا جو تیرے پیچانے کا حق تھا) اگرچہ یہ قول اکثر لوگوں کوگر ال معلوم ہو تا ہے لیکن بہتر توجیہ کے قابل ہے کیونکہ حق تعالیٰ کی معرفت یہ ہے کہ حق تعالیٰ کوان تمام چیزوں کے ساتھ کہ جن کوشریعت نے بیان کیا ہے یعنی کمالات معرفت یہ ہو تقدیبات کے ساتھ پیچانا جائے کیونکہ ان کے سوا معرفت کی کوئی ایسی چیز نہیں جو حق معرفت کی مانع ہو۔

سوال: اس معرفت میں عوام وخواص شریک ہیں۔ بلکہ مساوات رکھتے ہیں اور لازم آتا ہے کہ عام مومنوں کی معرفت خواص انبیاء کی معرفت کی مائند ہو کیو تکہ یہ حق معرفت سب کو حاصل ہے یہ مسئلہ بھی اس مسئلہ کی طرح ہے۔ جو امام اعظم رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہے۔ اُلاِیْمَانُ لَا یَوْیْدُ وَلَا یَنْفُصُ (ایمان نہ کم ہو تا ہے نہ زیادہ) اس عبارت سے بھی لازم آتا ہے کہ عام مومنوں کا ایمان انبیاء علیم الصلوة والسلام کے ایمان کی طرح ہوگا۔

جواب: اس شبہ قویہ کا طل ایک دقیقہ پر بہنی ہے جس پر اس فقیر نے محض فضل و کرم ہے ہدایت پائی ہے وہ دقیقہ بیہ کہ معرفت کا حق بیہ ہے کہ ان معارف شرعیہ سے عارف کو معرفت سے بجز لا حق ہو۔ مثلاً شریعت میں آیا ہے کہ حق تعالیٰ کیلئے علم کی صفت ثابت ہے اور وہ علم بھی ذات واجب تعالیٰ کی طرح بیجون و بیجگون ہے اور ہمارے اور اگ کے احاطہ سے باہر ہے۔ اگر اس علم کو سالک اپنے علم کے قیاس پر بیجانے تو بیر اس کی بیجان نہیں بلکہ اپنے مجمول و مخترع (بنایا ہو ااور گھڑا ہوا) کی بیجان ہے نہ کہ حق تعالیٰ کے علم کی معرفت ہو حق تعالیٰ کے کمال کی صفت ہے۔ پس اس صورت میں جب نفس معرفت حاصل نہیں تو حق معرفت کب حاصل ہو گااور اگر اس کا محاملہ قیاس و تحقین سے عاجزی میں معرفت حاصل نہیں تو حق معرفت کب حاصل ہو گااور اگر اس کا محاملہ قیاس و تحقین سے عاجزی میں

آ جائے اور و جدان و حال سے معلوم کرے کہ اس کو نہیں پہچان سکتا اور جان لے کہ اس صفت کمال کے ثبوت پر ایمان لانے کے سوا پچھ حاصل نہیں۔ تو اس وقت معرفت بھی حاصل ہوگی اور حق معرفت بھی۔ پس جب عوام کو حق معرفت میں خواص کے ساتھ شرکت نہ ہوئی تو پھر مساوات کی کیا گنجائش ہے۔

سوال: جب حق معرفت نفس معرفت ہے تو پھر چاہیے کہ عوام کو نفس معرفت بھی حاصل نہ ہو جب حق معرفت حاصل نہیں۔

جواب: معرفت کی حقیقت ہے جو معرفت ہے اور ایک حقیقت۔ وہ معرفت جو عین حق معرفت ہے معرفت کی حقیقت ہے جو معرفت سے بخر پر وابستہ ہے اور اس کی صورت یہ ہے کہ اس بخر کی حد تک نہ پہنچ اور صفات امکان کے قیاس کی آمیزش سے خالی نہ ہو جیسے کہ گزر چکا۔ یہ اللہ تعالیٰ کا کمال فضل ہے کہ معرفت کی صورت کا بھی فض ایمان میں اعتبار کیا ہے اور نجات کواس پر وابستہ کیا ہے۔ صورت ایمان میں وصورت کو بھی معتبر رکھا ہے اور جنت میں داخل ہونااس پر متر تب کیا ہے۔ صورت ایمان میں حقیقت معرفت سے چارہ نہیں۔ اس تحقیق سے معلوم صورت معرفت کافی ہے اور حقیقت ایمان میں حقیقت معرفت سے چارہ نہیں۔ اس تحقیق سے معلوم ہوا کہ ایمان کے بھی دو فرو ہیں صورت و حقیقت۔ جو عوام کا حصہ ہے وہ صورت ہے اور جو خواص کو عطا ہوا ہو وہ حقیقت ہے لیس عوام کا ایمان انہیاء کے ایمان کی طرح نہ ہوا۔ جو اخص خواص ہیں کیو نکہ وہ ایمان اور ہے اور بید ایمان اور۔ دونوں میں کوئی مما ثلت و مشابہت نہیں اور حقیقت ایمان میں چو نکہ معرفت کا بجڑ حاصل ہے اور ہونگہ کو نگر ف (وہ نہیں بچھانا جاتا) کی معرفت موجود ہے اس لئے اس میں معرفت کی موزیاد تی مفتود ہے کیو نکہ سلب معرفت کی معرفت میں درجات کے نقاوت کا اختال نہیں۔ وہ ثبوت ہو اکہ حقیت ایمان میں کی بیشی نہیں ہوتی۔ واللٰه کہ بواکہ نہ بواکہ وہ انتا ہے)

سوال: اس تقریر سے لازم آتا ہے کہ صوفیاء کے علوم ومعارف کشفیہ اعتبار سے ساقط ہیں اور حق تعالیٰ کی معرفت ان پر وابستہ نہیں کیونکہ حق معرفت علوم شرعیہ سے حاصل ہوااور کوئی معرفت نہر ہی جس کو صوفیاء تلاش سے حاصل کریں۔ پس حق تعالیٰ کی معرفت میں صوفیاء کے لئے علماء پر کوئی زیادتی ثابت نہ ہوئی۔

جواب: صوفیاء کے کشفیہ علوم و معارف اس بجز کے اسباب و معدات ہیں۔ جو صوفیاء میں سے معتہوں کو نہایت النہایت میں میسر ہو تا ہے۔ یہ بزر گواران کشفیہ معارف کے زینوں کے ذریعے اس بجزکی دولت سے مشرف ہوتے ہیں۔ پس ان بزر گواروں کے معارف معتبر ہونگے۔ کیونکہ حق

معرفت کے حاصل ہونے کاوسلہ اور ایمان حقیقی تک پہنچنے کاذریعہ ہیں۔

سوال: جب معرفت سے عجز ثابت ہوااور کمال عجز میں منحصر ہوا تو پھر صوفیاء نے جو مراتب سہ گانداعتبار کے ہیں ان کا کیامطلب ہے اور علم القین اور عین الیقین اور حق الیقین سے کیام او ہوگی؟ جواب:اس مسئله میں یہ فقیر قوم کیساتھ اختلاف رکھتاہے ان بزر گواروں نے ان متنوں مرتبول كوحق تعالى كي ذات كي نسبت اعتبار كيا ہے اور علم اليقين اور عين اليقين اور حق اليقين كواس بار گاہ جل شانہ میں ثابت کیاہے اور اس کی مثال اس طرح بیان کی ہے کہ آگ کے اس علم کوجو دھوئیں کے استدلال ے حاصل ہو تاہے۔ علم الیقین کہاہے اور آگ کے دیکھنے کو عین الیقین تصور کیاہے اور آگ کے ساتھ متحقق ہوناحق الیقین کیکن اس فقیر نے ان متنوں مرتبوں کوان آیات و نشانات میں جو حق تعالیٰ کی ذات پر ولالت کرنے والے ہیں اعتبار کیاہے اور علم وعین وحق د لالت کرنے والے نشانات میں کہاں ہے۔ نہ مدلول میں کیونکہ وہ علم وعین وحق دھوئیں کی نسبت جانا ہے۔ نہ آگ کی نسبت کیونکہ دھو ئیں کا علم جو استدلال ہے حاصل ہواہے وہ دھو ئیں کا ہی علم الیقین ہے جو آگ کو متلزم ہے اور اگر دھو ئیں کو دیکھا ہادراس سے آگ کے ہونے پراستدلال کیاہے توبیہ بھی دھوئیں کاعین الیقین ہے اور اگر دھوئیں کے ساتھ متحقق ہواہے اور اس ہے آگ پر استدلال کیاہے تو یہ بھی دھو ئیں کا حق الیقین ہے یہ استدلال پہلے سے زیادہ کامل ہے کیونکہ وہ استدلال آفاق ہے ہے اور یہ انفس سے کہ دھو کیس کیساتھ متحقق ہوا ہے۔ نیز عین الیقین میں دھوال واسطہ ہے اور حق الیقین میں واسطہ نہیں بلکہ وہی نسبت جو دھو کیں کو آگ کے ساتھ ہے اس کو بھی وہی نسبت حاصل ہو جاتی ہے اور قرب کے اعلیٰ در جات تک بہنچادیت ہے جوعلم وعین وحق کے ماوراء ہیں کوئی میہ نہ کے کہ جب واسطہ مر تفع ہو گیا تورویت ثابت ہو گئی۔جو عین الیقین ہے کیونکہ میں کہتا ہوں کہ رویت کے متحقق ہونے میں صرف واسطہ کا دور ہو جانا کفایت نہیں کر تااور بھی بہت می چیزیں ہیں جن کاوجود مفقود ہے جب یقین کے تمام مراتب آیات و نشانات کی طرف راجع ہوئے اور کوئی معرفت نہ رہی جو مدلول کی طرف راجع ہو تو بیشک مدلول کی معرفت سے عجز لازم آیااور سلب معرفت کے سواوہاں کوئی معرفت محقق و ثابت نہ ہوئی اور اگر یقین کے ان تینوں مراتب کو آیات ودلا کل کی طرف راجع نہ کیا جائے اور مدلول کی طرف راجع ہوں تواس معرفت سے عجز کس طرح متصور ہو گااور سلب معرفت کے کیامعنی ہو نگے۔

### مكتوب ١٢٣

اس بیان میں کہ وہ راہ جو جناب قد س جل شانہ کی طرف پہنچانے والے ہیں دو ہیں۔ نور محمد تہاری کی طرف صادر فرمایا ہے:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ ء ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ سَكَرُمٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالُّى کیلئے حمہ ہے اور اس کے برگزیدہ بندوں پر سلام ہو)وہ راہ جو جناب قدس جل شانہ کی طرف لے جانے والے ہیں دوہیں۔ایک وہراستہ جو قرب نبوت سے تعلق رکھتاہے اور اصل الاصل تک پہنچانے والا ہے۔اس راہ کے چینچنے والے بالاصالت انبیاء علیهم الصلوٰۃ والسلام اوران کے اصحاب ہیں اور امتول میں ہے بھی جس کسی کو چاہیں اس دولت ہے سر فراز کرتے ہیں۔ مگریدلوگ قلیل بلکہ اقل ہیں۔اس راستہ میں واسطہ اور حیلولہ نہیں۔ان واصلوں میں سے جو کوئی فیض حاصل کر تاہے کی کے واسطہ کے بغیر اصل ہے حاصل کرتا ہے اور کوئی ایک دوسرے کاحائل نہیں ہو تادوسر اوہ راستہ ہے جو قرب ولایت سے تعلق رکھتا ہے۔ تمام قطب اور او تاد اور ابدال اور نجیب عام اولیاء اللہ سب اس راستہ سے واصل ہوئے ہیں راہ سلوک ای راہ سے مراد ہے بلکہ جذبہ متعارفیہ بھی ای میں داخل ہے۔اس راستہ میں واسطہ اور حیلولہ ثابت ہے اس راہ کے واصلوں کے پیشوااور ان کے سر گروہ اور ان بزر گواروں کے فیض کاسر چشمہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم ہیں اور یہ عظیم الشان مرتبہ انہی کے ساتھ تعلق رکھتا ہے۔اس مقام میں گویا آنخضرت علی ہے دونوں مبارک قدم حضرت علی المرتضی کے سر مبارک پر ہیں اور حضرت فاطمہ اور حضرات حسنین رضی اللہ تعالی عنہم بھی اس مقام میں ان کے ساتھ شریک ہیں میرے خیال میں حضرت حضرت امیر رضی اللہ عنہ وجود عضری تعنی پیدائش ہے پہلے بھی اس مقام کی پناہ میں رہے ہیں۔ جیسے کہ وجود عضری کے بعد ہیں اور اس راہ سے جس کسی کو فیض وہدایت پہنچتا ہے انہی کے وسلہ سے پہنچتا ہے کیونکہ اس راہ کا خیری نقطہ یہی ہیں اور اس مقام کا مرکز انہیں سے تعلق ر کھتاہے۔ جب حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کادور تمام ہوا سے عظیم الثنان مرتبہ ترتیب وار حضرات حسنین رضی الله عنہما کے سپر د ہوااور ان کے بعد بارہ اماموں میں سے ہرایک کے ساتھ تر تیب و تفصیل وار قرار پایاان بزر گواروں کے زمانہ میں اورایے ہی ان کے انتقال فرما چکنے کے بعد جس کسی کو فیض و ہدایت پہنچارہا نہی بزر گواروں کے واسطہ اور حیلولہ سے ہی پہنچارہا۔ گواپنے زمانہ کے اقطاب و نجباء ہی ہوئے ہوں۔ لیکن سب کا ملجاء و ماوی یہی بزر گوار ہوئے ہیں کیونکہ اطراف کو مرکز کے ساتھ ملحق ہونے سے چارہ نہیں حتی کہ حضرت شخ عبدالقادر جیلانی قدس سرہ کی نوبت آئینچی اور منصب مذکوراس بزرگ قدس سرہ کے سپر و ہوا۔ مذکورہ بالا اماموں اور حضرت شیخ قدس سرہ کے سوااور کوئی شخص اس مر کز پر مشہود نہیں ہو تا۔اس راستہ میں تمام اقطاب و نجاء کو فیوض و برکات کا پہنچنا شخ قد س سر ہ ہی کے وسیلہ شریف ہے مفہوم ہو تاہے کیونکہ یہ مرکز شخ قدس سرہ کے سواکسی اور کو میسر نہیں ہواای واسطے شخ قدى سرەنے فرمايا ہے۔ شعر

## اَفَكَتْ شَمُوْسُ الْاَوَّلِيْنَ وَشَمْسُنَا اَبَداً عَلَى أُفْقِ الْعُلَى لَا تَغْرِبُ ترجمه شعر

مواسورج غروب يبلول كالمرينه سورج بهاراماند موا

مشمل یعنی آ فاب مراد ہدایت وارشاد کے فیضان کا آ فاب ہے اور اس کے غ وب ہونے سے مراد فیضان مذکور کانہ ہونا ہے چونکہ حضرت شخ فدس سرہ کے وجود سے وہ معاملہ جواولین سے تعلق رکھتا تھا۔ شخ قدس سرہ کے سپر د ہوااور رشد وہدایت کے چہنچنے کا واسطہ ووسیلہ ہوگئے جیسے کہ ان سے پہلے بزرگوار ہوئے ہیں۔ نیز جب تک فیضان کے وسیلہ کا معاملہ برپاہے۔ شخ قدس سرہ کے توسل و توسط ہی سے ہاس لئے درست ہواکہ اَفَلَتُ شَمُوْسُ الْاَوَّلِيْنَ وَشَمْسُنَا الْحُ

سوال بیہ حکم مجد دالف ٹانی میں نقص پیدا کر تاہے کیونکہ مکتوبات جلد دوم کے ایک مکتوب میں مجد دالف ٹانی کے معنی اس طرح لکھے ہیں کہ اس مدت میں جس قتم کا فیض امتوں کو پہنچتاہے۔اس کے وسلہ سے پہنچتاہے اگرچہ وقت کے اقطاب واو تاداور ابدال ونجاء ہوں۔

جواب: میں کہتا ہوں کہ مجدد الف ثانی ہے مراداس مقام میں حضرت شیخ قدس سرہ کا قائم مقام ہے اور حضرت شیخ کی نیابت و قائم مقامی کے باعث سے معاملہ اس پروابستہ ہے جیسے کہتے ہیں۔ نُوْدُ الْقَمَوِ مُسْتَفَاد" مِنْ نُوْدِ الشَّمْسِ (چاند کانور سورج کے نورے حاصل ہواہے)

سوال: مجد والف ثانی کے معنی جواویر فد کور ہوئے ہیں مشکل ہیں کیونکہ مدت مذکورہ میں حضرت عیسی علی نبیناو علیہ الصلوٰۃ والسلام نزول فرمائیں گے اور حضرت مہدی علیہ الرضوان بھی ظہور کرینگے اور ان بزرگواروں کامعاملہ اس سے برترہے کہ کسی کے وسیلہ سے فیوض اخذ کریں۔

جواب: میں کہتا ہوں کہ توسط و وسیلہ کا معاملہ نہ کورہ بالا راہوں میں سے دوسرے راستہ پر موقوف ہے۔جو قرب ولایت سے مراد ہے لیکن راہ اول میں جو قرب نبوت سے مراد ہے توسط و وسیلہ کا معاملہ مفقود ہے۔ اس راستہ سے جو کوئی واصل ہوا ہے کوئی حائل و متوسط در میان نہیں آیا۔ دوسر سے معاملہ مفقود ہے۔ اس راستہ سے جو کوئی واصل ہوئے ہیں۔ توسط و حیلولہ فقط دوسر سے راستہ میں ہے وسیلہ کے بغیر اس کو فیوض و برکات حاصل ہوئے ہیں۔ توسط و حیلولہ فقط دوسر سے راستہ میں ہے اور اس مقام کا معاملہ علیحدہ ہے جیسے گزر چکا۔ حضرت علیہ الصلوة والسلام اور حضرت مبدی علیہ الرضوان راہ اول سے واصل ہیں۔ جیسے کہ حضرات شیخین رضی اللہ عنہما آ مخضرت علیہ الصلوة والسلام کی تبعیت کے ضمن میں راہ اول سے واصل ہوئے ہیں اور اپنے اپنے درجوں کے موافق وہاں شان خاص رکھتے ہیں۔

تنبیہ:واضح ہو کہ ممکن ہے کہ آدمی قرب ولایت کے راستہ سے قرب نبوت تک پہنچ جائے اور ہر

دومعاملہ میں شریک ہواور انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے طفیل اس کو بھی جگہ دیدیں اور دونوں جگہوں کا معاملہ اس بروابستہ کردیں۔

# خاص کند بندهٔ مصلحت عام را ترجمہ:خاص کرلیتاہےاک کو تا بھلاہوعام کا

ذلِكَ فَصْلُ اللّهِ يُوْتِيْهِ مَنْ يَّشَآءُ وَاللّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيْمِ ﴿ (بِهِ اللهُ تَعَالَى كَا فَصَلَ ہِ جَسَ كُو چاہتا ہے دیتا ہے الله تعالیٰ بڑے فضل والا ہے) سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ وَسَلام "عَلَى
الْمُوْسَلِيْنَ وَالْحَمْدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ (پاک ہے تیرارب اس وصف ہے کہ جو وہ کرتے ہیں بزرگ اور برترہے اور اللہ تعالیٰ کیلئے تحرہے جو تمام جہانوں کاپالئے والا ہے)

#### مكتوب ١٢٤

شخ محد طاہر بدخش کی طرف صادر فرمایاہے:

اَلْحَمْدُ لِلْهِ وَ سَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى (الله تعالى كيلئ حد ب اوراس كے برگزيده بندول پر سلام ہو) برادرم شخ محمد طاہر بدخش نے دريافت كيا تفاكه رساله مبدء ومعاديس واقع ب كه صورت كعبہ جس طرح صورت محمد كى مبحود ب اسى طرح حقيقت كعبه بھى حقيقت محمدى سے افضل ب حالا نكه ظاہر ومقرر ب كه جہان كى پيدائش سے مقصود آنخضرت عليه الصلاة والسلام بين اور آدم اور آدميان سب ان كے طفيلى بين جيسے كه وارد ب لؤ لاك لَمَا خَلَفْتُ الْافكلاك وَ لَمَا اَظْهَرْتُ الرَّبُونِيةَ (الر تونه بوتاتويس آسانوں كو پيدانه كرتااورا في ربوبيت وخدائى ظاہر نه كرتا)

جاناچاہے کہ صورت کعبہ پھر ومٹی ہے مراد نہیں ہے کیونکہ بالفرض پھر ومٹی نہ بھی ہوں تو پھر بھی کعبہ کعبہ ہاور خلائق کا مجود ہے بلکہ صورت کعبہ باوجود کیہ عالم خلق ہے ہے۔ لیکن اوراشیاء کی خلق کی طرح نہیں ہے بلکہ ایک ایبا پوشید امر ہے جو حس و خیال کے اصاطہ ہے باہر ہے گو عالم محسوسات میں ہے ہیں کچھ بھی محسوس نہیں اوراگرچہ اشیاء کا متوجہ الیہا (جس کی طرف توجہ کی جسست ہے ہیں کچھ بھی توجہ میں نہیں ہے وہ ایک ہست ہے جس نے نیستی کا لباس پہنا ہے اور ایک خیست ہے جس نے نیستی کا لباس پہنا ہے اور ایک نیست ہے ۔جو ہتی کے لباس میں ظاہر ہے جہت میں ہو کر بے جہت ہاں وکر بے ست ہے غرض یہ صورت حقیقت نما نہایت ہی عجیب ہے جس کی تشخیص میں عقل عاجز ہے اور عقلنداس ہے غرض یہ صورت حقیقت نما نہایت ہی تعجیب ہے جس کی تشخیص میں عقل عاجز ہے اور عقلنداس کے تعین میں جران ہیں گویاعالم بھوئی و بھی کوئی کا نمونہ رکھتی ہے اور بہترین موجودات علیہ الصافی والسلام پوشیدہ ہے ہاں اگر ایسی نہ ہوتی تو مجود ہونے کے لاگن نہ ہوتی اور بہترین موجودات علیہ الصافی والسلام بوٹ سے شوق ہے اس کو اپنا قبلہ نہ بنا تے فید آیات بینکات (اس میں نشان ظاہر ہیں) اس کی شان میں بوٹ شوق ہے اس کو اپنا قبلہ نہ بنا تے فید آیات بینکات (اس میں نشان ظاہر ہیں) اس کی شان میں بوٹ شوق ہے اس کو اپنا قبلہ نہ بنا تے فید آیات بینکات (اس میں نشان ظاہر ہیں) اس کی شان میں

نص قاطع ہے۔اور مَنْ دَخَلَه عال امِنا (جواس من آگياوه امن من ہوگيا)اى كے حق ميس بيت الله ب كه صاحب خانه جل شانه كي بيتوت خاص (ربناسهنا كروالا مونا)اى ميس ب اور ييون و بيكون كا مجبول الكيفيت اتصال ونبت اى كے ساتھ ہے۔وَلِلهِ الْمَثَلُ الْاعَلٰى (مثال اعلى الله تعالى كے لئے ہے) عالم مجازمیں جو حقیقت کا بل ہے بیت یعنی خانہ و گھراس بیتوتت کی خبر دیتاہے کہ صاحب خانہ کے قرار و آرام کی جگہ ہے۔اگر چہ دولت مندول اور اہل دول کی نشست و برخاست کے مکان بے شار ہیں کین یہ ایا گھر ہے جو اغیار کی مزاحت سے بیگانہ ہے اور معثوق حقیقی کا مکان اور آرام گاہ ہے۔اگرچہ حدیث قدی وَلکِنْ یَسَعُنی قَلْبُ عَبْدِ الْمُوْمِنِ \_ (لیکن میں این مومن بندے کے ول میں ساتا ہوں) کے موافق مومن بندے کادل بیچونی ظہور کی گنجائش حاصل کر لیتاہے لیکن بیتیت یعنی گھر ہونے کی نبت جو بیوتت کی خردیت ہے کہاں حاصل کر سکتا ہے اور اغیار کی مزاحت کوجو گھر کے لوازم سے ہے کس طرح دور کر سکتا ہے۔ چو نکہ غیر وغیریت کااس مقام میں دخل نہیں۔اس لئے خلائق کا مجود ے تاکہ غیر کو سجدہ نہ ہو۔ کیونکہ غیریت ممبود ہونے کے منافی ہے حضرت محمد رسول اللہ علیہ نے ا بن طرف سجدہ تجویزنہ کیا۔ لیکن بیت اللہ کی طرف بڑے شوق ور غبت کے ساتھ سجدہ کیااس بیان سے فرق معلوم كرلين مشتَّان ما بَيْنَ السَّاجِدِ وَالْمَسْجُودِ (ساجدومجودك درميان بهت فرق ب) میرے بھائی جب تونے صورت کعبہ کا تھوڑاسال حال س لیا تواب حقیقت کعبہ کی نسبت بھی کچھ س لے حقیقت کعبداس پیچون واجب الوجود کی ذات ہے مر ادہے جہاں تک ظہور اور طلب کی گر و بھی نہیں بینی اور مبود اور معبود ہونے کے لائق ہاس حقیقت جل شانہ کواگر حقیقت محدی کی مبود کہیں تو اس میں کیاڈر ہے اور اس سے اس کے افضل ہونے میں کیا ہرج ہے۔ ہاں حقیقت محمد ی جہان کے تمام افراد کی حقیقوں سے افضل ہے لیکن کعبہ معظمہ کی حقیقت عالم کی قتم سے نہیں۔ تاکہ اس کی طرف سید نسبت کی جائے اور اس کے افضل ہونے میں تو قف کیا جائے۔ تعجب ہے کہ ان دونوں صاحب دولتوں کی صور توں کا فرق ساجد و مبحود ہونے کے باعث ہے۔صاحب ہنر عقلندوں نے ان دونوں کے حقائق كا تفاوت معلوم نہيں كيا۔اى لئے اعراض وا تكار كے مقام ميں رہے ہيں اور طعن و تشنيع كے لئے زبان وراز کی ہے حق تعالی ان کوانساف دے تاکہ بے سوچ سمجھ ملامت ند کریں۔ رَبَّنا اغفِر لَنا دُنُوْبَنَا وَإِسْوا فَنَا فِي آمُونَا وَ ثَبِتْ ٱقْدَامَنَا وَانْصُونَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِوِيْنَ ﴿ إِياللَّهُ تَوْمارِ عَكَامُول اوركام ك زيادتى كو بخش اور بم كو ثابت قدم ركه اور كافرول يرجمين غلبرد ع)و السَّكامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُداى (سلام ہواس محض پر جس نے ہدایت اختیار کی)

#### مبداومعاد

بدایت و نہایت بمعنی آغاز وانجام میں ہیں اللہ تعالیٰ کی تعریف کرتا ہوں اور اس کے حبیب محمد علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ تعالیٰ کی تعریف کرتا ہوں اور اس کے حبیب محمد علیہ اور اس کی بزرگ او لاو پر درود کہتا ہوں۔ بعد از ان ناظرین با تمکین کی خدمت میں گزارش کرتا ہوں کہ اس رسالہ شریفہ میں امام ہمام ججۃ اللہ علے الانام پیشوائے اقطاب واو تاد قبلہ ابدال وافراد سبح مثانی (نورہ خاتمہ) کے کاشف اسر ار مجد والف ٹائی، روی، رحمانی، عارف ربانی شخ الاسلام والمسلیمن ہمارے شخ اور ہمارے امام شخ احمد فاروتی حنفی نقشبندی (خداکرے آنخضرت کی ہدایت کے آفاب افق اعلیٰ پر چیکتے رہیں اور لوگ آنخضرت کے قاضہ کے باغوں میں بڑھتے رہیں) کے اشارات لطیفہ وصافی اور اس پر بھروسہ ہے۔

منها: - جب مجھے راہ سلوک کی ہوس پیدا ہوئی۔ تواللہ تعالی جل شانہ کی عنایت نے مجھے خانوادہ نقشبندیہ کے ایک خلیفہ کی خدمت میں پہنچایا۔ جن کی توجہ کی برکت سے خواجگان کا جذبہ جو بلحاظ فنا صفت قومیت میں جاملاہے۔ حاصل ہوااور اندراج النہایہ فی البدایة کے طریق سے بھی ایک گھونٹ حاصل ہوا۔اس جذبہ کے حاصل ہو جانے کے بعد سلوک شروع ہوااور پیر راہ میں نے اسد اللہ الغالب حفزت علی کرم اللہ وجہہ کی روحانیت کی تربیت ہے اس انجام تک طے کی۔ یعنی اس اسم ہے جو میر ا پرورش کنندہ ہے۔ بعد ازاں اس اسم سے حضرت خواجہ نقشبند قدس اللہ تعالیٰ سر ہ کی روحانیت کی مدو ے قابلیت اولی تک جس کو حقیقت محدیہ ہے تعبیر کرتے ہیں۔ ترقی کی۔ وہاں سے اوپر حضرت فاروق رضی اللہ تعالی عنہ کی روحانیت کی مدو سے عروج حاصل ہوا۔ وہان سے آگے حضرت ختم المرسلین مقاللہ علیہ کی روحانیت کی مدد سے مقام اقطاب محمدیہ تک ترقی کی۔ یہ مقام قابلیت اولیٰ کے مقام سے اوپر ہے اور یوں سمجھو کہ یہ مقام قابلیت اولی کا جمال ہے اور قابلیت اولی اس کی تفصیل ہے۔اس مقام میں پہنچے وقت حضرت خواجہ نقشبند کے خلیفہ حضرت خواجہ علاؤ الدین عطار قدس الله اسرارہم کی روحانیت سے بھی ایک طرح کی مدد مجھے ملی۔ قطب کا انتہائی عروج ای مقام (اقطاب محدید) تک ہوتا ہے۔ دائرہ ظلیت بھی اسی مقام پر ختم ہو جاتا ہے۔ بعد ازاں یا تو خالص اصل ہے۔ یااصل اور ظل ملے ہوئے۔ یہ مقام افراد کے لئے مخصوص ہے۔ ہاں بعض قطب بھی افراد کی ہمنشین کے سبب مقام ممترج (جہاں اصل اور سامیہ ملے جلے ہیں) تک ترقی کرتے ہیں اور اس اصل وسامیہ ملے ہوئے کو دیکھتے ہیں۔ لیکن محض اصل خالص تک پہنچنایا ہے دیکھنا حسب درجہ افراد کا خاصہ ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کا فضل ہے جے چاہے عنایت کرے۔ اللہ تعالیٰ صاحب فضل عظیم ہے۔ اس مقام اقطاب پر پہنچ کر جناب سر ور کا ئنات علیقہ ہے مجھے قطبیت ارشاد کی خلعت عنایت ہوئی اور اس منصب ہے مجھے سر فراز فرمایا

بعدا ۔ پھر عنایت اللی جل شانہ وعم نوالہ کی عنایت میرے شامل حال ہوئی اور اس مقام ہے او پر کی طرف ترقی نصیب ہوئی حتی کہ مجھے عنایت اللی نے اصل ممتز ج (اصل وسایہ ملا ہوا) تک پہنچایا اور وہاں بھی فناو بقانصیب ہوئی۔ جیسا کہ گذشتہ مقامات میں ہوتی آتی تھی۔ وہاں سے آگے مقامات اصل میں ترقی عنایت فرمائی اور اصل الاصل تک پہنچادیا۔ اس آخری عروج میں جو مقامات اصل کاع وج میں ترقی عنایت فرمائی اور اصل الاصل تک پہنچادیا۔ اس آخری عروج میں جو مقامات اصل کاع وج ہے۔ حضرت غوث اعظم محی الدین شخ عبد القاد تر سے اللہ تعالی سرہ الاقدس کی روحا ۔ یک مدد نصیب ہوئی جس نے اپنی قوت تصرف سے ان مقامات سے عبور کرا کے اصل الاصل میں پہنچادیا۔ وہاں سے پھر جہان کی طرف لوٹایا۔ چنانچہ لوٹے وقت ہر مقام سے عبور حاصل ہوا۔

مجھے یہ نبیت فردینہ جس سے عروج اخیر مخصوص ہے۔اپنے والد ماجد (شیخ عبد الواجد بن زین العابدين ) ہے حاصل ہو كی اور انہیں ایك بزرگ (حضرت شاہ کمال قادری قدس سرہ) ہے جن كو جذب قوى حاصل تقا\_اور جوخوارق عادات مين شهرهُ آفاق تقع ہاتھ آئى۔ليكن مجھے شروع ميں ضعف بصيرت اوراس نسبت کی قلت ظہور کے باعث اپنے آپ میں اس نسبت فردیہ کا ہونا معلوم نہ تھا۔ جب سلوک کی منزلیں طے کیں۔ تو مجھے معلوم ہوا کہ یہ نسبت شروع ہی میں مجھ میں تھی۔ نیز مجھے عبادت نافلہ کی توفیق خصوصاً نماز نافلہ کاادا کرنا بھی اپنے والد ماجدے حاصل ہوااور انہیں یہ سعادت اپنے شخ (شخ عبد القدوس) سے جوسلسلہ چشتیہ سے منسوب تھے حاصل ہوا۔ جب تک میں مقام اقطاب سے عبور نہ کرچکا مجھے علوم لدنی حضرت خضر علیہ الصلوة والسلام کی روحانیت سے حاصل ہوتے رہے۔ جب اس مقام سے عبور کر کے مقامات عالیہ میں ترقی کی۔ تو پھر اپنی حقیقت ہے علوم اخذ کرنے لگا۔ اس وقت کسی غیر کی مجال نہ تھی کہ بچ میں دخل دیتا۔ نیز مجھے نزول کے وقت جس سے مرادسیر عن اللہ باللہ ہے دوسر سے سلسلوں کے مشائخ کے مقامات میں عبور واقع ہوااور ہر ایک مقام سے کافی حصہ لیااور ان مقامات کے مشائخ نے میرے کام میں میری مدوواعانت کی اور اپنی نسبتوں کے خلاصے مجھے عنایت فرمائے پہلے پہل اکابر چشتیہ قدس اللہ تعالی اسرار ہم کے مقام میں عبور واقع ہوا۔اس مقام سے کافی حصہ حاصل ہوا۔ان مشائخ عظام میں سے حضرت خواجہ قطب الدین قدس سرہ کی روحانیت نے دوسر وں کی نسبت زیادہ امداد فرمائی۔ واقعی اس مقام میں ان کی شان نہایت اعلیٰ ہے اور آپ اس مقام کے سر دار ہیں۔ بعد از ال اکا بر كبرويه قدس الله تعالى اسرار بم كے مقام ميں گزر ہوا۔ بيدوونوں مقام يعنی چشتيہ وكبرويه بلحاظ عروج برابر ہیں۔ لیکن مید مقام (کبرویہ) نزول کے وقت شاہراہ کی دائیں طرف پڑتا ہے اور پہلا (چشتیہ) بائیں طرف۔ یہ شاہراہ و بی ہے۔ جس سے بعض بڑے بڑے اقطاب ارشاد ہو کر مقام فردیت میں جاتے ہیں اور وہاں سے نہایت النہایة میں پہنچتے ہیں۔ صرف افراد کی راہ اور ہے۔ بغیر قطبیت کے اس راہ سے نہیں

گزر سکتے۔ یہ مقام (کبروبیہ)مقام صفات اور اس شاہر اہ کے مابین واقع ہے۔ گویا یہ دونوں مقاموں کارخ ہے۔ دونوں طرف سے اسے حصہ ملتا ہے۔ پہلا مقام (چثتیہ) شاہراہ کی دوسری طرف واقع نے جو صفات سے بہت کم مناسبت ہے۔اس کے بعد مجھے اکابر سم ورویہ کے مقام میں جو شخ شہاب الدین قدس سره سے اس طرف ہیں۔ عبور واقع ہوا۔ بیہ مقام سنت نبوی علی مصدر ہاالصلوٰۃ والسلام والتحیات کے ابتاع کے نورے آراستہ اور مشاہدہ فوق الفوق کی نور انیت سے مزین ہے۔ تو فیق عبادات اس مقام كى رفيق ہے۔ بعض سالك جو ابھى اس مقام تك نہيں پہنچ اور عبادات نافلہ ميں مشغول ہيں اور اس سے مطمئن ہیں۔ انہیں بھی اس مقام کی مناسبت کی وجہ سے اس مقام سے کھ حصہ نصیب ہو تا ہے۔ عبادات نافلہ اصالتاً اس مقام کے مناسب ہیں۔ دوسرے کیامبتدی اور کیامنتی سب اس مقام کی مناسبت ک وجہ سے بہر ہور ہیں۔ یہ مقام (سہر ور دیہ) نہایت عجیب و بزرگ ہے۔ جو نور انیت اس مقام میں دیکھنے میں آئی ہے۔دوسرے مقامات میں بہت کم دکھائی دیتے ہے۔اس مقام کے مشائع بہ سبب کمال اتباع عظیم الشان اور رفع القدر ہیں اپنے ہم جنسوں میں پورے طور پر ممتاز ہیں۔جو کچھ ان بزرگوں کو اس مقام میں نصیب ہواہے۔ دوسرے مقامات میں گووہ بلحاظ عروج اوپر ہی ہیں۔ میسر نہیں ہوتا۔ بعدازاں مجھے مقام جذبہ میں اتار لائے۔ اس مقام میں بیٹار جزئیات کے مقامات شامل ہیں وہاں سے بھی نیچے لائے زول کا آخری مرتبہ مقام قلب ہے۔ جو حقیقت جامع ہے اور ارشاد و پیجیل ای مقام پر نزول كرنے كے متعلق بے جب اس مقام ميں لائے۔ تو پيشتراس كے كه مجھے اس مقام ميں استقرار حاصل ہو۔ پھر عروج نصیب ہوا۔ اس وقت اصل کو سائے کی طرح پیچیے چھوڑا۔ اس عروج سے جو مقامات قلب مين بوااستقرار حاصل بوا\_

منہا:-قطبار شاد جس میں فردیت کے محال کمالات بھی پائے جاتے ہیں۔ نہایت قلیل الوجود ہوتا ہے۔ کئی صدیوں بلکہ بے شار زمانہ کے بعداس قتم کا موتی ظاہر ہو تاہے۔ جس کے نور ظہور سے تاریک دنیاروشن ہو جاتی ہے۔ اس کی ہدایت وار شاد محیط عرش سے لے کر مر کز زمین تک تمام جہان کو حاصل ہوتی ہے۔ جس محف کو رشد وہدایت اور ایمان و معرفت حاصل ہوتے ہیں۔ اس کی وساطت سے ہوتے ہیں۔ اس کے وسلے کے بغیر براہ راست کسی کویہ نعمت حاصل نہیں ہو سکتی گویا اس کا نور ہدایت سمندر کی طرح تمام جہان کو گھیر ہے ہو تاہے اور وہ ایک منجمد سمندر ہے جو بالکل حرکت نہیں کر تا۔ جو مخف اس بزرگ کی طرف متوجہ ہو تاہے اور اس کا مخلص ہو تاہے باوہ بزرگ کسی طالب کی طرف متوجہ ہو تاہے اور اس کا مخلص ہو تاہے باوہ بزرگ کسی طالب کی طرف متوجہ ہو تاہے۔ جس کی راہ اس دریاسے توجہ ہو تاہے۔ جس کی راہ اس دریاسے توجہ اور اخلاص کے موافق سیر آب ہو تاہے۔ اس طرح جو شخص ذکر الذی ہیں مشخول ہے۔

لیکن اس بزرگ (قطب ارشاد) کی طرف متوجہ نہیں مگر انکار کی وجہ ہیں بلکہ اس واسطے کہ وہ اسے عانا نہیں۔ تو بھی اسے اس فتم کا فائدہ پہنچتا ہے مگر پہلی صورت میں بہ نسبت دوسرے کے زیادہ فائدہ حاصل ہو تا ہے۔ لیکن جو شخص قطب ارشاد کا مکر ہے۔ یادہ بزرگ اس سے ناراض ہے۔ خواہ وہ کتنا ہی ذکر الہٰی میں مشغول رہے پھر بھی رشد وہدایت کی حقیقت سے محروم رہتا ہے۔ اور اس کا انکار اس کے فیض کا سدراہ ہو تا ہے۔ خواہ قطب ارشاد اسے فائدہ نہ پہنچانے کے لئے یا نقصان پہنچانے کیلئے توجہ نہ ہی کر ے۔ ایے شخص کو ہدایت کی حقیقت میسر نہیں ہو سکتی۔ گویا سے رشد کی صورت حاصل ہوتی ہے۔ لیکن محض صورت سے کیا کام نکل سکتا ہے۔ صورت بے معنی سے بہت تھوڑا فائدہ حاصل ہوتا ہے۔ جو لوگ قطب ارشاد کے محب و مخلص ہوتے ہیں۔ گودہ ذکر الہٰی اور توجہ نہ کورسے خالی ہی ہوں۔ تو بھی محض محب کی وجہ سے رشد وہد ایت کا نور پالیت ہیں۔ والمسلام علیٰ من اتبع المهدی

منہا: - پہلے پہل جو دروازہ میرے لئے کھولا گیا۔ وہ یافت کا ذوق تھا۔ نہ کہ یافت بعد ازال دوسرے درجے پریافت بھی ذوق یافت مفقود ہو گیا تیسرے درجے پریافت بھی ذوق یافت کی طرح مفقود ہو گئے۔ دوسری حالت حالت کمال اور ولایت خاصہ کے درجے کا حاصل کرناہے۔ تیسرا مقام مقام شکیل اور دعوت کے لئے خلقت کی طرف لو ٹناہے۔ پہلی حالت صرف بلحاظ جذبہ کمال ہے۔ مقام مقام شکیل اور دعوت کے لئے خلقت کی طرف لو ٹناہے۔ تو دوسری حالت حاصل ہوتی ہے۔ بعد جب اس کے سلوک کو پورے طور پر حاصل کر لیا جاتا ہے۔ تو دوسری حالت حاصل ہوتی ہے۔ بعد ازال تیسری حالت ۔ لیکن مجذوب کوسلوک سے بید دوسری اور تیسری حالت بالکل نصیب نہیں ہوئی۔ جو کامل و کممل ہے وہ مجذوب سالک ہے۔ اس سے دوسرے درجے پر سالک مجذوب۔ جوان دونوں کے بغیرے دہ نہ کامل ہے۔ نہ مکمل تم نے کم ہمت نہ بنتا۔ والسلام علی خیر البشر سید نامحہ و آلہ الاطہر۔

منہا: ماہ رئے الآخر کے آخری حصے میں اس بزرگ خانوادہ کے ایک بزرگ خلیفہ کی خدمت میں حاضر ہوااور ان بزرگوں کا طریقہ اخذ کیا۔ اسی سال ماہ رجب کے نصف کے قریب حضور نقشبندیہ کی سعادت جو اس مقام میں اندراج نہایت دربدایت ہے حاصل ہوئی۔ ان بزرگ نے فرمایا۔ کہ نسبت نقشبندیہ سے مراد یہی حضور ہے پورے دس سال پچھ مہینے او پر ماہ ذوالقعدہ کے نصف میں وہ نہایت جو بدایت میں بدایات واوساط کے استے پردوں کے پیچھے سے جلوہ گر ہوئی تھی۔ نقاب اتار کر نمودار ہوئی اس بدایت میں بدایات واوساط کے استے پردوں کے پیچھے سے جلوہ گر ہوئی تھی۔ نقاب اتار کر نمودار ہوئی اس وقت یقین ہوگیا۔ کہ بدایت میں اس اسم کی صورت تھی۔ اس جسم کاڈھانچہ تھااور اس مسمی کا اسم تھا۔ ان دونوں میں بڑا بھاری فرق ہے۔ کام کی حقیقت یہاں آگر کھلی اور معاملہ کا بھید اس جگہ ظاہر ہوا۔ جس نے چھا نہیں اسے معلوم نہیں ہوا۔ والصلو ق والسلام علی سید الانام و آلہ الکوام و اصحابه العظام۔ عنو منہیں اس معلوم نہیں ہوا۔ والصلو ق والسلام علی سید الانام و آلہ الکوام و اصحابه العظام۔ منہا:۔ واما بنعمہ ربك فحدث اینے پروردگار کی نعت کاذکر کر میں ایک روز اپنے یاروں کے منہا:۔

طقے میں بیٹا تھااور اپنی خرایوں کو دکھ رہا تھا۔ یہ دیدیہاں تک غالب آئی کہ میں نے اپنے آپ کواس وضع کے بالکل مناسب نہ پایا۔ اسی اثنا میں "من تو اضع لِلْه رفعه اللّه "جس نے الله تعالیٰ کی خاطر تواضع کی الله تعالیٰ نے اس کا ورجہ بلند کر دیا "کے موافق اس دور پڑے ہوئے کور سوائی کی خاک سے اٹھا کریہ آواز سر میں دی غفوت لک ولمن توسل بلک الی بو اسطة او بغیر و اسطة الی یوم القیمة میں نے مجھے اور اس شخص کو بھی جو تجھے میری بارگاہ کا وسیلہ بالواسطة یابلاواسط بنائے گا بخشا اور یہ سلسلہ قیامت تک یو نہی ہی رہے گا اور از راہ بندہ نوازی بار بار مجھے یہ فر مایا حتی کہ شک وشبہ کی گنجائش نہ رہی۔ اس بات کے لئے الله تعالیٰ کا بہت بہت شکر ہے۔ الله تعالیٰ اس میں برکت دے و الصلوة و السلام علیٰ رسولہ سیدنا محمد و الله کما یحریٰ علیٰ رسولہ سیدنا محمد و الله کما یحریٰ

بعدازاں اس واقعہ کے ظاہر کرنے کا مجھے تھم ہوا۔ اگر بادشاہ بر در پیرزن بیاید تواے خواجہ سبلت مکن

بے شک تیرے پروردگار کی مغفرت بہت وسیع ہے۔

منہا: -سیر الی اللہ ہے مراد کی ایک اسم الہی تک کی سیر ہے جو سالک کا مبداء تعین ہے اور سیر فی اللہ ہے مراد اس اسم میں یہاں تک سیر کرنا ہے۔ کہ اساء و صفات اور شیون واعتبارات کے لحاظ ہے مجر و ذات احدیت کی بارگاہ میں پہنچ جائے یہ تقریر اس وقت ورست معلوم ہوتی ہے۔ جب کہ اسم مبارک اللہ ہے مراد مرتبہ وجوب لیا جائے۔ جو اساء و صفات کا جامع ہے۔ لیکن اگر اس اسم مبارک سے مراد ذات محف کی جائے تو پھر سیر فی اللہ بھی سیر الی اللہ میں داخل ہوتی ہے اور اس طرح سیر فی اللہ بالکل حاصل نہیں ہوتی۔ کیونکہ آخری نقط میں سیر کرناوہم و خیال میں بھی نہیں آسکت بالکل حاصل نہیں ہوتی۔ کیونکہ آخری نقط میں سیر کرناوہم و خیال میں بھی نہیں آسکت اس نقطے پر پہنچ کر بلا تو قف جہان کی طرف لوٹنا ہوتا ہے جے سیر عن اللہ باللہ کہتے ہیں۔ یہ شاخت آخری نقط تک کے واصلوں کے لئے مخصوص ہے۔ میرے سواکی ولی اللہ نے اس شاخت آخری ہو اللہ اللہ علی میں کہا۔ اللہ تعالی جے چاہتا ہے۔ اپنی طرف چن لیتا ہے۔ اللہ تعالی کا شکر ہے۔ کے بارے میں بھی سید المرسلین محمد و آلہ اجمعین والسلام علی سید المرسلین محمد و آلہ اجمعین

منہا:- امانت ولا یت کی سیر میں اولیاء کے مختلف مراتب ہیں۔ بعض میں صرف ایک درجہ
ولا یت کی استعداد ہوتی ہے۔ بعض میں دو کی بعض میں تین کی اور بعض میں چار کی۔ خال خال ایسے
ہوتے ہیں۔جوولا یت کی پانچویں درجے کو خاصل کرتے ہیں۔ان پانچ درجوں میں سے پہلا درجہ مجلی
افعال سے وابسۃ ہے۔دوسر المجلی صفات سے اور باقی کے تین حسب مرتبہ تجلیات ذاتی سے وابسۃ
ہوتے ہیں۔میرے اکثریار تیسرے درجہ سے مناسبت رکھتے ہیں اور ان میں تھوڑے ایسے ہیں۔جو

چوتھے درجے کے قابل ہیں اور خال خال ایسے بھی ہیں۔جوولایت کے آخری لیعنی پانچویں درجے سے مناسبت رکھتے ہیں۔ لیکن جس کمال کو میں معتبر سمجھتا ہوں۔وہ ان پانچوں سے بھی بڑھ کرہے۔ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی علیم اجمعین کے زمانے کے بعد اس کمال کا ظہور نہیں ہواجو جذبہ وسلوک کے کمال سے بڑھ کر ہے۔ انشاء اللہ یہ کمال آخری زمانے میں حضرت مہدی موعود میں ظاہر ہوگا۔ والصلوة والسلام علی خیر البریه

منہا:- نہایت النہایت (آخری مقام) کے واصل رجوع قبقری (الٹے پاؤں واپس آتے) کے وقت نچلے سے نچلے مقام میں اتر آتے ہیں۔ یہی نچلے سے نچلے مقام میں اتر آنا ہی اس بات کی تصدیق كرتا ہے۔ كه وہ اعلى سے اعلى اور آخرى سے آخرى مقام تك ترقى كر يكے ہيں۔ جب نزول اس خصوصیت سے و قوع میں آتا ہے۔ تو صاحب رجوع ہمہ تن عالم اسباب کی طرف متوجہ ہو تا ہے۔ بید نہیں ہو تاکہ اس کا کچھ حصہ بارگاہ الی کی طرف متوجہ ہواور کچھ خلقت کی طرف کیونکہ ایسی حالت اس بات کو ظاہر کرتی ہے۔ کہ وہ آخری ہے آخری مقام تک نہیں پہنچا۔ نیزاسے نچلے سے نچلے مقام تک نزول بھی حاصل نہیں ہوا۔اب میں اصل بات کو بیان کر تا ہوں۔وہ یہ کہ نماز پڑھتے وقت جو کہ مومن کے لئے معراج ہے صاحب رجوع کے تمام لطائف بارگاہ اللی کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور نمازے فارغ ہو کر بالکل خلقت کی طرف لیکن فرائض وسنن اداکرتے وقت چھے لطیفے بارگاہ الٰہی کی طرف متوجه ہوتے ہیں اور نقل اداکرتے وقت صرف عمدہ سے عمدہ لطفے۔ ممکن ہے کہ حدیث "لمی مع الله وقت" كاشاره اس خاص وقت كى طرف مو جونماز سے مخصوص بے اور اس اشاره كا قرينه تعین حدیث قرة عین فی الصلواة مجھے نماز میں آئکھوں کی ٹھنڈک حاصل ہوتی ہے۔اس قریے کے علاوہ کشف صحیح اور الہام صریح بھی اس بارے میں مجھے ہوا ہے۔ یہ جو معارف مجھ سے ہی مخصوص ہیں۔ان میں سے ایک بیہ ہے دوسرے مشاکخ نے اس کمال کو جمع بین التوجہین میں جانا ہے۔ میں اپناکام اور معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر وکر تا ہوں۔اس شخص کو سلامتی ہوجس نے ہدایت کی پیروی کی اور جناب سر ور کا ئنات علیه کی فرمانبر داری اور تابعداری کی-

منہا:- مشائخ نے فرمایا ہے کہ اہل اللہ مرتبہ ولایت پر پہنچ کر اپنے اندر ہی مشاہدہ کرتے ہیں۔ بیر ونی مشاہدہ جوسیر الحاللہ کے وقت اثنائے راہ میں حاصل ہو تاہے۔ معتبر نہیں جو کچھ مجھ پر منکشف ہوا ہے وہ یہ ہے کہ مشاہدہ اندرونی بھی مشاہدہ بیر ونی کی طرح قابل اعتبار نہیں۔اس واسطے کہ وہ مشاہدہ دراصل حقیقت حق سجانہ تعالی کامشاہدہ نہیں۔ کیونکہ جب حق تعالی بیچون و بچگون ہے۔ پھرچوں کے آئینہ میں کیونکر ساسکتا ہے۔خواہ وہ آئینہ اندرونی ہویا بیر ونی۔اللہ تعالی نہ جہان کے اندر ہے اور نہ اس

ے باہر ہے۔نہ جہان سے ملا ہوااورنہ بی الگ ہے۔ای واسطے جو بقاء حق آخرت میں حاصل ہوناہے۔ اے بھی بلاکیف ہی لکھاہے۔جوعقل ووہم کے احاطہ سے باہر ہے دنیامیں بھی یہ بھیدخواص الخواص پر منکشف کیاہے اگر چہ اسے رویت تو نہیں کہ سکتے لیکن پھر بھی رویت ہی کی طرح ہے۔ بید دولت عظمیٰ الی ہے۔ کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے زمانے کے بعد بہت کم اشخاص کو نصیب ہوئی ہے۔ گویہ بات آج کل بعیداز قیاس معلوم ہوتی ہے اور اکثر لوگ اسے یقین نہیں کرتے۔ لیکن میں اس نعمت عظمیٰ کا اظہار کئے بغیر نہیں رہ سکتا۔خواہ کو نہ اندلیش لوگ اے مانیں پانہ مانیں۔ یہ نسبت اس خصوصیت ہے انشاءالله آخری زمانے میں حضرت مہدی موعود میں ناہم ہوگا۔اس مخض پر سلامتی ہوں۔جس نے ہدایت کی پیروی کی اور جناب سرور کا نئات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی فرمانبرداری کی اور آنخضرت عليفة كي متابعت كولازم جانا\_

منها:- جب کوئی طالب کی شخ کی خدمت میں حاضر ہو۔ توشخ پہلے اس سے تین سے لے کر سات تک استحارہ کرائے۔اگر استخاروں کے بعد طالب میں کی قتم کا تذبذب پیدانہ ہو۔ تواس کے کام كوشروع كرے-سب سے پہلے اسے توجه كاطريقه سكھلائے اور دور كعت نماز توبه يردھنے كے لئے کھے۔ کیونکہ توبہ کئے بغیر اس راہ میں قدم رکھنا مفید نہیں پڑتا۔ لیکن توبہ کے حصول میں مجمل پر ہی اکتفاکرے۔ یہ نہ کرے کہ طالب ای وقت ہی توبہ نصوحی کرے۔ بلکہ بیہ کرے۔ کہ طالب آہتہ آہتہ تمام بری باتوں سے توبہ کر سکے گا۔ کیونکہ آج کل ہمتیں بالکل پست ہوگئ ہیں۔اگر پہلے ہی مفصل توبہ کی تکلیف دی جائے۔ تواس کے لئے عرصہ در کارہے۔ ممکن ہے۔اس عرصہ میں طالب اس كام سے ہمت بار جائے۔ بلكہ توبہ ہى كوسر انجام نہ دے سكے۔ جب توبہ مجملاً ہو چكے تو پھر طالب كى استعداد کے موافق خاص طریقہ کی تعلیم کرے اور جوذ کراس کی قابلیت کے مناسب ہو تلقین کرے اور اس کے کام میں اپنی توجہ صرف کرے اور اس کے حال کومد نظر رکھے اور رائے کے آداب و قواعد اور شر الطاسے بتادے كتاب وسنت اور آثار سلف صالحين كى متابعت كى ترغيب دلائے اور اس كے ذہن نشین کر دے۔ کہ اس متابعت کے بغیر مطلوب حاصل نہیں ہو تا اور اس کو جتلا دے کہ جو کشف وخواب كتاب وسنت سے بال بھر بھی اختلاف رکھتا ہو۔ وہ قابل اعتبار نہیں۔ بلکہ اس سے استغفار كرني چاہے اور اس بات کی نصیحت کرے۔ کہ عقائد کو فرقہ ناجیہ لیخی اہل سنت وجماعت کی رائے کے موافق صحیح کرے اور اس بات کی تاکید کرے۔ کہ وہ فقہ کے ضرور کا حکام سکھ کر ان پر عمل کرے۔ کیونکہ اس راہ میں بغیران دوباز دؤں لیخی اعتقاد اور علم کے اڑنامحال ہے۔ نیز اس بات کی سخت تاکید کرے۔ کہ مشتبراور حرام لقمد میں نہایت احتیاط سے کام لے۔جو کھی جہاں سے مل جائے نہ کھائے۔ تاو قتیکہ اس کا

کھانا شرعاً جائزنہ ہو۔ مخفر یہ کہ تمام کاموں میں اس آیت کریمہ کو ملحوظ وید نظر رکھے قولہ تعالمے ماآتکم الرسول فخدوہ و ما نہا کم عنه فانتہوا جو پھر رسول خدا علی نہیں یا اہل کشف اے کرواور جس ہے منع فرمایا ہے۔ اس ہے باز آجاؤ طالب دو حالتوں ہے خالی نہیں یا اہل کشف ومعرفت ہیں یاصا حب جہل و چرت۔ لیکن جب پردے اٹھ جاتے ہیں اور منزلیں طے ہو جاتی ہیں۔ تو اس وقت دونوں برابر ہوتے ہیں۔ لیجنی چہنے جانے میں مکساں ہوتے ہیں۔ مثلاً دو شخص دور دراز کی منزلیں طے کر کے جب کعیے پہنے جائیں۔ ایک راہ میں ہر منزل پر نظارے دیکھا آئے اور دوسر آآئکھوں پر شکیری رکھ کر آئے۔ تودونوں شخص کعبہ چہنے میں برابر ہیں۔ کسی کودوسرے پر فوقیت نہیں۔ گوراہ کے نظاروں کے لحاظ ہو ان میں فرق ہے۔ مطلوب کے پاس پہنے جانے کے بعد دونوں کے لئے جہل کے نظاروں کے لحاظ ہوں کے پاس پہنے جانے کے بعد دونوں کے لئے جہل لازم ہے۔ کہ اس کی معرفت سے جہل و بجز کیا جائے۔

واضح رہے کہ سلوک کی منزلیں طے کرنے سے مراد دس مقامات کا طے کرنا ہے اور ان دس مقامات کا طے کرناان تین قتم کی تجلیات سے وابست نے یعنی مجلی افعال عجلی صفات اور مجلی ذات ان مقامات سے سوائے مقام رضا کے سب مجلی افعال اور عجلی صفات کے متعلق ہیں۔مقام رضا مجلی ذات ے وابستہے۔ نیز محبت ذاتیہ کے متعلق ہے۔جس میں محب کی پیر حالت ہوتی ہے کہ محبوب کی طرف ے خواہ اسے تکلیف ہویا آرام دونوں کر برابر سمجھے۔جب ایسی حالت ہو جاتی ہے تو فی الواقع رضاحاصل ہوتی ہے اور کراہیت اٹھ جاتی ہے۔ای طرح باقی مقامات پر بدرجہ کمال پینچنا بھی مجلی ذات کے وقت نصیب ہو تا ہے۔ جس سے فنائے اتم وابسۃ ہے۔ لیکن نومقامات کا نفس حصول مجلی افعال اور مجلی صفات میں ہوجاتا ہے۔مثلاً جب یہ دیکھنا ہے۔ کہ اللہ تعالی مجھ پر اور تمام اشیاء پر قادر ہے۔ توبے اختیار توب كرتا إدرتا ب اور تقوى كوائي عادت بناليتا بداس كى تقديرون يرصر كرنے لگتا بے باقتى وبے صبری چھوڑ دیتاہے اور کسی نعمت کا دینایار و کناای سے یقین کرتاہے۔ جب چاہتاہے کہ نعمتوں کا مولاو ہی ہے اور چاہے دے چاہے نہ دے۔ تو ناچار شکر گزار بنتاہے اور تو کل میں رائخ قدم ہو جا تاہے۔ جب مہر مانی اور نری متجلی ہوتی ہے تو مقام رجا آتا ہے۔جب اس کی عظمت اور کبریائی کامشاہدہ کرتا ہے اور دنیائے دوں اس کی نگاہوں میں خوار وبے اعتبار دکھائی دینے لگتی ہے۔ تو مجبور أدنیا سے دل بھا لیتا ے۔ فقر اختیار کر تاہے اور زہر کو اپناطریقہ بنالیتاہے لیکن سے یادر کھنا جاہئے کہ یہ مقامات مفصل و تر تیب وار صرف سالک مجذوب کوحاصل ہوتے ہیں۔ مجذوب سالک ان مقامات کو مجمل طور پر طے کر تاہے۔ کیونکہ عنایت نرمی نے اسے الیم محبت میں گر فقار کیا ہے کہ وہ بالنفصیل ان مقامات میں مشغول نہیں ہو سكتا\_اي محبت كے منمن ميں اے ان مقامات كاوہ لب لباب اور ان منازل كاوہ خلاصہ پور اپوراحاصل ہو

جاتا ہے۔ جوصا حب تفصیل کو بھی نصیب نہیں ہوتا۔ وَالسَّلامُ عَلَیٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدی

منہا۔ طالب کو چاہئے کہ اندرونی وہیر ونی باطل معبودوں کی نفی کی کو سش کرے اور معبود حقیقی کے اثبات کیلئے جو کچھ اس کے وہم وخیال کر آئے اے بھی برطرف کردے صرف اس کو موجودیت پراکتفاکر ہے اگرچ اس مکان میں وجود کی بھی گنجائش نہیں اے وجود کے علاوہ تلاش کرناچاہئے علمائے اہل سنت نے کہ خوب کہا ہے کہ واجب تعالیٰ کا وجود اس کی ذات اقد می پرزائدہ وجود کو ہمیں ذات کہنا اور وجود کے سوائے کی اور بات کا ثابت نہ کرنا نظر کی کو تاہی کی وجہ ہے۔ شخ علاوالدولہ فرماتے ہیں اور وجود کے سوائے کی اور بات کا ثابت نہ کرنا نظر کی کو تاہی کی وجہ ہے۔ شخ علاوالدولہ فرماتے ہیں کہ عالم وجود کے اوپر ملک ودود کا عالم ہے۔ مجھے (حضرت مجد دالف نانی ) الم وجود سے اوپر گزارا۔ تو پچھ عمکن کے حوصلہ میں آتا ہے۔ وہ بدرجہ ادنی حمکن ہوتا ہے وہ ذات پاک ہے۔ جس نے اپنی عرف جو پچھ حمکن کے حوصلہ میں آتا ہے۔ وہ بدرجہ ادنی حمکن ہوتا ہے وہ ذات پاک ہے۔ جس نے اپنی عرف خلقت کی راہ سوائے اس کے اور کوئی نہیں بنائی کہ اس کی معرفت سے عاجزی ظاہر کی جائے اس سے سے خیال نہ کہ برس میں وہ جاتا ہے کیو تکہ ایک تو ایسا ہونا محال ہے اور دوسرے اس سے قلب حقائق لازم آتا ہے۔ پس جب ممکن واجب نہیں ہو سکتا۔ تو ممکن کو واجب تعالیٰ کے اور وں کے سوائے بھز کے اور کیا حاصل ہو سکتا ہے۔

کے اوروں نے صواحے جزیے اور میان میں ماہو ساہ۔

عنقا شکار کس نشود دام ہاز چین کایں جاہمیشہ باد بدست است دام را باند ہمت اشخاص اس طرح مطلب کو چاہتے ہیں کہ اس سے پچھ بھی ہاتھ نہیں آتااور اس کانام و نشان تک پیدا نہیں ہو تا۔ بعض ایسے ہیں کہ کسی خاص مطلب کے متوالے ہوتے ہیں۔ توای کو اپنا عین پاکراس سے قرب و معیت پیدا کرتے ہیں۔ مصرعہ آل ایشانند من چیننم یار ب والسلام۔

عین پاکراس سے قرب و معیت پیدا کرتے ہیں۔ مصرعہ آل ایشانند من چیننم یار ب والسلام۔

منہا:۔ حضرت خواجہ نقشبند قدس اللہ تعالی سر ہالاقدس فرماتے ہیں کہ ہر ایک شخ کے آئینے کے دورخ ہوتے ہیں لیکن میرے آئینے کے چھ رخ ہیں۔ اس میں کلام نہیں کہ آج تک اس بزرگ خانوادہ کے کسی خلیفہ نے اس کلمہ قدسیہ کی شرح ہیاں نہیں کی بلکہ اشار خااور کنایٹا بھی اس بارے میں کوئی بات نہیں کی۔ جھ حقیر و قلیل البضاعتہ کی کیا حشیت کہ اس کی شرح کی جر اُت کر سکے اور اس کی کشف نے کے لئے زبان کھولے ۔ لیکن چو نکہ حق تعالی نے محض اپنے فضل و کرم سے اس معماکا بھید بھی پر خاہر فرمائی ہے۔ اس واسطے اس پوشیدہ بھید کو بیان کی منشف فرمایا ہے اور کماحقہ اس کی حقیقت مجھ پر ظاہر فرمائی ہے۔ اس واسطے اس پوشیدہ بھید کو بیان کی انگیوں سے رشتہ تح بر ہیں پر و تا ہوں اور زبان ترجمان سے بھی تقریر ہیں لا تا ہوں۔ استخارہ کے بعد اور اللہ تعالی نے غلطی سے بچے اور تو فتی کی دعاکر کے شروع کر تا ہوں۔ واضح رہ کہ آئینہ سے مراد ایک رخ

روح كااور دوسر ارخ ننس كالياب جس وقت مشائخ مقام قلب پر پہنچتے ہیں توان دونوں رخوں سے وہ علوم ومعارف جو قلب کے مناسب ہوتے ہیں منکشف ہونے لگتے ہیں۔ برخلاف اس کے حضرت خواجہ نقشند قدس اللہ سر والحریز کے طریقہ میں بدایت ہی میں نہایت مندرج ہے۔اس طریقہ میں آئینہ کے چھرخ ہو جاتے ہیں اس کی مفصل حقیقت یہ ہے کہ اس طریقہ عالیہ کے بزرگوں پر مکشف ہورہے کہ جو کچھ تمام افراد انسانی میں ثابت ہے وہ چھ لطیفوں سے اکیلے ول میں متحقق ہے۔ان چھ طر فوں سے مراد نفس، قلب،روح،سر خفی،اخفی لئے ہیں۔باتی تمام مشائح کی سیر قلب کے ظاہر تک محدود ہے۔لیکن نقشبندیہ بزرگوں کی سیر قلب کے باطن تک بلکہ اس سیر کے ذریعے اس کے اندرونی سے اندرونی نقطے تک ہے اور انہیں ان چھ لطیفوں کے علوم ومعارف مقام قلب میں منکشف ہوتے ہیں۔ لیکن وہ علوم منکشف ہوتے ہیں۔جومقام قلب کے مناسب ہیں۔ بیہ ہے حضرت خواجہ قد س اللہ سر ہ الاقدس کے کلمہ قدسیہ کا بیان۔ مجھ حقیر کو ان بزرگوں کی برکت سے اور زیادہ شحقیق ویڈقیق معلوم ہوئی۔ سومیں اس تحقیق و تدقیق میں سے کچھ اشار تااس آین کریمہ کے بموجب" واما بنعمة ربك فحدث "بيان كرتا مول واضح رب كه قلب قلب مين مجى قلب كى طرح لطائف يائے جاتے ہیں۔ لیکن قلب قلب میں یادائرہ کی تنگی یا کسی اور جھید کی وجہ سے مذکورہ بالاچھ لطیفوں میں سے دولطیفے بطریق جزو یعنی لطیفہ نفس اور لطیفہ اخفی ظاہر نہیں ہوتے اور یہی حالت اس دل کی ہے جو تیسرے مرتبے میں ہو۔ کیونکہ اس میں خفی بھی ظاہر نہیں ہو تااور یہی حالت اس دل کی ہے جو چو تھے رشبہ میں ہو کیو نکہ اس میں صرف قلب وروح کا ظہور ہو تاہے۔ سر کا نہیں ہو تا۔ پانچویں مرتبے میں لطیفہ روح کا بھی ظہور نہیں ہو تا۔ صرف قلب ہی قلب رہ جاتا ہے جو بسیط محض اور نا قابل اعتبار ہے اس موقعہ پر بعض معارف عالیہ کامعلوم کرناضر وری ہے تاکہ ان کے ذریعے واضح ہو جاوے کہ نہایت النہایت اور غایت الغایت سے کیام ادہے میں ان معارف کو بتوفیق الہی بیان کرتا ہوں۔ وہ یہ کہ جو پچھ عالم کبیر میں مفصل طور پر ظاہر کیا گیا ہے۔ وہ عالم صغیر میں مجمل طور پر ظاہر ہو تا ہے۔ عالم صغیر سے میری مرادانیان ہے۔ پس جب عالم صغیر کو حیقل کر کے منور کر لیاجاتا ہے۔ تواس میں آئینے کی طرح عالم کیر کی تمام چیزیں مفصل دکھائی دینے لگتی ہیں۔ کیونکہ صیقل اور منور کرنے ہے اس کا احاطہ وسیع ہو جاتاہے اس وقت صغیر کالفظاس پر عاید نہیں ہو تااور یہی حالت اس دل کی ہے جس کو عالم صغیر سے وہی نسبت ہے۔جوعالم صغیر کوعالم کبیرے ہے جب دل کو صیقل کیا جاتا ہے اور اس سے تاریکی دور ہو جاتی ہے تواس میں بطریق آئینہ عالم صغیر کی تمام چزیں مفصل دکھائی دینے لگتی ہیں اور یہی نسبت قلب القلب اور قلب میں ہوتی ہے جو قلب اور عالم صغیر میں ہوتی ہے جب قلب القلب كا تصفیہ كرليا

جاتا ہے۔ تواس میں تمام چیزیں مفصل طور پر دکھائی دیے گئی ہیں علے ہذالقیاس دل تیسرے اور چوتھے اور پانچویں مرتبے میں بہ سبب صقالت ونورانیت سابقہ مراتب کی تمام چیزوں کو مفصلاً دکھلانے لگتاہے ای طرح جو دل پانچویں مرتبے میں بسیط محض اور نا قابل اعتبار ہو تاہے جب اے پورے طور پر صیفل کیا جاتا ہے تواس میں عالم کبیر، صغیر اور صغر اور بعد کے باتی تمام عوالم کی چیزیں مفصلاً دکھائی دیے گئی ہیں۔ سووہ تک لیکن سب سے فراخ اور بسیط سے بسیط نہایت چھوٹا۔ لیکن سب سے بڑا ہواں وصف کی کوئی اور چیز اللہ تعالی نے پیدا نہیں کی اس لطیفہ بدیعہ سے بڑھ کر کوئی چیز اللہ تعالی سے مناسبت نہیں رکھتی ای واسطے اللہ تعالی نے حدیث قدی میں فرمایا ہے کا یک سکوئی و کائش نہیں میں صرف مناسبت نہیں رکھتی ای واسطے اللہ تعالی نے حدیث قدی میں فرمایا ہے کا یکسنگوئی ترمین میں میر کی گفتائش نہیں میں صرف این میں میر کی گفتائش نہیں میں صرف این مومن بندے کے دل میں ساسکتا ہوں۔

عالم كبير الرچيد بلحاظ ظهور نهايت وسيع باوراس كى كثرت وتفصيل كى وجد ا اس اس چيز ك ساتھ جش میں کثرت و تفصیل بالکل نہ ہو۔ کوئی مناسبت نہیں وہ تنگ لیکن بہت وسیع ہے اور بسیط الابسطہ بہت ہی تھوڑاہے لیکن ساتھ ہی بہت ہی کثیر بھی ہے جب وہ عار ف جو بلحاظ معرفت ممل اور ازروئے شہودا کمل ہواس مقام پر پہنچاہے جو عزیزالوجوداور شریف ر تبہ ہے تو وہ عارف تمام جہال اور اس کے ظہورات کے لئے بمنز لدول ہو جاتا ہے تباہے ولایت محدید حاصل ہوتی ہے اور دعوت مصطفویہ سے مشرف ہو تا ہے قطب،او تاد اور ابدال سبھی اس کی ولایت کے دائرہ کی تحت میں داخل ہوتے ہیں اور ہر قتم کے اولیاء اللہ مثلا افراد و آحاد سبھی اس کے انوار ہدایت کے تحت مندرج ہیں کیونکہ وہ جناب رسول خدا ﷺ کا نائب منائب اور حبیب الٰہی کی ہدایت سے ہدایت یافتہ ہو تا ہے۔ یہ عزیز الوجود اور شریف نسبت مرادول میں ہے کی ایک سے مخصوص ہوتی ہے مریدین کو یہ کمال نصیب نہیں ہو تاب بڑی نہایت اور آخری غایت ہے اس کے او پر کوئی کمال نہیں اور اس سے عمدہ کوئی بخشش نہیں خواہ اس فتم کاعارف ہزار سال بعد پایا جائے تو بھی غنیمت ہے۔اس کی برکت مدت مدیداور عرصہ بعید تک جاری رہتی ہے ایسے عارف کا کلام بمز لہ دوااور اس کی نظر بمز لہ شفاہوتی ہے اس آخری امت میں سے انشاء اللہ حضرت مہدی موعود اس نسبت شریفہ پریائے جائیں گے بیاللہ تعالیٰ کا فضل ہے جے چاہے عطا فرمائے اور اللہ تعالیٰ صاحب فضل عظیم ہے رد دولت عظمیٰ سلوک و جذبہ کے دونوں رستے بالتر تیب وبالنفصیل طے کرنے سے وابستہ ہے نیز فنائے اتم اور بقائے اکمل کو ایک ایک درجہ کر کے حاصل کرنے پر منحصر ہے سویہ باتیں جناب سرور کا سُنات عَلِیلیّہ کی فرمانبر داری کے بغیر نصیب نہیں ہو سکتیں اللہ تعالی کا شکر ہے جس نے ہمیں آنخضرت علیہ کی فرمانبر داری و پیروی عنایت فرمائی

ہم اللہ تعالی ہے آل حضرت کی متابعت کا کمال اس پر ثابت قدم رہنااور آل حضرت کی شریعت کی استقامت ما تکتے ہیں۔ آئین کہنے والے بندے پر اللہ تعالی رحم کرے بید معارف پوشیدہ اسر ار اور مخفی رموزے ہیں بڑے اولیاء میں ہے کسی نے بھی ان کاذکر نہیں۔ کیا اور بڑے بڑے اصفیاء میں ہے کسی نے بھی ان کی طرف اشارہ نہیں کیا اللہ تعالی نے اپناس بندے کو اپنے حبیب علی ہے کے صدقے ان اسر ار سے مطلع فرما کران کے ظاہر کردینے کا حکم فرمایا۔ کسی نے کیا اچھا کہا ہے۔

اگر بادشاه بردر پیر زن بیاید تواے خواجہ سبلت کمن

الله تعالى كى تبوليت كى شے ياسب پر مخصر نہيں جو چاہتا ہے كرتا ہے اور جو چاہتا ہے كم كرتا ہے۔ الله تعالى صاحب فضل عظیم ہے۔ الله تعالى صاحب فضل عظیم ہے۔ وَصَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَى صَيَّدِنَا مُحَمَّدِ وَاللهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ وَبَارَكَ عَلَى جَمِيْعِ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُوْسَلِيْنَ وَعَلَى أَلْمَالُهُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ وَالْمُوْسَلِيْنَ وَعَلَے الْمَالُومُ وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى وَالتَّزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ الصَّلواةُ وَالسَّلَامُ

منہا: -روح بھی چونکہ عالم نیچونی ہے ہاں واسطے اس کے لئے بھی لامکان ہونا محقق ہے لیکن اس کی بیچونی بمقابلہ وجوب ذات حق عین چوں ہے اور اس کا لامکان ہونا حقیقی لامکان کی لامکان کی بیچونی بمقابلہ وجوب ذات حق عین چوں ہے اور اس کا لامکان ہونا حقیقی لامکان کی لامکان کی لامکان کی دام کے ماین برزخ ہے چونکہ روح میں دونوں رنگ پائے جاتے ہیں۔ اس واسطے عالم بیچون اسے بے چوں جانے ہیں لیکن اصلی بیچون کے مقابلہ میں عین چون ہے یہ برزخ ہونے کی نسبت اے اس کی اصلی فطرت کے اعتبار سے عاصل ہے لیکن جب اس (روح) کا تعلق اس کا ایک ہیکل اور قض عضری ہے ہو جاتا ہے تو عام برزخیت سے نکل کر بالتمام عالم چوں میں اتر آتا ہے اس واسطے نیچونی کا رنگ اس سے جاتا ہے اس کی مثال ہاروت کی ہی ہے جیسا کہ مقسرین نے بیان کیا ہے کہ ارواح ملا نکہ بعض خاص مصلحت کے لئے مثال ہاروت کی ہی ہے جیسا کہ مقسرین نے بیان کیا ہے کہ ارواح ملا نکہ بعض خاص مصلحت کے لئے جودر حقیقت تزل ہے عودت ہو تاریک نقص اور بدن عضری بھی اس کی متابعت سے ضرور بر حق حاصل کریں گے اور منزلیں طے کر لیس گے اس ضمن میں وہ مقصود بھی ظاہر ہو جائے گا جو روح کے تعلق اور اس کے زول سے مطلوب تھا۔ نقس امارہ نقس مطمئتہ بن جائے گا اور ظلمانی نور انی سے بدل جائے گا جب روح اس سفر کو ختم کر لیتا ہے اور نزول کے مقصود کو انجام تک پہنچا لیتا ہے تو ادر ہی جو مائے گا ہو سے بدل جائے گا جب روح اس سفر کو ختم کر لیتا ہے اور نزول کے مقصود کو انجام تک پہنچا لیتا ہے تو ادر ہیں ہو تا ہے اور نہا ہی جو نام قلب بھی عالم امر کا اصلی برز خیت ہیں واض نصیب ہو تا ہے اور نقس مطمئتہ بھی جو نام قالم امر کا ارواح سے اس واسطے اسے بھی برز خیت میں وطن نصیب ہو تا ہے اور نقس مطمئتہ بھی جو عالم امر کا ارواح سے اس واسطے اسے بھی برز خیت میں وطن نصیب ہو تا ہے اور نقس مطمئتہ بھی جو عالم امر کا ارواح ہو اسے ور نہا ہیں بیار خیت میں وطن نصیب ہو تا ہے اور نقس مطمئتہ بھی جو عالم امر کا اس کی جو تا ہم اور نصیب ہو تا ہے اور نقس مطمئتہ بھی جو عالم امر کا اسے بود نما ہم کی اس کی خور کیکھور کی اس کی سے دی خور کی کھی اس کی کی کھی اس کی خور کی اس کی سے دی کھی تھی ہو تا ہم اور نصی کے دیں میں کی خور کے دی کھی اس کی کھی کی کی کی کی کھی کی کو نہوں کی خور کی کھی ہو تا ہم کو نے کی کھی اس کی کی کی کو کی کھی کی کی کس کی کی کی کس کی کی کی کی کی کو کی کھی کی کی کی کی ک

رنگ رکھتا ہے کیونکہ وہ قلب وبدن کے مابین برزخ ہے اس جگہ اقامت کرتا ہے اور بدن عضری جو اربعہ عناصر کا بنا ہوا ہے۔ عالم کون ومکان میں قرار پکڑتا ہے اور طاعت وعبادت میں مشغول ہو جاتا ہے بعد ازاں اگر سر کشی اور مخالفت واقع ہوتی ہے تواہے عناصر کی طبیعتوں سے منسوب کیا جاتا ہے۔ مثلًا جزوناری جو بالذات سر کش اور مخالفت طلب ہے ایلیس لعین کی طرح" انا خیر منہ" میں اس سے اچھاہوں یکارے گا۔ نفس مطمئنہ سرکشی سے باز آچکاہے کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ سے راضی ہو تاہے اور اللہ تعالیٰ اس سے سوجوایک دوسرے سے راضی ہوں ان میں سرکشی کاخیال تک نہیں ہو تااگر سرکشی ہے بھی تو قالب سے شاید جناب سر ور کا ئنات علیہ نے اس شیطانی سر کشی کو جہاد اکبر سے تعبیر فرمایا ہو۔ کیونکہ اس کی پیدائش بھی جزو قاس ہے اور یہ جو فرمایا ہے اَسَلَمَ شُیطانی اس سے مراد ہے میرے شیطان نے اسلام قبول کیا۔ یا تو شیطان ظاہری ہے جو آنخضرت کا قرین ہے لیکن جہاد اکبروالی حدیث میں اندرونی شیطان سے مراد ہے اگر چہ اس شیطان کی شان و شوکت کو بھی توڑا ہوا ہے اور وہ سرکشی ے باز آیا ہواہے لیکن پھر بھی جو شے کسی کی ذات میں داخل ہو وہ اس سے جدا نہیں ہو سکتی سیابی از حبثی کے رود کہ خود رنگ است۔ یااس سے مراد اندرونی شیطان ہے اس کے اسلام قبول کرنے سے لازم آتاہے کہ اس نے سر کشی بالکل ترک دی ہو باوجود اسلام کے اگر عزیمت کو ترک کر کے رخصت کامر تکب ہو تو جائز ہے اور اگر کوئی ایساصغیرہ سر زد ہو جس میں نیکی نہ ہو تو بھی اس کی گنجائش ہے بلکہ نیکوں کی نیکیاں مقربوں کے نزدیک برائی میں داخل ہیں۔ سبھی اس قتم سے ہے یہ سب سرکشی کی قسمیں ہیں یہ سر کشی جو تھوڑی بہت اس میں باقی رہتی ہے وہ اس کی اصلاح وترقی کے لئے ہے کیو تکہ ان امور کے حاصل ہو جانے کے بعد جن میں کی کا انتہائی درجہ ترک کے حصول سے بہتر ہے ایک ندامت پشیمانی توبه اوراستغفار ہاتھ آتی ہے جوبے نہایت ترقیوں کاموجب ہوتی ہے جب بدن عضری اپنی جائے قرار میں آجاتا ہے تولطا نف ستہ کی جدائی اور ان کے عالم امر میں چلے جانے کے بعد اس جہان میں ان کا خلیفہ بلاشک و شبہ یہی بدن رہ جاتا ہے اور یہی ان سب کے کام کرتا ہے بعد ازاں اگر الہام ہو تا ہے تو گوشت کے اس فکڑے کوجو حقیقت جامعہ قلبیہ کا خلیفہ ہے اور اس حدیث نبوی مَنْ أَخْلَصَ لِلَّهِ ٱزْبَعِيْنَ صَبَاحًا ظَهَرَتْ يَنا بِيعُ الْحِكْمَةِ مِنْ قَلْبِهِ عَلَى لِسَانِهِ جو مُحْص اظاص \_ چالیس دن اللہ تعالیٰ کی عبادت کر تاہے حکمت کے چشمے اس کے دل سے اس کی زبان پر جاری ہو جاتے ہیں میں قلب سے مراد واللہ اعلم یہی گوشت کا ٹکڑا ہے دوسر ی حدیثوں میں بھی یہی مراد مقرر ہے۔ جیساکہ جناب سرور کا تنات علی فرماتے ہیں إِنَّهُ لَيْغَانُ عَلَى قَلَمَىٰ بِيْكَ ميرے ول ير برده كيا جاتا ہے۔اس سے صاف ظاہر ہے کہ پردہ اگر ڈھانیا ہوا ہے تواس گوشت کے مکڑے پرنہ کہ حقیقت

جامعہ پر کیونکہ وہ تو بالکل پردے سے بری ہے دوسری حدیثوں میں دل کے بلٹنے کاذکر آیاہے چنانچہ جناب سرور كا ننات عَلِيلَة فرمات ميل قلب المُوفِين بَيْنِ إصْبَعَيْنِ مِنْ اصَابِع الرَّحْمَن الْحُمومن كادل الله تعالى كى دوالكليول كے مابين بے نيز آل حضرت عليه في فرمايا ب قَلْبُ الْمُؤْمِن كريشَةِ فِی اَرْضِ فَلاة مومن كاول بابان كے گھاس كى طرح بے نيز فرمايا ب اَللَّهُمَّ فَبِّتْ قَلْبِي عَلَى طاعتِك اے معبود! ميرے دل كوائي طاعت ير ثابت ركھنا، بلنااور عدم اى كوشت كے كلوے كيلي ہے کیونکہ حقیقت جامعہ ہر گز نہیں پلٹتی اس واسطے کہ وہ رائخ ومطمئن ہے جب حضرت ابراہیم خلیل الله عليه السلام نے دل كے واسطے اطمينان كى درخواست كى تواس وقت آپ كى مراداس گوشت كے ككرے سے تقی نه كه كى اور چيز سے كيونكه آپ كاحقيقى دل توبلاشك وشبه مطمئن تقابلكه آپ كا نفس بھی آپ کے حقیق قلب کی سیاست کی وجہ سے مطمئن تھا عوار ف المعارف کے مصنف قدس سر 8 فرماتے ہیں کہ الہام اسی نفس مطمئنہ کی صفت ہے جو مقام قلب تک عروج کر گیا ہواور بیشک تلون و تقلب نفس مطمئنه کی صفات ہیں اور یہ جبیبا کہ تم دیکھتے ہو مذکورہ بالاحدیثوں کیخلاف ہے اگراس مقام ہے جس کاذکر شخصاحب نے لکھامیہ۔ عروج حاصل ہواس واسطے کہ شخے نے جب سے اس کی حقیقت معلوم کرلی ہے اب جو کچھ میں نے کہاہے کہ اس کی صدافت بھی تم پر عیاں ہو گئی ہو گی کیونکہ کشف الہام اور اخبارات نبویہ میں باہمی مطابقت ہو گئ ہے اور یہ بھی تمہیں معلوم ہو گیا ہو گاکہ ای گوشت کے مکڑے پرالہام ہوتے ہیں اور یہی خلیفہ ہے اور اس کے احوال بدلتے رہتے ہیں اگر میر اکہنا بالفرض ہٹ دھرم اور اصل حقیقت سے قاصر و جاہل لوگوں کو ناگوار گزرے توحدیث نبوی کاان کے یاس کیا جواب ب خود جناب مر وركا كنات عليه فرمات بين إنَّ فِي جَسَدِ بَنِي ادَمَ لَمُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلْحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسُدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ آلًا وَهِيَ الْقَلْبُ اس مِن شَك نهيل كه بن آدم کے جسم میں گوشت کاایک مکڑاہے جبوہ سنور اہواہو توسار اجسم سنور اہواہو تاہے اور جباس میں بگاڑ ہو تو تمام جم میں بگاڑ ہو تاہے اور وہ دل ہے آل حضرت علی نے مبالغہ کے طور پر فرمایا ہے کہ دل وہ ہے اور سارے جسم کاسنور نا بگڑناای کے سنورنے بگڑنے پر منحصر ہے سوسنوار بگاڑ گوشت کے مکڑے کیلئے ہے نہ کہ قلب حقیقی کیلئے خواہ نیابت اور خلافت کے طریق پر ہی ہو۔ واضح رہے کہ جبروح جممے مُوتُوا قبلَ اَن تَمُوتُوا مرنے سے پہلے مر جاؤوالى موت كے سبب جدامو جاتى ہے توعارف واصل اپنی روح کونہ جم میں داخل اور نہ اس سے خارج نہ اس سے ملی ہوئی اور نہ اس سے جدا یا تا ہے اسے اتنامعلوم ہو تا ہے کہ روح اور جسم کاب تعلق اس واسطے ہے کہ جسم کی بھی اصلاح ہو جائے اور روح بھی اپناصلی کمال پر پہنچ جائے اور اس تعلق کا منشا یمی ہے یہ کہ نیکی اور بہتری ہو جائے اگریہ

تعلق نہ ہو تا توجیم سارے کاساراشر پر اور نا قص رہ جا تااور یہی حالت ہے واجب تعالیٰ کی روح وغیرہ کے ساتھ کہ ذات حق نہ عالم میں داخل ہے نہ خارج نہ اس سے ملی ہوئی ہے اور نہ اس سے جدا۔اللہ تعالیٰ کو جہاں سے پیدا کرنے باقی رکھنے کمالات کا فیض پہنچانے اور نعمت اور ٹیکیوں کیلئے مستعد بنانے کا تعلق ہے اگر تم یہ کہو کہ علائے اہل حق نے روح کے بارے میں اس فتم کا کلام نہیں کیا بلکہ ایسا کرنے کو جائز ہی نہیں فرمایااور آپ ہر چھوٹی بری بات میں ان کی موافقت کولازم جانتے ہیں پھر آپ کے اس طرح کلام کرنے کی وجہ کیا ہے؟اس کاجواب یہ ہے کہ روح کی حقیقت جاننے والے عالم بہت کم ہیں انہوں نے کمالات روح کے کشف کے متعلق مفصل کچھ نہیں لکھابلکہ مجمل طور پر لکھنے پراس واسطے اکتفاکی ہے کہ عوام الناس چو نکہ اس کوا چھی طرح نہیں سمجھ کتے ایسانہ ہو کہ الٹا گمر ای میں پڑ جائیں بیٹک کمالات روحی کمالات وجوہید کی شبیہ اور صورت ہیں ان میں ایک باریک فرق ہے جے صرف علمائے رائخ ہی جانتے ہیں اس لئے انہوں نے مصلحت ای میں دیکھی کہ اس کی حقیقت کو مجمل بیان کیا جائے یا بالکل نہ بیان کیا جائے لیکن وہ روح کے مذکورہ بالا کمالات کے منکر نہیں میں نے جوروح کے بعض خواص منکشف کئے ہیں تواس کی وجہ یہ ہے کہ مجھے اللہ تعالیٰ کی مدوو توفیق اور جناب سر ور کا <sup>ک</sup>نات میالی کے صدقے کشف صر تک اور علم صحیح حاصل ہے اور ساتھ ہی مجھ سے وہ شبہ دور کر دیا گیاہے جو بیان کرنے ہے روکتا ہے اب غور و فکر کرویہ جاننا بھی ضروری ہے کہ جس طرح جسم کوروح ہے بے شار فوائد حاصل ہوئے ہیں ای طرح روح کو بھی جسم سے بڑے بڑے فوائد مہنچے ہیں۔ چنانچہ جسم ہی کی حرکت ہے اسے سننے دیکھنے بات کرنے مجسم ہونے مختلف افعال کرنے اور عالم اجتہاد سے مناسب ہونے کی طاقت نصیب ہوئی۔ جب نفس مطمئنہ روحانیوں سے مل جاتی ہے جبیا کہ او پر بیان ہو چکاہے توعقل اس کی بجائے اس کا خلیفہ بن کر عالم اجتہاد میں بیٹھتی ہے اور اس کانام عقل معاد ہو جاتا ہے اس وقت اس کی تمام سوچ بچار صرف آخرت کے لئے محدود ہو جاتی ہے دنیاوی زندگی کے اسباب کی طرف سے فارغ ہو جاتی ہے اور جو نور اے عطا ہوا ہے اس کے سبب فراست کے لا کُق ہو جاتی ہے ہیہ مرتبه کمالات عقل کا انتهائی مرتبہ ہے ناقص یہاں پریہ اعتراض نہ کرے کہ کمالات عقل کا انتهائی مرتبہ نسیان معاش ومعادییں محقق ہوناچاہئے کیونکہ شروع میں اے سوامے حق سجانہ تعالیٰ کے اور کسی کاخیال واندیشہ نہیں ہو تاکیاونیا کیا آخرت دونوں کی طرف سے فارغ ہوتی ہے اس کاجواب یہ ہے کہ بیہ نسیان و فراموشی اسے اثناے راہ میں مرتبہ فنانے اللہ پر پہنچ کر حاصل ہوئی اور یہ کمال اس سے بدر جہامتجاوز ہے یہاں حصول جہلی کے بعدر جوع علم تحقیق جمع کے بعد فرق کالوٹ آنااور مرتبہ جمع کے کفر طریقت کے بعد اسلام حقیقی حاصل ہو تاہے کو تہ اندیش اور احمق فلسفیوں نے عقل کے جار

مراتب ثابت کر کے انہیں پر اس کے کمالات کا انتھار رکھا ہے یہ ان کی کمال نادانی ہے عقل کی حقیقت اور اس کے کمالات کا اندازہ عقل ووہم ہے نہیں ہو سکتا بلکہ اس مطلب کے لئے کشف تصحیح اور الہام صر یک در کار ہے جو انوار نبوت کی مشکلوۃ سے مقتبس ہوں اگرید پوچھیں کہ مشاکخ نے جوعقل کوروح کاتر جمان کھاہے اس کا کیامطلب ہے؟ تواس کاجواب ہیہے کہ وہ علوم ومعارف جوروحانی تلفی کے باعث مبداء فیاض سے حاصل ہوتے ہیں انہیں قلب جو کہ عالم ارواح سے ہے اخذ کر تاہے ان کا ترجمان عقل ہے کہ ان کو چھانٹ کر عالم خلق کے گر فتاروں کی سمجھ کے لائق بناتا ہے کیونکہ اگروہ ترجمانی نه کرے توان کا سمجھنا مشکل بلکہ محال ہو جاتا ہے چو نکہ دل گوشت کا لو تھڑا قلبی حقیقت جامعہ کا خلیفہ ہے اس واسطے وہ اصل کی طرح ہو گیاہے اس کی تلقی بھی روحانی تلقی ہو گئی ہے اس واسطے اسے ترجمان کی ضرورت ہوئی ہے واضح رہے کہ عقل معادیرایک ایساوقت بھی آتاہے جو نفس مطمئنہ کی ہم سائیگی کے شوق کا باعث ہو تاہے یہاں تک کہ نفس مطمئنہ کواس کے مقام تک پہنچا تاہے اور جسم کو خالی چھوڑ تا ہاس وقت تعلق تذکر و تعقل بھی قلبی مکڑے میں قرار پکڑ تا ہے إِنَّ فِی ذَلِكَ لَذِ كُولى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ صاحب قلب كے لئے اس ميں ذكر ہے وہى قلب خود آپ بى اپنا ترجمان موجاتا ہاس وقت عارف کو قالب سے بالا پڑتا ہے ناری جزوجس کے وجود سے "انا خیر منه" میں اس سے اچھا ہوں کی آواز نکلی تھی فرمانبر دار ہونے لگتاہے اور ہوتے ہوتے اسلام حقیقی کے شرف سے مشرف ہوجاتا ہے تب ابلیسی جامداس سے اتار کر نفس مطمئنہ کے اصلی مقام میں پہنچاتے ہیں اور اس كانائب منائب بنادية بين پس قالب مين قلب حقيقي كاخليفه يبي گوشت كالمكرام اور نفس مطمئنه كا نائب مناب جزوناری ہے۔

مصرعہ:-زرشد مس وجود من از کیمیائے عشق۔ بڑو ہوائی روح سے مناسبت رکھتاہے کہی وجہ ہے کہ سالک جب مقام ہوا تک عروج کر جاتا ہے۔ تواسی ہواکو تھا نیت کاعنوان جانے لگتا ہے اور اس میں گرفتار ہتا ہے۔ ایک شخ میں گرفتار ہتا ہے۔ ایک شخ میں گرفتار ہتا ہے۔ ایک شخ مقام روح میں بھی یہی شہود ہاتھ آتا ہے اور اس میں گرفتار ہتا ہے۔ ایک شخ فی مال روح کو خدا سمجھ کر اس کی پر ستش کر تارہا۔ لیکن جب اس مقام سے مجھے عبور حاصل ہوا۔ تو حق وباطل میں تمیز ہوگئے۔ یہ بڑو ہوائی مقام روحی کی مناسبت کے سبب اس قالب میں روح کا قائم مقام ہوتا ہے اور بعض امور میں روحی ہی کاکام دیتا ہے۔ بڑو آبی حقیقت جامعہ قالب میں روح کا قائم مقام ہوتا ہے اور بعض امور میں روحی ہی کاکام دیتا ہے۔ بڑو آبی حقیقت جامعہ قلبیہ سے مناسبت رکھتا ہے۔ اس واسطے اس کا فیض تمام اشیاء کو پنچتا ہے۔ وَ جَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ کُلُّ شَیْءِ حَیِیٌ ہم نے پائی ہے تمام چیزوں کو زندہ کیا ہے اس کی بازگشت بھی یہی قلبی گوشت کالو تھڑا ہے۔ بڑو خاکی جو اس قالب کا بڑوا عظم ہے۔ اپنی ذات صفات آلودگی کمینگی اور خست سے پاک ہو کر ہے۔ بڑو خاکی جو اس قالب کا بڑوا عظم ہے۔ اپنی ذات صفات آلودگی کمینگی اور خست سے پاک ہو کر

اس غالب میں قالب وحاکم بن جاتا ہے۔ قالب میں ہر طرح کا تھم اس کو حاصل ہو تا ہے اور اس کا رنگ اختیار کرتا ہے۔ یہ بات اے خاک کی جامعیت تامہ کے سب حاصل ہوتی ہے۔ تمام اجزائے قالب در حقیقت ای کے اجزامیں۔ یہی وجہ ہے کہ کرہ زمین تمام عناصر افلاک کامر کز ہے اور کرہ زمین كامر كزتمام جهان كامر كزب اس وقت قالب كامعامله بهى انجام تك بيني جاتا ب اور عروج ويزول كا انتہائی درجہ حاصل ہو جاتا ہے اور اعلے درجہ کی شکیل نصیب ہو جاتی ہے۔ یہ ہے وہ نہایت جو بدایت کی طرف رجوع رکھتی ہے۔ واضح رہے کہ روح معہ اپنے توالع ومراتب گوبطریق عروج اپنی جائے قرار پر پہنچ چکی ہو۔ لیکن چونکہ ابھی اسے قالب کی تربیت کرنا ہوتی ہے۔ اس واسطے اس جہان کی طرف اس کے لئے متوجہ ہوناضروری تھا۔ سوجب قالب کامعاملہ انجام تک پہنچ جاتا ہے۔ توروح معہ سر ، خفی ، اخفی ، قلب نفس اور عقل جناب باری کی طرف متوجہ ہوتی ہے اور اس قلب سے بالکل منہ پھیر لیتی ہے۔اس وقت قالب بھی ہمہ تن مقام عبودیت کی طرف متوجہ ہو جاتاہے کہل روح معہ ا پے مراتب کے شہود و حضور کے مقام میں جگہ پکڑتی ہے اور غیر حق کی دیدودانش سے بالکل منہ پھیر لیتی ہے اور قالب سر بسر مقام طاعت و بندگی میں راسخ ہو جاتا ہے۔اس مقام کو''فرق بعد الجمع"وصال كے بعد جدائى كہتے ہيں۔اللہ تعالى مى كى لذت كى توفيق عنايت كرتا ہے مجھے اس مقام ميں خاص قدم حاصل ہے اور اس خاص قدم سے مراد روح کامع اپنے مراتب کے عالم خلق کی طرف لوٹنا ہے۔ تاکہ حق سجانہ تعالیٰ کی طرف بلائے۔اس وقت روح بمنز لہ قالب ہوتی ہے اور اس کی تابع ہوتی ہے یہاں تک نوبت پہنچ جاتی ہے کہ اگر قالب حاضر ہے۔ توروح بھی حاضر ہے اگر قالب غافل ہے توروح بھی غا فل ہے مگر نماز کے وفت خواہ قالب غا فل ہی ہوروح مع اپنے مراتب بارگاہ قدس کی طرف متوجہ ہوتی ہے۔اس واسطے نماز مومن کی معراج ہے۔ واضح رہے کہ یہ رجوع واصل جو بالتمام واقع ہوتا ہے۔ دعوت کاسب سے کامل مقام ہے۔ یہ غفلت جمع کثیر کے حضور کا سب ہے۔ غافلوں کواس غفلت کی خبر نہیں اور حاضروں کو اس رجعت کا علم نہیں۔ یہ مقام بظاہر برالیکن بباطن اچھاہے۔ ہرا یک کو تہ اندیش اے نہیں سمجھ سکتااگر میں اس غفلت کے کمالات بیان کروں تو کوئی شخص بھی حضور کی آرزو نہ کرے۔ یہ وہ غفلت ہے جس نے خواص بشر کوخواص ملک پر فضلیت دی۔ یہ وہ غفلت ہے جس کے سبب جناب سر ور کا مُنات علی الله رحمت عالمیان بنے بیہ وہ غفلت ہے جو ولایت سے نبوت تک پہنچاتی ہے۔ یہ وہ غفلت ہے جو نبوت سے رسالت تک لے جاتی ہے یہ وہ غفلت ہے جو اولیائے عشرت کو اولیائے عزلت پرزیادتی بخشتی ہے یہ وہ غفلت ہے جو جناب سرور کا ئنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو صدیق اکبر پر سبقت دیتی ہے۔ یہ وہ غفلت ہے جو ہوش کو متی پر ترجیح دیتی ہے یہ وہ غفلت ہے جو

نبوت کو ولایت سے افضل بناتی ہے۔ یہ وہ غفلت ہے جس کے سبب قطب ارشاد قطب ابدال سے افضل سمجھاجاتا ہے۔ یہ وہ غفلت ہے جس کی آرزوصدیق اکبر کیا کرتے تھے چنانچہ فرماتے ہیں یا گئتنی صحور محمد کاش مجمد کاش مجمد کی ہوش مجھے نصیب ہوتی۔ یہ وہ غفلت ہے کہ حضوراس کا ایک ادفیٰ خادم ہے یہ وہ غفلت ہے کہ وصول اس کے حصول کا پیش خیمہ ہے یہ وہ غفلت ہے کہ بظاہر تنزل ہے لیکن حقیقت میں عروق ہے یہ وہ غفلت ہے۔ جس سے خواص پر عوام کاشبہ پڑتا ہے اور ان کے کمالات کے قبول میں پھرتی ہے۔ عالم بگوئم شرح ایں بیحد شود۔ یہ شتے نمونہ از خروارے اور سمندر میں سے قبول میں پھرتی ہے۔ والسَّلامُ علیٰ مَنِ اتّبَعَ الْهُدای وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَ عَلَیٰ اللهِ مِنَ الصَّلَوَاتِ وَالتَّسْلِیْمَاتِ اَتَمُهَا وَاکْمَلُهَا

منہا: - حضرت ختم المرسلین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم تمام انبیاء علیہم السلام میں تجلی ذاتی ہے متاز
ہیں اور اس دولت ہے جو تمام کمالات ہے بڑھ کر ہے مخصوص ہیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم
کے کامل تا بعین کو بھی اس خاص مقام ہے مفاد حاصل ہو تا ہے۔ لیکن یادر کھنااس ہے یہ لازم نہیں آتا
کہ امت مجمدی کے کامل باتی تمام انبیاء ہے افضل ہیں یہ الل سنت و جماعت کے اعتقاد کے سر اسر خلاف
ہے۔ یہ فضیلت جزئی نہیں کہ اس ہے شبہ رفع ہو سکے بلکہ کلی ہے کیونکہ مر دان خدا کو بسبب قرب الہی
فضیلت حاصل ہوتی ہے اور جو فضیلت ہے کم ہے اس کاجواب یہ ہے کہ یہ کہنے ہے کہ اس امت کے
کامل آد میوں کواس فضیلت سے نصیبہ حاصل ہے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ اس مقام کے واصل ہیں کیونکہ
نصیبہ حاصل ہونے اور واصل ہونے میں بڑا فرق ہے فضیلت واصل ہونے پر حاصل ہوتی ہے اس
مقیبہ حاصل ہونے اور واصل ہونے میں بڑا فرق ہے فضیلت واصل ہونے پر حاصل ہوتی ہے اس
مقیبہ حاصل ہونے کے بعد تمام بنی نوع انسان سے افضل ہیں کا اختیائی عروج قدم نبی کے تلے تک ہے
جو تمام انبیاء سے ادنی ہے۔ آمد م برسر مطلب اس امت کے کامل تا بعین کو مقام تحت میں پینج بروں کے
مخصوصہ مقام فوق الفوق کے کمالات سے نصیبہ حاصل ہو تا ہے۔ خادم خواہ کہیں ہواسے مخدوم کا پس
خور دہ پہنچ رہتا ہے۔ دور کا خادم مخدوم کے طفیل سے وہ چیز حاصل کر سکتا ہے۔ جو خدمت کی دولت کے
بغیر نزد یکوں کو بھی ہاتھ نہیں آئی۔

در قافلہ کہ اوست د انم نرسم ایں بس کہ رسدزدور بانگ جرسم واضح رہے کہ بھی مریدوں کواپنے پیروں کے حق میں بیرو ہم پیدا ہو تاہے۔ چنانچہ جبوہ پیروں کے مقامات حاصل کر لیتے ہیں تو خیال کرنے لگتے ہیں کہ ہم اور ہمارے پیر برابر ہیں۔ لیکن معاملہ کی اصل حقیقت وہی ہے جواو پر بیان ہوئی ہے برابری اس واسطے ہوئی جب اس مقامات پر پہنچ جائیں نہ کہ

حاصل ہو جائیں۔ کیونکہ حصول طفیلی ہے اس سے بیہ بھی خیال کرناچاہئے کہ مریدایے پیر کے مساوی نہیں ہو تا۔ ابیا نہیں ہو تا۔ بلکہ مساوی ہوناجائز ہے اور ابیا ہوا ہے لیکن کی خاص مقام کے حصول اور اس کے وصول میں بڑابار یک فرق ہے ہر مرید کویہ دولت نصیب نہیں ہوتی۔ اس فرق کو معلوم کرنے کے کشف صحیح اور الہام صرح در کار ہے۔ وَاللّهُ سُبْحَانهُ الْمُلْهِمُ بِالصَّوَابُ وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ الّبُهُ دی

منہا:-ایک درولیش نے پوچھا۔اس کا کیا سبب ہے کہ سالک طریقت پرالی حالت بھی آتی ہے کہ عرصہ نہ آگے بڑھتا ہے نہ پیچھے ہٹا ہے کہ بعدازاں پوشیدہ ہو جاتا ہے بدت بعد پھر وہی حالت ظاہر ہوتی ہے۔ پھر عرصے بعد پوشیدہ ہو جاتا ہے اور جب تک اللہ تعالی کو منظور ہوتا ہے ایساہی ہوتا رہتا ہے ہوتی ہے۔ پھر عرصے بعد پوشیدہ ہو جاتا ہے اور جب تک اللہ تعالی کو منظور ہوتا ہے ایساہی ہوتا رہتا ہے قوی حالت ان میں سے نہایت لطیف پر نزول فرمائے تو سالک کی کلیت اس لطیفے کے رنگ میں رنگی جاتی ہے اور وہ حال تمام لطا گف میں سرایت کر جاتا ہے اور جتنی اس لطیفے کی مدت سلطنت مقرر ہوتی ہے اتنا عرصہ وہ حالت قائم رہتی ہے جب وہ عرصہ گزر جاتا ہے تو وہ حالت بھی زائل ہو جاتی ہے مدت بعدا گر پھر وہی حالت ظاری ہو جائے۔ تو دو حالت خالی نہیں یا تو پھر اس پہلے لطیفے پر لوٹ آتا ہے اس وقت راہ جو تی ہالی کے لئے مسدود ہو جاتی ہے یاد وسرے لطیفے پر وارد ہو رہے اس صورت میں ترتی کی راہ کھل جوتی ہونے کے بعدا گر وہ وہ وہ ات خالی نہیں اس طورت میں ترتی کی راہ کھل جونے کے بعدا گر وہ ی حالت طاری ہوتی ہے پھر اس حالت کے زائل ہونے کے بعدا گر وہ ی حالت طاری ہوتی ہے پس آگر وہ وارد تمام لطا گف میں بطریق اصالت سرایت کرے تو ایک مقام سے میں یہ حقوظ رہتا ہے اللہ تعالی حقیقت حال کو انجھی طرح جاتا ہے۔ دوسرے میں منتقل ہوتا ہے اور زوال سے محفوظ رہتا ہے اللہ تعالی حقیقت حال کو انجھی طرح جاتا ہے۔ ورسرے میں منتقل ہوتا ہے اور زوال سے محفوظ رہتا ہے اللہ تعالی حقیقت حال کو انجھی طرح جاتا ہے۔ ورسرے میں منتقل ہوتا ہے اور زوال سے محفوظ رہتا ہے اللہ تعالی حقیقت حال کو انجھی طرح جاتا ہے۔ ورسرے میں منتقل ہوتا ہے اور زوال سے محفوظ رہتا ہے اللہ تعالی حقیقت حال کو انجھی طرح جاتا ہے۔

منہ: قال الله تعالى يآيُها الَّذِينَ امنوا كُلُوا مِنْ طَيِّباتِ مَارَدَ فَنكُمْ وَاشْكُووا الِلهِ إِنْ كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ اے ايمان والواجو بِحَهِ ہم نے تمہارارزق مقرر كيا۔ اس بيس ہے پاكبرہ كھاؤاوراللہ تعالى كاشكر بجالاؤ۔ اگر تم اس كى پرستش كرتے ہو۔ ممكن ہے كہ يہ كھانے كے علم كى قيد من طيبات مارز قناكم ليعنى لذيذ چزيں كھاؤ۔ جو ہم نے تمہارے لئے بطور رزق مقرركى ہيں۔ بشر طيكہ تم بذرايعہ عبادت اسے مخصوص اور در ست كر لو۔ اگر تم اسے در ست نہ كر وبلكہ لهوولعب ميں مشغول ہو۔ تو ملذذ اشيا كا استعال نہ كرو۔ كيونكہ تم مرض باطنى ميں مبتلا ہواور ملذذاشياء تمہارے لئے زہر قاتل ہيں جب تم سے باطنى مرض زائل ہو جائے۔ تو پھر تمہارے لئے ملذذاشياء كا استعال در ست ہو سكتا ہے۔ صاحب سے باطنى مرض زائل ہو جائے۔ تو پھر تمہارے لئے ملذذاشياء كا استعال در ست ہو سكتا ہے۔ صاحب

کشاف نے لکھا ہے کہ طلب شکر کو ملح ظار کھتے ہوئے طیبات سے مراد لذیذاشیاء ہیں۔

منہا:- بعض مشائخ قد س اللہ اسرار ہم نے فرمایا ہے مَنْ عَرَف اللّه لَا یَضُرُه دَنْب 'جو شخص الله تعالیٰ کو پہنچا لیتا ہے۔ اسے گانہ نقصان نہیں پہنچا سکتا۔ لیخی وہ گناہ جو خداشنای حاصل ہونے سے پہلے سر زد ہوئے تھے۔ کیو نکہ اسلام تمام ان باتوں کو قطع کر دیتا ہے۔ جو اس سے پہلے ظہور ہیں آئی ہوں۔ اسلام کی حقیقت سے مراد صوفیاء کے طریقے کے موافق فناوبقاحاصل ہونے کے بعد اللہ تعالیٰ کی شناخت کا حاصل ہونا ہے۔ سوالی خداشنای ان تمام گناہوں کو جو اس سے پہلے سر زد ہوئے ہیں۔

وزائل کر دیتی ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ یہاں گناہ سے مراد وہ گناہ ہوں جو اس معرفت کے بعد سر زد ہوئے ہیں۔ وی جو اور اور ان سے محفوظ ہوتے ہیں۔ مغیرہ گناہ اس واسطے نقصان نہیں دے سکتے۔ کہ انہیں چھپایا اور جس وقت کوئی صغیرہ ظہور میں آتا ہوں۔ کہ خداشنای کے بعد اس سے کوئی گناہ سر زد ہی نہیں ہوتا کو نکہ جب گناہ صادر بی نہ ہوگا۔ تو ہوں۔ کہ خداشنای کے بعد اس سے کوئی گناہ سر زد ہی نہیں ہوتا کہو نکہ جب گناہ صادر بی نہ ہوگا۔ تو ہوں۔ کہ خداشنای کے بعد اس سے کوئی گناہ وں کاار تکاب و سیج ہو جاتا ہے۔ ملحہ وں نے اس عبار سے خیس نقصان کیونکہ جب گناہ طاور صر ت کے جو یہ معنی نکالے ہیں کہ عارف کے لئے گناہ وں کاار تکاب و سیج ہو جاتا ہے کیونکہ وہ اس خوصان نہیں پہنچا سکتے۔ یہ مین اطل اور صر ت کے جو یہ معنی نکالے ہیں کہ عارف کے لئے گناہ وں کاار تکاب و سیج ہو جاتا ہے کیونکہ وہ اسے نقصان نقصان اٹھاتے ہیں کہ عارف کے لئے گناہ وں کاار تکاب و سیج ہو جاتا ہے کیونکہ وہ اسے نقصان نقصان اٹھاتے ہیں کہ عارف کے لئے گناہ وں کا بعد ہمارے دلوں کو معرفت عنایت فر ما اور اپنی نہوں اور اپنی نے خراوں کو معرفت عنایت فر ما اور اپنی نہوں کا اور اپنی نہیں پہنچا سکتے۔ یہ موض باطل اور صر ت کے جو یہ معنی نکا جو بیت سے مواتا ہے کیونکہ وہ ہیں۔ سنو شیطانی گر وہ ہیں۔ سنو شیطانی کر وہ ہیں۔

طرف سے رحمت عطاكر واقعى توبهت بخشف والا بي "صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَى سَيِّدنَا مُحَمَّدٍ وَالَّهِ

وَسَلَّمَ وَبَادَكَ "وسيع مغفرت والے تخی اللہ تعالی ہے ہم امید کرتے ہیں کہ حقیقت اسلام ہے واقف

عارف کو خداشناسی حاصل ہونے سے پہلے کے گناہ نقصان و تکلیف نہیں پہنچا سکیں گے خواہ وہ گناہ مظالم

وحقوق عباد کے متعلق ہی کیوں نہ ہوں۔ کیو تکہ اللہ تعالیٰ مالک علی الاطلاق ہے اور بندوں کے ول اس

کی دوانگلیوں کے مابین ہیں جس طرح چاہتاہے انہیں التا پلٹتا ہے۔ ظاہر ہے کہ مطلق اسلام سے مظالم

وحقوق العباد کے سواباتی گناہ منقطع ہو جاتے ہیں کسی چیز کی حقیقت اور اس کی کمالیت کیلئے زیادتی ہوتی

ہے۔نہ کہ اس کے مطلق کے لئے۔ منہا:- حق سجانہ و تعالی اپنی ذات ہے موجود ہے۔ نہ کہ وجود ہے اس کے برخلاف تمام موجودات وجودے موجود ہیں۔ پس اللہ تعالی کے موجود ہونے کے لئے وجود کا ہونالازم نہیں۔اگر حق سجانہ و تعالی اپنی موجود یت کے لئے وجود کا مختاج ہو تا۔ تو ہمیں وجود کی عینیت کا قائل ہونا پڑتا اور اس کے شوت کے لئے بری کمی چوڑی دلیلیں دین پڑتیں اور ایساکرنے میں ہم جمہور اہل سنت والجماعت کی

مخالفت کرتے۔ کیونکہ یہ بزرگ عینیت وجود کے قائل نہیں۔ بلکہ وجود کو زائد خیال کرتے ہیں اور یہ ظاہر ہے کہ وجود کی زیادتی ہے واجب الوجود کوغیر احتیاج لازم آتی ہے۔ اگر زائد وجود سے واجب تعالی کو موجود کہیں اور اس وجود کوغیر احتیاج کا خرض کریں۔ تو بھی اہل حق جمہور کم متکلمین کی بات در ست ہوتی ہے اور احتیاج کا اعتراض جو مخالف لوگ کرتے ہیں بالکل دور ہو جاتا ہے۔ واجب تعالی کو اپنی ذات ہے موجود رکھنے اور اس میں وجود کو بالکل دخل نہ دینے میں اور اس وجود کو عین ذات ثابت کرنے میں بڑاواضح فرق ہے۔ یہ معرفت وہ ہے جس سے اللہ تعالی نے جھے مخصوص فرمایا۔ اس بات کے لئے اللہ تعالی کا شکر ہے۔ والصّلواۃ والسّکام علی رَسُولِه

منها: - حضرت واجب الوجود کی ایک بدیم بھی خصوصیت ہے کہ وہ اپنی ذات سے موجود ہے اور اس موجودیت میں وجود کا مطلق محتاج نہیں۔خواہ وجود کو عین ذات فرض کریں۔خواہ ذات پر زائد برابر ہے۔ دونوں طرح ہی عینیت اور زیادتی خطرناک لازم آتی ہیں۔ چونکہ اللہ تعالیٰ کی عادت یونہی جاری ہے کہ جو چیز مرتبہ وجوب میں ہے۔اس کانمونہ ہر مرتبہ امکان میں ظاہر کرتاہے۔خواہ وہ کسی کو معلوم ہویانہ ہو۔اسی طرح کااس خاصہ کانمونہ عالم امکان میں وجود کو سنایا ہے۔ کیونکہ وجود گو موجود نہیں لیکن تاہم معقولات ٹانویہ سے ضرور ہے لیکن اگر ہم اس کے وجود کو فرض کر بھی لیں۔ تو بھی وہ اپنی ذات سے موجود ہو گا۔نہ کہ کی اور وجود سے جبیا کہ عام طور پر مخلوق ہے لینی عام مخلوق موجودیت کے لئے وجود کی محتاج ہے۔ کیونکہ مخلوق کی موجودیت کے لئے اس کی ذات ہی کافی نہیں۔بلکہ وجود کی ضرورت پرتی ہے۔ پس جب کہ ایباوجود جسے چیزوں کی موجودیت میں مدخل بنایا ہے۔اگروہ موجود ہو گا۔ تواپی ذات سے موجود ہو گااور کی اور وجود کا محتاج نہ ہو گا۔ تو کیا تعجب ہے کہ موجودات کا خالق متقل طوريراني ذات سے موجود ہواور وجود كابالكل محتاج نه ہودورا فقادوں كاس بات كو بعيداز عقل خیال کرنا خارج از بحث ہے۔ سواللہ تعالی ملہم بالصواب ہے۔اگر کوئی میہ کہے کہ امام ابوالحن اشعری کے پیرو حکمااور بعض صوفی ذات الہی کے لئے عینیت وجود کے قائل نہیں۔ان کی مراد مجھی وہی ہے جو آپ نے بیان فرمائی ہے کہ واجب الوجود اپنی ذات سے موجود ہے۔نہ کہ وجود سے تواس کاجواب میں دوں گا۔ کہ اس لحاظ سے تو وہ اہلسنت سے متفق الرائے ہیں۔ کیونکہ اگر مخالف ہوتے تو اہل حق سے کتے کہ حق تعالیٰ وجود ہے موجود ہے۔نہ کہ ذات ہے اس پہلو سے توزیادتی وجود کا اثبات زائد ہے۔ پس زیادتی وجود کا اثبات اس بات پر دلالت کرتاہے کہ دونوں فریق نفس وجود کے بارے میں مختلف الرائے ہیں۔ مگران کا ختلاف رائے ہے توحق تعالیٰ کے وصف کے بارے میں ہے۔جوعینیت وزیاد تی ہے تعنی دونوں فریق اس بات کے قائل ہیں کہ اللہ تعالی وجود سے موجود ہے۔ صرف اختلاف ہے تو

عینیت وزیادتی کا ہے اگریہ نہیں کہ جب واجب الوجود اپنی ذات سے موجود ہے۔ پھر واجب تعالیٰ کو موجود کہنے کے کیامعنیٰ؟ موجود اس کو کہتے ہیں جس کا کوئی وجود نہیں اور یہاں وجود کاذکر تک نہیں اس کا جواب یہ ہے کہ واقعی وہ وجود جس سے ذات حق موجود ہو۔ واجب تعالیٰ میں مفقود ہے لیکن جو وجود بطور عرض عام ذات حق کے لئے کہا جاتا ہے اور بطریق اختقاق گمان کیا جاتا ہے۔ اگر اس کے قیام کے لئاظ سے واجب الوجود کو موجود کہیں۔ تو اس میں گنجائش ہے اور اس سے کمی قتم کا استحالہ لازم نہیں آتا۔ والسلام۔

منها: میں ایسے خداکی ہر گزیرستش نہیں کر تا۔ جو شہود کے اعاطہ میں آجائے و کھائی دے معلوم ہو جائے اور وہم وخیال میں ساسکے۔ کیونکہ ظاہر ہونے والا دکھائی دینے والا معلوم ہو جانے اور وہم وخیال میں آنے والا۔ شاہد۔ دیکھنے والے۔ عالم۔ وہم وخیال کرنے والے کی طرح مخلوق و محدث ہو تاہے۔ مصرعہ آل لقمہ کہ در دہاں نگنجد طلبم سیر وسلوک کی اصلی غرض پردو تکالورا آناہے خواہ وہ تجاب وجو بی ہوں یاامکانی حتی کہ بلا پر وہ وصل میسر ہو جائے نہ ہے کہ مطلوب کو قید میں لا

عنقاشكاركس نشودوام بازچيس كاين جابميشه بادبدست است دام را

باقی رہاکہ آخرت میں دیدار حق ہوگا۔ سواسپر ہمارایمان ہے۔ لیکن ہم اس کی کیفیت اس واسطے بیان نہیں کرتے کہ عوام الناس اسے نہیں سمجھ سکتے۔خواص اسے سمجھ سکتے ہیں کیونکہ انہیں دیدار اللی دنیامیں بھی نصیب ہوتا ہے۔ گواسے دیدارنہ ہی کہاجائے۔وَ السَّلامُ عَلیٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدای

منہا: -جو چیز دیدودانش میں آسکتی ہے وہ تقیید اور اطلاق کے معیار سے گری ہوئی ہے۔ لیکن مطلوب وہ ہے جو تمام قبود سے منزہ مبر اہو۔ بس اسے دیدودانش کے علاوہ ڈھونڈنا چاہئے یہ معاملہ نظر عقل کے طور سے پرے ہے کیونکہ عقل دیدودانش کے پرے ڈھونڈنا محال جانتی ہے۔

رازدرون پردوزر ندان مست پرس کیس حال نیست صوفیئے عالی مقام را
منہا:- مطلق اپنا طلاق کے معیار پر ہے۔ کی قتم کی قید کااس میں دخل نہیں لیکن چونکہ مقید
کے آئینے میں ظاہر ہو تا ہے۔ اس واسطے اس کا عکس اس آئینے کے موافق رنگا جاتا ہے اور مقید و محدود
دکھائی دیتا ہے۔ اس واسطے وہ دیدود انش میں آتا ہے۔ اگر ہم دیدود انش پر اکتفاکریں تو گویا ہم اس مطلوب
کے ایک عکس پر اکتفاکرتے ہیں۔ بلند اشخاص اخر وٹ وضقے سے سیر نہیں ہوتے اللہ تعالی عالی ہمت
آدمیوں سے پیار کرتا ہے۔ اے پرودگار! ہمیں بھی جناب سید البشر علیہ وعلیٰ آلہ الصلوات والتسلیمات
کے صدیقے عالی ہمت بنا۔

منہا: - شروع حال میں ایک روز کیادی گھا ہوں کہ میں ایک مکان میں طواف کر رہا ہوں اور پچھاور لوگ بھی میرے ساتھ اس طواف میں شریک ہیں۔ لیکن وہ اس قدر ست رو ہیں کہ جتنے عرصہ میں میں ایک دفعہ طواف کر تا ہوں وہ صرف دو تین قدم اٹھاتے ہیں۔ اسی اثناء میں معلوم ہوا کہ یہ مکان فوق العرش ہے اور باقی کے طواف کرنے والے ملا تکہ کرام ہیں صلی اللہ علی نبیناو علیہم اجمعین۔ اللہ تعالیٰ جے چاہتا ہے۔ اپنی رحمت سے مخصوص کرتا ہے واقعی اللہ تعالیٰ صاحب فضل عظیم ہے۔

منہا:-اولیاءاللہ کے حجاب ویردے ان کی بشری صفات ہیں۔ جن چیزوں کی باقی تمام لوگوں کو ضرورت ہوتی ہے۔ان بزرگوں کو بھی ہوتی ہے۔ان کاولی ہوناا نہیں احتیاج سے بری نہیں سکتا۔ان كى ناراضكى بھى عام آوميوں كى ناراضكى كى طرح ہوتى ہاور تواور خود جناب سيدالا نبياء عليہ فرماتے مِينَ أَغْضَبُ كَمَا يَغْضَبُ الْبَشَوُ مِين بهي عام انسانون كي طرح ناراض مو تامون -جب آل حضرت صلی الله علیہ و آلہ وسلم کی بیہ کیفیت ہے۔ تواولیاءاللہ کیونکراس سے بری ہو سکتے ہیں۔ کھانے پینے اور اہل وعیال سے زندگی بسر کرنے اور ان سے انس کرنے میں اولیاء الله اور باقی آدمی شریک ہیں۔ مختلف تعلقات جولازمه بشريت بيں خواص وعوام سے زائل نہيں ہو سكتے۔اللہ تعالیٰ جل شانہ نے انبياء عليهم الصلوات والتسليمات كے حق ميں فرمايا ہے۔ وَمَا جَعَلْنَاهُمْ جَسَدًا لَا يُاكُلُونَ الطَّعَامَ جم فان ك جمم بھى كھانا كھانے والے بنائے ہیں۔ ظاہر میں كفار كہتے ہیں كہ يد كيمار سول ہے كد كھانا كھاتا ہے اور بازاروں میں چلتا پھر تاہے لیں جس کی نگاہ اولیاء اللہ کے صرف ظاہر پر پر تی ہے وہ نعمت اللی ے محروم رہتا ہے اور ونیاو آخرت کا نقصان اٹھا تا ہے۔ای ظاہر بنی نے ابوجہل اور ابولہب کو دولت اسلام سے محروم رکھااور ابدی نقصان میں ڈالا باسعادت وہی شخص ہے جو اہل رتبہ کے ظاہر کا چندال خیال نہیں کر تا۔ بلکہ اس کی نظر کی تیزی ان بزرگوں کے باطنی اوصاف تک پہنچتی ہے اور صرف ان کے باطن ہی کو دیکھتا ہے۔اولیاءاللہ دریائے نیل کی طرح ہیں کہ مجوبوں کے لئے بلااور محبوبوں کے لئے پانی ہیں۔ یہ عجیب معاملہ ہے۔ کہ جس قدر صفات بشریت کا ظہور اہل اللہ میں ہو تا ہے باقی آومیوں میں نہیں ہو تا۔اس کی وجہ سے کہ ہموار اور مصفامقام پر میل کچیل اور تاریکی خواہ تھوڑی بھی ہو۔ تو بھی زیادہ ظاہر ہوتی ہے اور ناہموار اور غیر مصفا مقام پر میل کچیل اور تاریکی خواہ زیادہ ہی ہو۔ کم دکھائی دیت ہے۔ صفات بشریت کی تاریکی عوام الناس کے قلب و قالب اور روح ونفس میں سرایت کرتی ہے۔ لیکن خواص میں صرف قالب اور نفس تک محدود رہتی ہے اور خواص الخاص میں نفس بھی اس تاریکی ہے بری ہو تاہے صرف قالب تک محدود رہتی ہے۔ نیزید تاریکی عوام الناس کے لئے باعث نقصان و خمارہ ہے خواص میں موجب کمال و ترو تازگی خواص ہی کی تاریکی عوام الناس

کی تاریکیوں کوزائل کرتی ہے ان کے دلوں کوصاف اور ان کے نفوس کوپاک کرتی ہے۔ اگریہ تاریکی نہ ہوتی تو خواص کو عوام ہے کوئی مناسبت نہ ہوتی اور فائدہ اٹھانے اور پہنچانے کی راہ بند ہو جاتی۔ یہ تاریکی خواص میں اتناع صد نہیں رہتی۔ کہ انہیں میلا کر دے بلکہ اس کے بعد جو ندامت واستغفار ہاتھ آتی ہے وہ کئی کدرو توں اور تاریکیوں کوزائل کرتی ہے اور ترقی دیتی ہے یہی تاریکی ہے جو فرشتوں میں نہ ہونے کے باعث وہ ترقی نہیں کر سے ۔ اس تاریکی پر لفظ تاریکی کا اطلاق ایسا ہے کہ بظاہر باعث میں نہ ہونے کے باعث وہ ترقی نہیں کر سے ۔ اس تاریکی پر لفظ تاریکی کا اطلاق ایسا ہے کہ بظاہر باعث فد مت ہے۔ لیکن بحقیقت موجب مدح ہے۔ عوام الناس جو ڈھور ڈگروں کی طرح ہیں۔ وہ اہل اللہ کی صفات بشری کو اپنی صفات بشریت کی طرح خیال کرتے ہیں اس واسطے محروم وخوار رہتے ہیں۔ یوں سمجھو کہ وہ غائب کو باطل موجود پر قیاس کرتے ہیں۔ لیکن یادر کھو۔ ہر مقام کی خصوصیتیں علیحدہ ہوتی ہیں اور محل کے لواز مات جدا۔ وَ السَّلَامُ عَلَی مَنِ اتَّبَعَ الْهُدای وَ الْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَ عَلْمُ اللّٰہ کا الله الصَّلُواتُ وَ التَّسْلِمَاتُ

منہا: جب تک انسان علم ودانش میں گرفتار ہے اور ماسوااللہ کے نقوش سے منقش ہے تب تک خوار و بے اعتبار ہے۔ ماسوااللہ کو بھلاد یناراہ سلوک کی شرط ہے اور ماعداکا فناکر دینا قدم پیش گاہ ہے جب تک باطنی آئینہ امکان کے زنگار سے صاف نہ ہو جائے حضرت وجوب کا ظہور محال ہے۔ کیونکہ علوم امکانی اور معارف وجو بی کا جمع ہونا گویا جمع اضداد ہے۔ یہاں پر ایک زبرد ست سوال پیداہو تاہے وہ سے کہ جب عارف کو بقاسے مشرف کر کے ناقصوں کی تعلیم کے لئے واپس لوٹاتے ہیں۔ توجوعلوم زائل ہوگئے تھے وہ پھر عود کر آتے ہیں۔ تو اس صورت میں علوم امکانی اور معارف وجو بی باہم جمع ہو جاتے ہیں۔ عالمانکہ یہ ضدیں ہیں۔ اس کا جواب یہ ہے کہ عارف باتی باللہ اس وقت برزخ ہو تا ہے۔ گویا وجوب اور امکان کے مابین وسیلہ ہے اور دونوں مقام کے رنگ سے رنگاہوا ہو تا ہے۔ گوالی صورت میں اگر دونوں مقام اسکان کے مابین وسیلہ ہے اور دونوں مقام کے رنگ سے رنگاہوا ہو تا ہے۔ گوالی صورت میں اگر دونوں مقام ایک مقام ایک مقام ایک مقام ایک ایک بیں رہتا،۔ بلکہ کئی مقام ہو جاتے ہیں۔ سودونوں جمع نہیں کہلا سکتے۔

منہا:-چیزوں کے علوم جو مرتبہ فنامیں زائل ہوگئے تھے۔بقا کے بعداگر پھرلوٹ آئیں تواس سے عارف کے کمال میں نقص لازم نہیں آتا۔ بلکہ ان کالوٹ آنا کمال پر دلالت کرتا ہے بلکہ اس کا کمال ای لوٹ آنے پرواب ہے ہے۔ کیو نکہ عارف بقائے بعداخلاق اللی سے متحلق ہو جاتا ہے واجب تعالیٰ میں اشیاکا علم عین کمال ہے اور اس کی ضد موجب نقصان ہے سویبی حال عارف کا ہے۔ جو متحلق باخلاق اللہ ہوتا ہے۔ پس ضروری ہے کہ معلوم کی صورت کا حصول عالم پراٹر کرتا ہے جس قدر علم زیادہ ہوگاای قدر عالم میں تاثر بھی زیادہ ہوگااور اس میں تغیر و تلون بھی زیادہ و سیح وبسیط ہوگا۔ بید واقعی نقص ہے اس

واسطے طالب کے لئے ضروری ہے کہ ان تمام علوم کی نفی کرے اور تمام چیزوں کو فراموش کردے۔
لیکن واجب تعالیٰ کے علم کی ہے کیفیت نہیں کیو نکہ ذات الہی اس بات ہے منزہ ہے کہ اس میں اشیائے معلومہ کی صور تیں حلول کریں بلکہ ان ہے علم کا تعلق ہوتے ہی تمام اس ہے منکشف ہو جاتی ہیں۔ پس وہ ذات پاک ہے جو حدوث مخلوق ہے بلحاظ ذات صفات اور افعال بالکل نہیں بدلتا۔ جو عارف مخلق باخلاق اللہ ہو جاتا ہے۔ اس علی معلومات کی صور تیں باخلاق اللہ ہو جاتا ہے۔ اس علی محلومات کی صور تیں حلول نہیں کر سکتیں۔ نہ اس کے حق میں تاثر ہو تا ہے۔ نہ تغیر و تبدل اور نہ ہی ہے بات اس کے لئے نقصان کا باعث ہوتی ہے۔ بلکہ موجب کمال ہو تا ہے۔ یہ اسرار ادالی میں سے ایک پوشیدہ راز ہے اللہ تعالیٰ جے چاہتا ہے اپ بندوں میں سے اسے وہ حبیب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی حرمت سے اس سے مخصوص کر تا ہے۔

منہا: -جب میں اپنے پیر کے وسلے سے راہ حق کی طرف متوجہ ہوا۔ تو ہار ہویں سال مجھے مقام رضا سے مشرف فرمایا گیا پہلے نفس کو اطمینان عنایت فرمایا۔ بعد ازاں بتدر تا فضل اللی سے یہ سعادت (مقام رضا) نصیب کی اور اس دولت سے اس وقت تک مشرف نہ ہوا جب تک رضائے اللی عاصل نہ ہوئی۔ پس نفس مطمئنہ اپنے مولی سے راضی ہوااور اس کا مولااس سے راضی ہوا۔ اس بات کے لئے اللہ تعالیٰ کالا کھ لا کھ شکر ہے۔ مبارک مبارک والصلواۃ والسلام علے رسولہ مجمر و آلہ اگریہ کہیں کہ جب نفس اپنے مولیٰ سے راضی ہوگیا۔ تو پھر دعا اور دفع بلاکی طلب کا کیا مطلب۔ اس کا جواب یہ ہے کو مولیٰ کے راضی ہو گیا۔ تو پھر دعا اور فع بلاکی طلب کا کیا مطلب۔ اس کا جواب یہ ہے کو مولیٰ کے راضی ہو نے سے اس کی مخلوق سے رضا واضی ہو تی ہے۔ پس خلق فیجے سے راضی ہونا لازم اور نفس فیجے سے کر اہت کرنا واجب ہے۔ جب مولیٰ نفس فیجے سے راضی نہیں ہو سکتا ہے۔ بلکہ بندہ اس صورت میں شدت و فلظت کے لئے مامور ہے۔ پس مخلوق سے کر اہت کرنا اس کے خلق کی رضا کا منافی نہیں ہو سکتا اس واسط دفع کر اہت اور نہیں کیا۔ وہ شبہ میں رہے ہیں ای شبہ کو دور کر اہت میں مفعول سے کر اہت اور نما میں بیا وہ جانے کے بعد وجود کر اہت میں مفعول سے کر اہت اور نما کا منافی ہے نہیں اس شبہ کو دور کر ایت میں مفتول سے مقام رضا کا سو حال اور مقام میں بوافرق ہے۔ حق بات وہ ہے جو میں نے بذر بیہ الہام المی شخص کے مقات کر دی البام المی شخص کر دی البام المی شخص کر دی مقتل کر دی البی خوش کی رہ کو کر است حال رضا کا منافی ہے نہ کہ اللہ مقال دور الکا میں مقتل کر دی البام المی شخص کر دی البام المی شخص کر دی مقتل کر دی البام المی شخص کر دی میں بی المی شخص کر دی میں بی میں ہو نے میں بی افران ہے۔ حق بات وہ ہے جو میں نے بذر بیہ البام المی شخص کے مقتل کر دی البام المی میں الگری کے میں بی المی ہو تھیں۔ حق بات وہ ہے جو میں نے بذر بیہ البام المی شخص کے میں نے بذر بیہ البام المی خصص کر دی کو کر اس کر کر کر ہو تھا کہ کر دی کر اس کی میں الگری کے دی کو کر کر اس کے میں الگری کے دی کر کر اس کا منافی ہے۔

منہا:-مدت تک میری بی آرزور ہی کہ حنی مذہب میں کوئی معقول وجہ ہو۔ تاکہ امام کے پیچھے سور ۃ فاتحہ پڑھی جائے۔ کیونکہ جب نماز میں قرآن شریف کا پڑھنا فرض ہے تو حقیقی قرأت سے

اعراض کر کے حکمی قرأت قرار دینا قرین قیاس معلوم نہیں ہو تا۔ حالا تکہ حدیث نبوی میں بھی ہے۔ "عليه الصلوة والسلام" لا صلوة إلا بفاتِحة الْكِتَاب" الحمد ك بغير نماز نبيس موتى ليكن بياس ندبب مجور أترك كرتار ہااور اس ترك كورياضت و مجاہدہ خيال كرتار ہا۔ آخر كار اللہ تعالى نے مذہب كے ياس کی برکت ہے اس بات کی حقیقت مجھ پر ظاہر کردی۔ کہ ند جب حفی میں مقتدی کوامام کے پیچھے سورة فاتحہ کیوں نہیں پڑھنی چاہئے۔ نیز مجھے قرأت حقیق ہے قرأت حکمی زیادہ اہم معلوم ہوئی۔حقیقت سے ب كه امام اور مقتدى دونول مقام مناجات مين كرك موت بين حبياك "لِأَنَّ الْمُصَلِّى يُنَاحِي رَبَّهُ "نمازى اين يرورو گارے مناجات كرتا ہے سے ظاہر ہے امام كواس كام ميں پيشوابناتے ہيں۔ پس جو کھ امام پڑھتاہے گویادہ مقتدیوں کی طرف سے ہو تاہے۔اس کی مثال الی ہی ہے۔ جیسے کھ لوگ کسی عظیم الثان بادشاہ کی خدمت میں کسی ضرورت کے لئے حاضر ہوں اور ایک کواپنا پیشوابنا کیں تاکہ سب کی طرف سے وہ باد شاہ کی خدمت میں صورت حال عرض کرے اس صورت میں اگر دوسرے بھی پیشوا کے ساتھ ہی بولنے لگ جائیں۔ توسخت بے ادلی ہے اور بادشاہ کی نارا ضکی کا باعث ہے۔ پس ان لوگوں کی حکمی بات چیت پیشوا کی زبانی عرض کرنا حقیقی بات چیت سے بہتر ہے بعینہ یہی حال ہے۔ امام اور مقتدیوں کا کہ امام کی قرائت کے وقت مقتدیوں کا پڑھنا شور وفساد میں داخل اور دوراز ادب ہے اور جدائی کا موجب ہے جو اجتاع کے منافی ہے اکثر مسائل حنی وشافعی جن میں اختلاف ہے اس فتم کے ہیں کہ ظاہر میں شافعی پہلو کو ترجیح ہوتی ہے۔لیکن باطن وحقیقت میں حفی پہلوز بردست ہو تا ہے۔ مجھ پریہ بھی ظاہر کیا گیاہے کہ کلام حق میں جہاں جہاں فریقین کا اختلاف ہے اس میں حفی حق بجانب ہیں کہ تکوین ایک علیحدہ صفت ہے۔علیٰ ہزالقیاس۔ فقہی خلافیات میں اکثر مسائل میں یقینا حفی حق بجانب ہی بہت کم مسائل ایسے ہیں جن میں فریق ٹانی کو ترجیح حاصل ہے۔ مجھے توسط حال ایک رات جناب پیغیر خدا علیہ نے فرمایا کہ تم علم کلام کے ایک مجتبد ہواس وقت سے لے کرمسائل کلامیہ میں میری رائے خاص اور میر اعلم مخصوص اکثر مسائل خلافیہ جن میں ماتریدیہ اور اشاعرہ کا خلاف ہے شروع مئلہ میں اشاعرہ حق بجانب معلوم ہوتے ہیں لیکن جب نور فراست سے دیکھا جائے تو واضح ہو جاتا ہے کہ ماتر پربیہ حق بجانب ہیں۔ علم کلام کے متعلق تمام مسائل خلافیہ ہیں۔ میری رائے علائے ماتريدى كى رائے كے موافق ہے واقعی ان بزرگوں كى شان به سبب پيروئ سنت نبوى عَلى صَاحِبِهَا الصَّلواةُ وَالسَّكَامُ وَالتَّحِيَّةُ نَهايت عظيم إن ك خالفوں كو فلفى ماكل ميں مشغول مونے ك سببدہ شان حاصل نہیں گودونوں فراتی اہل حق ہیں۔ دیکھوان بزرگوں میں سے سب سے بزرگ اور سب سے بڑے پیشواابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کی بابت کیاشافعی کیا مالک اور کیااحمہ بن جنبل سبھی اعلیٰ

رائے رکھے ہیں۔ چنانچہ امام شافع فرماتے ہیں اَلْفُقَهَاءُ کُلُهُمْ عَیَالُ ابِی حَنِیْفَةَ "تمام فقیہ ابو حنیفہ کے عیال ہیں" منقول ہے کہ جب امام شافع امام اعظم کی قبر کی زیادت کرنے جاتے توا ہے اجتہاد کو ترک کر دیتے اور ان کے مذہب پر عمل کرتے اور فرماتے مجھے شرم آتی ہے۔ کہ ان کے حضور میں اپنے لئے ایساعل کروں۔ جوان کی رائے کے خلاف ہو۔ چنانچہ آپ نہ ہی امام کے پیچھے مورہ فاتحہ پڑھا کرتے اور نہ ہی فجر کے وقت قنوت۔ واقعی امام ابو حنیفہ کی شان کو امام شافع ہی امر جانے ہیں آثری زمانے میں جب حضرت عیمی علیہ السلام نزول فرمائیں گے تو مذہب حفی کے مطابق عمل کریں گے چنانچہ خواجہ محمد پار ساقد س سرہ فصول ستہ میں فرماتے ہیں اور یہی ان کی بزرگی کی کافی علامت ہے کہ ایک پنجیبر اولی العزم ان کے مذہب پر عمل کرے گا۔ کی اور کی سینکڑوں بزرگیاں بھی اس کی ایک بزرگی کے برابر نہیں ہو سکتیں۔ ہمارے حضرت خواجہ صاحب (خواجہ باتی قد س سرہ) فرماتے تھے۔ کہ میں بھی بچھ عرصہ امام کے پیچھے سور ہ فاتحہ پڑھاکر تا تھا۔ آخر ایک رات خواب میں میں نے امام کے بیچھے سور ہ فاتحہ پڑھاکر تا تھا۔ آخر ایک رات خواب میں میں نے امام کے بیچھے سور ہ فاتحہ پڑھاکر تا تھا۔ آخر ایک رات خواب میں میں نے امام کے بیچھے اعظم کو دیکھا۔ کہ اپنی مدح میں ایک نہایت اعلی درج کا قصیدہ پڑھ رہم ہے ہیں۔ جب سے میں نے امام کے بیچھے طور ہ فاتحہ کا بڑھ ایک رات خواب میں نے امام کے بیچھے طور ہ فاتحہ کا بڑھ ایک کہ بہت سے اولیا میرے مذہب کے پابند ہوئے ہیں۔ جب سے میں نے امام کے بیچھے طور ہ فاتحہ کا بڑھ انزک کر دیا۔

منہا: - کبھی ایسا بھی ہو تا ہے کہ کوئی کامل کی ناقص کو تعلیم طریقہ کی اجازت دے دیتا ہے اور جب اس کے مرید بہت ہو جاتے ہیں۔ تو اس ناقص کے مرید اس کا کام مکمل کر دیتے ہیں۔ چنانچہ حضرت خواجہ نقشبند رضی اللہ عنہ نے مولانا لیعقوب چرخی علیہ الرحمۃ کو درجہ کمال پر چہنچنے سے پیشتر تعلیم طریقہ کی اجازت عنایت فرمائی اور حکم دیا۔ کہ یعقوب ہو کچھ بچھ سے تجھے ملا ہے وہ لوگوں کو پہنچا دینا۔ مولانا لیعقوب کا کام بعد از اس خواجہ علاؤالدین عطار قدس اللہ سر ہ العزیز کی خدمت میں سر انجام ہوا۔ اس واسطے مولانا عبد الرحمٰن جای نفخات الانس میں لکھتے ہیں۔ کہ مولانا لیعقوب پہلے خواجہ علاؤالدین عطار کے مرید تھے۔ بعد میں خواجہ نقشبند کے مرید ہوئے۔ اس طرح جب کوئی کامل اپ مرید کو جس نے ولایت کا ایک درجہ طے کر لیا ہو۔ تعلیم طریقہ کی اجازت دے۔ تو وہ مرید ایک لحاظ سے کامل ہو اور ایک لحاظ سے ناقص بھی ہوادر کامل بھی۔ کیونکہ جب تک آخری درجہ طے نہ کر لے۔وہ کامل شعبی ہو تا ہے اور اناقص بھی ہو اور کامل بھی۔ کیونکہ جب تک آخری درجہ طے نہ کر لے۔وہ کامل خوروں خروں نقص بھی جب کامل اپ مرید کو تعلیم طریقت کی اجازت دینے کا مختار ہے۔ تو یہ خروں کوئی کامل اپ کھی جو تا ہے اور کامن ناقس کی جب کامل اپ مرید کو تعلیم طریقت کی اجازت دینے کا مختار ہے۔ تو تو سے کامل میں مرید نہیں کہ مرید انتہائی درجہ طے کر چکا ہو۔واضح رہے کہ گو نقص اجازت کا منافی ہے لیکن جب کوئی کامل و مکمل کی ناقص کو اپنانائی بیا تا ہے اور اس کے ہا تھ کو اپناہا تھی جانتا ہے۔ تو نقص کا ضرر کوئی کامل و مکمل کی ناقص کو اپنانائی بیا تا ہے اور اس کے ہاتھ کو اپناہا تھی جانتا ہے۔ تو نقص کا ضرر

تجاوز نہیں کر سکتا۔واللہ اعلم بالصواب۔

منها:-یاد داشت سے مر ادوائمی حضور ذات حق ہے اور سے بات مجھی ارباب قلوب کو بھی دل کی جعیت کی وجہ سے خیال میں آجاتی ہے۔ اس واسطے کہ جو پچھ سارے انسان میں ہے وہ اکیلے ول میں ہے۔ گوان میں مجمل ومفصل کا فرق ہے۔ پس مرتبہ قلب میں مھی حضور ذات تعالیٰ و تقترس دائم طور پر حاصل ہو سکتا ہے۔ لیکن میہ بات یاد داشت کے طور پر ہے نہ کہ یاد داشت کی حقیقت ہو سکتا ہے کہ بزرگوں نے جیسے بدایت میں نہایت فرمایا ہے۔اس سے مراد یمی یادداشت ہو لیکن یادداشت کی حقیقت ای وقت حاصل ہوتی ہے جب نفس کا تزکیہ اور قلب کا تصفیہ ہوسکے۔اگران کی مراد ذات حق کے مرتبہ وجوب سے ہو۔ کیونکہ ذات اس مرتبہ میں صفات وجوبیہ کی جامع ہے۔ تو پھر تمام مراتب امکانی طے کرنے کے بعد اس مرتبہ کے شہود میں پہنچتے ہی یاد داشت حاصل ہو جاتی ہے۔ تجلیات صفاتی میں بھی یہ بات حاصل ہو سکتی ہے۔ کیونکہ اشارے میں صفات کا ملاحظہ حضور ذات حق کا منافی نہیں ہو تا۔ اگر ان کی مراد حضرت ذات تعالی سے مرتبہ احدیت مجروہ ہو۔ جو اساء وصفات اور نسبت واعتبارات سے مبرا ہے۔ تو پھر اسائے صفاتی نسبی اور اعتباری تمام مراتب طے کرنے کے بعد یاد داشت حاصل ہوتی ہے۔ میں نے جہاں کہیں یاد داشت کا بیان کیا ہے اس سے مراد آخری معنی لئے ہیں۔ گواس مرتبہ میں حضور کااطلاق کچھ نامناسب معلوم ہوتاہے جبیا کہ ارباب یاد داشت سے مخفی نہیں کیونکہ وہ غیبت و حضور سے اعلیٰ وار فع ہے۔ حضور کے اطلاق کے لئے کسی ایک صنعت کا ملاحظہ در کارہے جو کچھ لفظ حضور کے مناسب ہے۔ یادواشت کی تفسیر دوسرے معنوں میں ہے۔اس لحاظے یاد داشت کو نہایت کہنا باعتبار شہو دو حضور ہے۔ کہ اس مرتبہ کے آگے شہود و حضور کی گنجائش نہیں۔ وہاں یا چیرت ہے یا جہل یا معرفت لیکن وہ معرفت نہیں جے تم معرفت جانتے ہو۔ کیونکہ جس کوتم معرفت خیال کرتے ہو۔ وہ افعالی و صفاتی معرفت ہے اور یہ مقام اساء و صفات سے بدر جہااو پر ہے۔ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِ الْبَشَرِ وعَلَى الِهِ الْاَطْهَرِ-

منہا:- یہ راستہ طے کر نااور نہایت النہایت پر پہنچناوی مقامات مشہورہ کے طے کرنے سے وابستہ ہے۔ جن میں سے پہلا تو بہ ہے اور آخری رضا۔ مراتب کمال میں کوئی مرتبہ ومقام مقام رضا سے بڑھ کر نہیں حتی کہ آخرت میں رویت الہی بھی اس کا مقابلہ نہیں کر سکتی۔ مقام رضا کی اصلی حقیقت پورے طور پر آخرت میں ظاہر ہوگی۔ باقی مقامات آخرت میں سیر نہیں ہو سکتے تو بہ کے وہاں کچھ معنی نہیں۔ زبدکی وہاں گنجائش نہیں توکل ہو ہی نہیں سکتا۔ صبر کااحمال نہیں۔ ہاں شکر وہاں سیر ہوسکتا ہے۔ رضا سے علیحدہ نہیں۔ اگر میہ بوچھیں کہ بھی کامل ہو سکتا ہے کین وہ شکر بھی رضاکی ایک شاخ ہے۔ رضا سے علیحدہ نہیں۔ اگر میہ بوچھیں کہ بھی کامل

و مکمل میں دنیادی رغبت پائی جاتی ہے اور بعض ایسی باتیں دیکھنے میں آتی ہیں جو تو کل کی منافی ہیں اور بے طاقتی جو منافی صبر ہے ظاہر ہوتی ہے اور کراہت جو رضا کی ضدہے یائی جاتی ہے۔اس کی کیاوجہ ہے؟اس كاجواب يہ ہے كه ان مقامات كاحاصل مونا قلب وروح سے مخصوص ہے۔خاص الخاص كوبيد مقامات نفس مطمئنه میں بھی حاصل ہو جاتے ہیں۔لین قالب اس بات سے محروم ویے نصیب ہے۔ اگرچہ جم تیزی اور قوت کی وجہ ہے مقتفنی ہو تاہے۔ایک شخص نے شخ شبلی علیہ الرحمة سے پوچھا۔ کہ آپ محبت کاد عویٰ کرتے ہیں۔ لیکن آپ کا موٹاپا منافی محبت ہے۔ آپ نے جواب میں پیہ شعر پڑھاہے اَحَبَّ قَلْبِي وَمَادَرِاى بَدَنِي وَلُوْ دَرِاى مَا اَقَامَ فِي السَّمَنِ محبوب حقیقی ہے میرے دل نے محبت کی۔ میرے بدن کو دہ معلوم نہ ہوا۔اگر وہ بھی جانتا تواتنا

موثانه بوحاتا

پس اگر کوئی ایسی بات جومقامات ند کورہ کے منافی ہو۔ کسی کامل کے قالب میں طاہر ہو۔ تووہ ضرر نہیں دے سکتی۔ اور وہ اس بزرگ کے باطن کے لئے ان مقامات کے حصول میں حارج نہیں ہو سکتی۔ غیر کامل میں ان مقامات کے نقائص پورے طور پر ظاہر و باطن میں ظہور کرتے ہیں۔اس لئے وہ ظاہر وباطن میں دنیا کی طرف راغب ہو جاتا ہے اور صورت وحقیقت میں منافی توکل ہو تا ہے اس قلب و قالب میں بے طاقتی اور گھبر اہٹ ظاہر ہوتی ہے روح اور بدن میں کر اہت کا ظہور ہو تاہے۔ یہی باتیں ہیں جنہیں حق تعالیٰ نے اپنے اولیاء کا پر دہ بنایا ہے اور انہیں باتوں کی وجہ سے اکثر لوگ ان بزرگوں کے کمالات ہے محروم رہتے ہیں اولیاءاللہ میں جو یہ باتیں پائی جاتی ہیں اس میں یہ حکمت ہے کہ حق وباطل میں تمیز نہیں ہوسکتی۔جواس دنیا کی لازم بات ہے جوامتحان کامقام ہے۔ دوسری حکمت اس میں بیہے کہ بیران کے لئے ترقی کا باعث ہے اگر اولیاء اللہ سے بیہ باتیں بالکل مفقود ہو جائیں۔ توان کی ترقی مسدود مو جائے اور فرشتوں کی طرح مقید رہ جائیں۔ وَالسَّكَامُ عَلَى مَن اتَّبَعَ الْهُداى وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ مِنَ الصَّلَوَاتِ وَالتَّسْلِيْمَاتِ اتَّمُّهَا وَاكْمَلُهَا۔

منها:-اللي ابدكيابات بك توني اپ اولياء كے باطن كو آب حيات بنار كھا ہے۔ كه جس نے ایک قطرہ چکھا۔اسے حیات ابدی نصیب ہو گئی اور ان کے ظاہر کوز ہر قاتل بنار کھاہے کہ جس نے اس کو دیکھا۔وہ ابدی موت میں گر فتار ہوا۔ یہ ایے لوگ ہیں کہ ان کا باطن رحمت اور ان کا ظاہر زحمت ہے۔ ان کے باطن کو دیکھنے والا انہیں ہیں ہے ہے اور ان کے ظاہر کو دیکھنے والا بدکیش ہے بظاہر جو ہیں اور بحقیقت گیہوں بظاہر عوام بشر ہیں اور بباطن خواص ملک ظاہر میں زمین پر ہیں اور حقیقت میں آسان پر۔ ان کا ہم نشین بد بختی ہے بچا ہوا ہے اور ان کا عنمخوار سعادت مند ہے یہ لوگ گروہ الٰہی ہیں اور یہی لوگ الل نجات وفلاح بين - وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَاللهِ وَسَلَّم-

منہا:-حق سجانہ تعالی نے اپنے اولیاء کواس طرح پوشیدہ کیاہے کہ ان کے ظاہر کو بھی ان کے باطنی کمالات کی خبر نہیں۔ چہ جائے کہ غیر ان سے واقف ہوں۔ ان کے باطن کو جو نسبت بے چونی وبے چگونی کے مرتبہ سے حاصل ہے۔ وہ بھی پیچون ہے۔ ان کا باطن چونکہ عالم امر سے ہے۔ اس واسطے پیچونی ہے انہیں بھی حصہ حاصل ہے اور ظاہر جو سر اسر چون ہے ان کے باطن سے کیو نکر واقف ہوسکتا ہے۔ بلکہ قریب ہے کہ بسبب نہایت جہالت اور عدم مناسبت اس نسبت کے نفس حصول سے بھی انکار کرلے ہو سکتاہے کہ حصول نسبت کے نفس کو جانے لیکن پیرنہ جانے کہ اس کا متعلق کون ہے بلکہ بہت و فعہ ایا ہوا ہے کہ اس کے حقیقی متعلق کی نفی کر تاہے اور بیر ساری باتیں اس واسطے ہیں کہ یہ نبیت بہت اعلی ہے اور ظاہر بہت اونی ہے خود باطن اس نبیت کا مغلوب ہو تاہے اور دیدودانش ے گیا گزراہو تاہے اے کیامعلوم کہ کون رکھتاہے اور کس سے رکھتاہے اس واسطے معرفت سے عجز کے سوااور کوئی معرفت کی راہ نہیں یہی وجہ ہے کہ امیر المومنین صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے فرمایا ٱلْعَجْزُ عَنْ دَرْكِ الْإِذْرَاكِ إِذْرَاكَ معلوم كرنے سے عاجز آنا بى معلوم كرنا بادراك كے نفس سے مرادوہ نبیت خاصہ ہے کہ جس کے ادراک سے عجز لازم ہے۔ کیونکہ صاحب ادراک مغلوب ہوتا ہےنہ اے ادر اک معلوم ہو تاہے نہ غیر اور نہ اسے حال کی خبر ہوتی ہے۔ جبیبا کہ اوپر بیان ہو چکا ہے۔ منہا:-ایک مخص صوفیوں کے لباس میں رہ کر بدعت اعتقادی میں مبتلا تھا۔مجھے اس کے حق میں تردد تھا۔ اتفاقاً کیاد یکھا ہوں کہ تمام انبیاء علیہم الصلوات جمع ہیں اور متفق ہو کر اس شخص کے حق میں فرماتے ہیں کہ وہ ہم سے نہیں ای اثنامیں مجھے ایک اور شخص کا بھی خیال آیا جس کے بارے میں میں مترود تھا۔اس کے بارے میں تمام نے فرمایا کہ وہ ہم میں سے ہے اللہ تعالی انبیاء کے طعن اور ان کے حق میں بداعقاد ہونے سے بچائے۔

منہا - مجھ پر ظاہر کیا گیا کہ قر آن شریف میں جو قرب معیت اور احاط مرحق سجانہ تعالی کے الفاظ آتے ہیں۔ یہ متنابہات قر آنی ہیں۔ جیسے ہاتھ اور چرہ وغیرہ دای طرح لفظاول و آخر ظاہر وباطن وغیرہ گوہم اللہ تعالی کو قریب کتے ہیں لیکن قریب کے معنی نہیں جانتے کہ قرب کیا ہے اس طرح ہم اسے اول کہتے ہیں لیکن نہیں جانتے کہ اول سے مراد کیا ہے قرب واولیت کے جو معنی ہمارے علم وفہم میں آتے ہیں۔ اللہ تعالی ان سے منز ووبر ترہے اور جو کچھ ہمارے کشف وشہود میں آسکتا ہے اللہ تعالی اس سے پاک ہے اللہ تعالی کا قرب ومعیت جو بعض صوفیا نے بطریق کشف دریافت کیا ہے اور ان کشف معنوں کے لحاظ سے اللہ تعالی کو قریب ومع جانتے ہیں ٹھیک نہیں بلکہ دہ ند ہب مجسمہ میں قدم رکھتے معنوں کے لحاظ سے اللہ تعالی کو قریب ومع جانتے ہیں ٹھیک نہیں بلکہ دہ ند ہب مجسمہ میں قدم رکھتے

ہیں۔ بعض علمانے جواس کی تاویل کی ہے اور قرب سے مراد علمی قرب لی ہے یہ ایسے ہے جیسے ید کی تاویل قرار نہیں تاویل قدرت ووجہ سے کریں گویہ مجوزان تاویل کے نزدیک جائز ہے لیکن ہم تاویل کو جائز قرار نہیں وسیح اس کی تاویل علم حق کے حوالے کرتے ہیں اس کا علم اللہ تعالیٰ ہی کو حاصل ہے۔وَ السَّلامُ عَلیٰ مَنِ اتّبَعَ الْهُدای۔

منہا:- میں وترکی نماز کھی رات کے پہلے جھے میں اداکیا کر تاتھااور کھی پچھلے جھے میں ایک رات مجھ پر ظاہر کیا کہ تاخیر کی صورت میں اداکے وترکی نیت سے جو نمازی سوجاتا ہے کہ رات کے آخری حصہ میں اداکروں گا تو کر اہاکا تبین رات بھر وتر اداکر نے تک اس کی نکیاں درج کرتے رہتے ہیں۔ پس وترکو جتنی دیر سے اداکریں۔ اتباہی اچھا ہے باد جود اس بات کے جھے وترکی تعجیل و تاخیر سے سوائے متابعت نبوی کے اداکریں۔ اتباہی اچھا ہے باد جود اس بات کے جھے وترکی تعجیل و تاخیر سے سوائے متابعت نبوی کے اداکریں۔ اتباہی میں کسی فضیلت کو متابعت نبوی کے برابر نہیں سجھتا۔ جناب سرور کا نتات صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم وترکی نماز بھی رات کے پہلے جھے میں اداکرتے تھے ادر بھی آخری سرور کا نتات صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم وترکی نماز بھی رات کے پہلے حصے میں اداکرتے تھے ادر بھی آخری سے تشبیہ حاصل کروں آگر چہ تشبیہ بحسب صورت ہی ہو۔ لوگ بعض سنتوں میں شب بیداری کی نیت کے تشبیہ حاصل کروں آگر چہ تشبیہ بحسب صورت ہی ہو۔ لوگ بعض سنتوں میں شب بیداری کی بھی متابعت کے بدلے ہزار شب بیداری کو بھی نہ خریدیں جب ہم ماہ رمضان کے آخری دی دنوں میں معتلف ہوتے تویاروں کو بلاکر کہا کہ سوائے متابعت کے ادر پچھ نیت نہ کرنا۔ کیونکہ ہماری قطع تعلقی پچھ معتلف ہوتے تویاروں کو بلاکر کہا کہ سوائے متابعت کے اور پچھ نیت نہ کرنا۔ کیونکہ ہماری قطع تعلقی پچھ معتلف ہو بھی قبول نہیں رکھتی ہم ایک متابعت کو سوگر فقاری سے قبول کرتے ہیں لیکن غیر متابعت سے ہزار قطع تعلق کو بھی قبول نہیں کرتے۔ ب

آں راکہ در سرائے نگاریت فارغست ازباغ و بوستان و تماشائے لالہ زار اللہ تعالیٰ جناب سرور کا متات عظیم کی متابعت جارے نصیب کرے۔

منہا:-ایک وفعہ میں چندوروی شوں سمیت بیٹا تھا۔ میں نے اس مجت کے غلبہ کی وجہ سے جو مجھے جناب سرور کا نئات سے ہے کہا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی مجت مجھ پر اس طرح غالب ہے کہ میں حق تعالیٰ کو صرف اس واسطے بیار کر تا ہوں کہ وہ محمد کا رب ہے حاضرین یہ سن کر حیران رہ گئے۔ لیکن مخالفت نہ کر سکتے تھے یہ بات رابعہ بھری علیہاالرحمتہ کی بات کا بالکل نقیض ہے کہ فرماتی ہیں گئے۔ لیکن مخالف نقیض ہے کہ فرماتی ہیں کہ میں نے جناب سرور کا نئات علیہ کی خدمت میں خواب میں عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ کی محبت مجھ پر اس ورجہ غالب ہے کہ آپ کی محبت کی گنجائش نہیں رہی۔ یہ دونوں باتیں سکر سے ہیں۔ لیکن میری بات اصلیت رکھتی ہے گر رابعہ نے محض سکر کی حالت میں کہی ہے اور میں نے ہوش کے آغاز میں۔ اس کی

بات صفات کے مرتبہ کے متعلق ہے اور میری مرتبہ ذات سے رجوع کرنے کے بعد کی اس واسطے کہ مر تبدؤات میں اس قتم کی محبت کی مخبائش نہیں۔ تمام نسبتیں اس مر تبدے نیچے ہی رہ جاتی ہیں وہ ان پر سربریاچرت بے یا جہل بلکہ اس مرتبہ میں بوے ذوق سے محبت کی نفی کر تاہے اور کی طرح سے بھی ایے آپ کواس کی محبت کے لاکق نہیں جانتا۔ محبت اور معرفت صرف صفات میں ہوتی ہے جے محبت ذاتی کہتے ہیں۔اس سے مراد ذات احدیت نہیں۔ بلکہ ذات معد بعض اعتبارات ذات ہے۔ پس رابعة کی محبت مرتبه صفات ميس ب-والله اعلم بالصواب-والصَّلواةُ وَالسَّكامُ عَلَى سَيِّدِ الْبَشَرِ وَإِلِهِ الْأَطْهَرَ-منها: علم کی شرافت معلوم کے شرف ور تبہ کے موافق ہوا کرتی ہے۔ معلوم جس قدر شریف ہوگا۔علم ای قدرعالی ہوگا۔ پس باطنی علم جس سے صوفیامتاز ہیں۔ طاہری علم سے جوعلائے ظاہر کے نصیب ہے اشرف ہے۔ جس طرح کہ علم ظاہری علم حجامت و کیڑا بنے سے اشرف ہے ہیں پیر کے آداب کا ملحوظ رکھنا جس سے علم باطن اخذ کیا ہو۔ علم ظاہری کے استاد کے آواب ملحوظ رکھنے سے بدرجہازیادہ ہے۔ای طرح ظاہری علم کے استاد کاادب جام اورجولا ہے سے بدر جہازیادہ کرنا جائے۔ يمى فرق ظاہرى علوم يس باہى ہے چنانچہ صرف ونحو كے استادے علم كلام اور فقد كا استاد افضل ہے اور علوم فلف کے استادے صرف و خو کا استاد افضل ہے کیونکہ علوم فلفی معتبر علوم میں داخل نہیں اس داسطے کہ ان کے اکثر مسائل بیہودہ اور بے حاصل بیں اور جو تھوڑے مسائل اسلامی کتابوں ہے " اخذ کئے ہیں ان میں بھی ایے تعرفات کئے ہیں جو جہل مرکب سے خالی نہیں عقل میں ان کی ہوتک نہیں نبوت کاطور اور ہے اور عقل نظری کااور۔واضح رہے کہ پیر کے حقوق تمام حقوق سے فاکق ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے حقوق کو چھوڑ کر دوسرے حقوق کو پیرے حقوق سے کوئی نسبت بی نہیں بلکہ سب کے حقیق پیر جناب پیغیر خدا عظیم اس طاہر ی ولادت اگر چہ والدین سے ہوتی ہے لیکن معنوی بیدائش پیرے تضوص ب ظاہری ولادت کی زندگی چندروزہ ہوتی باور حقق ولادت ک زندگ ابدی ہوتی ہے مرید کی باطنی پلیدی کو صاف کرنے والا پیری ہے جو ایے محب وروح سے مرید کے باطن کی پلیدی کوصاف کرتاہے اور اس کے معدے کو پاکٹرہ بناتاہے بعض طالیوں کو جب توجد دی جاتی ہے توواقعی محسوس ہو تاہے کہ ان کی باطنی نجاستوں کو صاف کے معسوس احب توجہ یر مجی آلودگاار کی اورویر تک مکدر کھتے ہیری کے دیائے انباق خدارسدہ ہوتا ہے یہ خدار سیدگی تمام د نیاوی اور اخر وی سعاد توں ہے افضل ہے پیر بی کے وسلے نفس امارہ ہے جو بالذات خبیث ہے پاکیزہ ہوجاتا ہے اور امار گی کو چیوڑ کر اطمینان حاصل کر تاہے اور ذاتی کفر ترک کر کے حقیقی اسلام اختیار کر تاہے۔مصرعہ کر بگویم شرح ایں بیحد شور پس اپنی سعادت پیر کی قبولیت میں خیال کرنی

ك اور كي نتيج نبين ثكتار والسَّكامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُلاى

منها: - قلب عالم امرے ہے اسے عالم خلق سے تعلق اور تعشق دے کر عالم خلق سے پنچے لایا گیااور گوشت کے مکڑے سے جو بائیں طرف ہے۔خاص تعلق بخشاہ اس کی مثال ایس ہے جیسے بادشاہ کسی خاکروب پر عاشق ہواوراس کے سبب سے اس خاکروب کے گھررہے اور روح جو قلب سے زیادہ لطیف ہے۔اصحاب میمین سے ہے اور تنین لطیفول سے جو اطیف روح سے اوپر ہیں خیر الامُورِ أوْسَطُهَا كَ شرف مرف بين جتنے زيادہ لطيفہ بين اتنے بى وسط سے زيادہ مناسب بين صرف اتى بات ہے کہ سر اور خفی اخفی کے دونوں طرف ہیں ایک دائیں طرف دوسر ابائیں طرف نفس حواس کا مجاور ہے اس کا تعلق دماغ ہے ہے۔ قلب کو ترقی اس وقت ہوتی ہے جب وہ مقام روح اور اس کے روبرو کے مقام میں پہنچتاہے ای طرح روح اور اس کے مافوق کی ترقی ان سے بالائی مقامات سے وابستہ ہے لیکن ابتد امیں یہ وصول بطریق احوال ہو تااور انتہاء میں بطریق مقام نفس کواس وقت ترقی ہوتی ہے جب وہ مقام قلب میں ابتداء میں بطریق احوال اور انتہاء میں بطریق مقام پہنچ جائے آخر کاریہ چھ لطائف مقام انھی میں پہنے جاتے ہیں اور تمام مل کر عالم قدس کی طرف پرواز کرنے کا قصد کرتے ہیں اور لطیفہ قلب کو خالی چھوڑ جاتے ہیں لیکن پرواز بھی ابتداء میں بطریق احوال ہوتی ہے اور انتہاء میں بطریق مقام و حاصل ہوتی ہے مرنے سے پہلے جس موت کی بابت کہاہے اس سے مراد قلب سے ا نہیں چھ لطا کف کی جدائی ہے قالب میں ان کی مفارقت کے بعد بھی حس وحرکت رہتی ہے اس بات كابيان اور جكه لكها كياب وبال سے مطالعه كرناج بي اس كتاب بيس اس كى تفصيل كى گنجائش نبيس اس کتاب میں صرف اشار تأاور کنایتاً باتیں درج ہیں یہ ضروری نہیں کہ تمام لطا کف ایک مقام میں جمع ہو كروبان سے پرواز كريں مجھى ايسا بھى ہوتا ہے كہ قلب اور روح دونوں متفق ہوكريد كام كرتے ہيں بھى. تین بھی چار مل کریہ کام کرتے ہیں لیکن جب چھ مل کر پر واز کریں تو یہ نہایت اعلیٰ واکمل در جہ ہے اور

ولایت محمد کی علی ہے۔ مخصوص ہے اس کے سواجو ہے وہ ولایت کی ایک فتیم ہے آگر وہ چھ لطا کف قالب سے جدا ہونے کے بعد مقام وصول میں پہنچ کر ای رنگ سے رنگے جائیں اور پھر قالب میں لوٹ آئیں اور جی تعلق کے سوااور کوئی تعلق پیدا کریں قالب کا حکم پیدا کریں ملنے کے بعد ایک فتم کی فناپیدا کریں اور بطور مر دہ ہو جائیں تواس وقت خاص بجلی سے متجلی ہو جاتے ہیں۔ از سر نوز ندگی پیدا کر کے مقام بقاء باللہ حاصل کرتے ہیں اور اخلاق اللی سے متحلق ہو جاتے ہیں۔ ایسے وقت میں اگر وہ خلعت بحض کر پھر عالم میں بھیج جائیں تو معاملہ نزدیک سے دور جاپڑتا ہے اور مقد مد میں سمجیل پیدا ہو تا ہے اگر پھر جہان میں نہ بھیجیں اور قرب کے بعد بعد حاصل نہ ہو۔ تو وہ اولیائے عزلت سے شار ہوگا اور اس کے ہاتھ سے طالبوں کی تربیت اور ناقصوں کی شکیل نہ ہو گی۔ یہ ہے کہانی بدایت و نہایت کی افران منزلوں کو طے کئے محال ہے۔ وَ السَّلَامُ عَلَیٰ مَنِ النَّبَعَ الْهُدی وَ الْتَزَمُ مُنَابَعَةُ الْمُصْطَفَى عَلَیْهِ وَ عَلَیْ آلِهِ الصَّلَاةُ وَ السَّلَامُ۔

واضح رہے کہ جو ممکن مقامات قرب اللی میں دائرہ امکان سے قدم باہر رکھتاہے وہ ازل والا کو ملا

ہواپاتا ہے جناب سرور کا نکات صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے شب معراج مقامات عروج بیل حضرت یونس علیہ السلام کو چھلی کے پیٹ بیل پایااور نوح علیہ السلام کے طوفان بیل موجود اہل بہشت کو بہشت بیل دی بہشت بیل دی بہشت بیل دی بہشت بیل دور خ کو ووزخ بیل بہنے سوسال بعد جو آدھے دن کے برابر ہے بہشت بیل داخل ہونے کے بعد ایک غنی صحابی عبد الرحیٰ بن عوف کو بہشت بیل آتے ہوئے دیکھ کر آنخصرت علیقہ نے اس سے و مرسے آنے کی وجہ بو چی ۔ تواس نے اپ دشوار گزار راستوں کاذکر کیا۔ یہ سب پھی ایک گڑی ہیں مشہود ہوا۔ اس بیل ماضی و متعقبل کی گئجائش نہ تھی جھ پر بھی صبیب خدا علیقہ کے ایک گڑی ہیں مشہود ہوا۔ اس بیل ماضی و متعقبل کی گئجائش نہ تھی جھ پر بھی صبیب خدا علیقہ کے صدقے ایک وقت یہ حالت مال کو ایک وقت یہ حالت اور علی السلام کو سید کر رہے ہیں اور انجی انہوں نے تعروے سر نہیں اٹھائے کہ ملا نکہ علیین کوان سجدہ کرنے والوں سے الگ دیکھا جنہیں سجدے کا تھم نہیں ہوا تھا وہ اپنے مشہود میں متنز ق تھ اور جن حالات کے اخر ت بیل گزر کی بیل دکھائی دیئے جو نکہ جھے اپنی قوت حافظ پر پر انجر و سہ نہیں رہا۔ لیکن اتا سجھ لینا چاہے ۔ کہ یہ حالت آنخصرت علیقہ کے وجود اور دوح دونوں پر طاری آبو کی تھی اور آپ نے بسارت و بصیرے دونوں سے دیکھا۔ دوسرے جو طفی ہیں ان پر اگر بیل بول تو تو تو اور میل میں دکھائی دیئے جو نکہ جھے اپنی قوت حافظ پر برطاری آبو کی تھی اور آپ نے بسارت و بھیرے دونوں سے دیکھا۔ دوسرے جو طفیل ہیں ان پر اگر بیل تو تو تو اور میں میں دیکھیں گے۔ بیل طاری آبو کی تور دونوں سے نہیں دیکھیں گے۔ بیل میں تکھوں سے نہیں دیکھیں گے۔

ور قاظه كه اوست دانم نرسم اين بكدر مدرودر بأنك جرسم عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ مِن الصَّلُواتِ وَالتَّسْلِيْماتِ أَتَّمُهَا وَاكْمَلُهَا الْ

منہا: کو بین واجب اوجود کی ایک حقیق صفت ہے۔ ابوالحن اشعری کے پیروکار کو بن کو ایک اضافی صفت جانے ہیں۔ جہاں کو وجود میں لانے کے لئے قدرت اور ارادہ ہی کو کافی خیال کرتے ہیں لیکن حق بیہ ہے کہ کو بن ایک الگ حقیقی صفت ہے جو قدرت اور ارادہ تے ملاوہ ہے اس کا بیان بیہ ہے کہ قدرت در حقیقت فعل وترک کی صحت ہے اور ارادہ قدرت کے دونوں پہلووں یعنی فعل وترک کی صحت ہے اور ارادہ قدرت کے دونوں پہلووں یعنی فعل وترک کی شخصیص ہے ہیں قدرت کا مر تبہ ارادہ کے مر تبہ سے مقدم ہے تکوین کا مرتبہ جے ہم ایک حقیقی صفت خیال کرتے ہیں۔ قدرت وارادت کے مرتبہ کے بعد ہے اس کا کام طرف شخصیص شدہ کو وجود میں لانا ہے۔ پس قدرت نعل کی مصحے ہے اور ارادت اس کی شخصیص کرنے والی تکوین اس کی موجد ۔ پس قدرت اور ارادت کے علاوہ تکوین میں خارت کے علاوہ تکوین جی ضرور ی ہے۔ اس کی مثال استطاعت مع الفعل کی طرح ہے جے اہل سنت کے علاوہ تکوین میں خارت کیا ہے۔ اس میں شک نہیں۔ کہ یہ استطاعت مع قدرت کے بعد ہے۔ اس میں شک نہیں۔ کہ یہ استطاعت سے قدرت کے بعد ہے۔ اس میں شک نہیں۔ کہ یہ استطاعت سے قدرت کے بعد ہے۔ اس میں شک نہیں۔ کہ یہ استطاعت سے قدرت کے متعلق اور ایجاد کی شخیق کے بعد اس می شک نہیں۔ کہ یہ استطاعت سے قدرت کے بعد ہے۔ اس میں شک نہیں۔ کہ یہ استطاعت سے قدرت کے بعد ہے۔ اس میں شک نہیں۔ کہ یہ استطاعت سے قدرت کے جوت کے بعد ہے۔ اس میں شک نہیں۔ کہ یہ استطاعت سے قدرت کے جوت کے بعد اس میں شک نہیں۔ کہ یہ استطاعت سے قدرت کے جوت کے بعد اس میں شک نہیں۔ کہ یہ استطاعت سے قدرت کے جوت کے بعد ہے۔ بعد ہے۔ اس میں شک نہیں۔ کہ بعد اس میں شک کے بعد اس میں شک کو بعد ہے۔ بع

وابسة ہے بلکہ وہ استطاعت ہی موجب فعل ہے اور ترک کا پہلوہ وہاں مفقود ہے۔ صفت تکوین کی بھی یمی حالت ہے کہ ایجاد اس کے ساتھ بطریق ایجاب ہے لیکن سد ایجاب واجب تعالی کو نقصان نہیں پہنچاسکتا کیونکہ وہ قدرت کے حاصل ہونے کے بعد ثابت ہو تاہے اصل میں قدرت ہی فعل وترک کی صحت ہے نیز ارادہ کی شخصیص کے بعد تکوین ہے اور یہ بات حکمائے فلے کی رائے کے خلاف ہے کیونکہ وہ کہتے ہیں۔ کہ یہ پہلاشر طیہ (اگر چاہے تو پیدا کر سکتاہے) واجب الصدق ہے اور دوسر اشر طیہ (اگرنہ چاہ۔ تو نہیں پیداکر تا) ممتنع الصدق ہے۔ انہوں نے ارادت کی نفی کی ہے صریحا ایجاب میں ہے اللہ تعالیٰ اس سے بہت برترہے وہ ایجاب جوارادت کے تعلق اور دونوں مقد وروں میں سے ایک كى تخصيص كے بعد پيدا ہو۔اس كے لئے اختيار لازى امر ہے اس كى تاكيد كرنے والا اختيار كا منافى نہیں۔ صاحب فتوحات لیعنی شیخ محی الدین ابن عربی قدس سر ہ کا کشف بھی حکما کی رائے کے موافق واقع ہوا ہے بعنی قدرت میں پہلے شرطیہ کو واجب الصدق اور دوسرے شرطیہ کو ممتنع الصدق جانا ہے اوریہ جاناا یجاب ہے الی صورت میں ارادہ فضول معلوم ہو تاہے کیونکہ یہاں فعل یازک کی مخصیص کوئی بھی نہیں۔ ہاں اگر مکوین میں اس بات کو ثابت کریں۔ تو گنجائش ہے کیونکہ وہ ایجاب کی ملاوٹ ے مراہیں۔ یہ فرق بہت بی باریک ہاس کے بیان کی جرات وسبقت بہت کم اشخاص نے کی ہے۔ گوعلمائے ماترید سے نے اس صغت کو ثابت کیا ہے۔ لیکن اس قدر غور وخوض سے کام نہیں لیا سنت نبوی کی پیروی کے سببوہ تمام متعلمین میں اس معرفت ہے متاز ہیں یہ حقیر بھی ان بزرگوں کاخوشہ چین ب-اےاللہ! ہمیں اپ حبیب کے صدقے ان کے معتقدات پر ثابت قدم ر کھنا۔

منہا: اللہ تعالیٰ جل شانہ کی رویت آخرت میں مومنوں کو اللہ تعالیٰ کی رویت کا ہونا حق بات ہے۔ یہ وہ مسلہ ہے جس کو سوائے اہلست و جماعت کے کسی اسلامی فرقہ یا حکمائے فلفہ نے جائز نہیں مانا۔ ان کے انکار کا باعث حاضر پر غائب کا قیاس ہے اور ایسا قیاس براہے و کھائی دینے والی چیز جب بہ مثل و بے مانند ہوگی۔ اس پر ایمان لانا چاہئے۔ اس کی کیفیتوں میں مشغول نہیں ہونا چاہئے یہ بھید دنیا میں بھی خاص خاص اولیاء پر ظاہر کیا گیاہے اگرچہ اسے رویت تو نہیں کہہ سکتے لیکن پھر بھی رویت ہی میں بھی خاص خاص اولیاء پر ظاہر کیا گیاہے اگرچہ اسے رویت تو نہیں کہہ سکتے لیکن پھر بھی رویت ہی دیکھوں سے دکھی لیس کے گیا کہ واللہ تعالیٰ قیامت کے دن تمام مو من اسے ظاہر کی آئے کھوں سے دکھی لیس کے لیکن انہیں اور اگر کہ ہوگا۔ کیونکہ اسے آئے میں نہیں دکھ سکتیں صرف و و چیزیں وریافت لیس کے لیکن انہیں اور اگر کے فلکہ اسے آئے مسل ہوگا سوائے ان دو چیز دن کے باقی تمام لواز مات و پر مفقود ہوں گے یہ مسئلہ علم عقائد کا نہایت ہی وقیق مسئلہ ہے عقل اس کے اثبات و تقذیر میں عاجز ہے۔ صرف انہیاء کے پیروکار علمائے صوفیاء نے اس نور فراست سے جو اس کے اثبات و تقذیر میں عاجز ہے۔ صرف انہیاء کے پیروکار علمائے صوفیاء نے اس نور فراست سے جو

انوار نبوت سے مقبس ہے دریافت کیا ہے اس طرح سے علم کلام کے اور مسائل کا حال ہے جن کے ثابت کرنے میں عفل عاجز ومتحیر ہے علمائے اہل سنت کو صرف نور فراست حاصل ہے صوفیا کو نور فراست بھی ہے اور کشف وشہود بھی۔ کشف و فراست میں وہی فرق ہے جو بدیہی اور حسی میں ہے فراست نظریات جن کے لئے دلیل کی ضرورت ہے بدیہات بناتی ہے اور کشف نظریات کو حیات بنا تاہے اور جن مسائل کے اہلسدے قائل ہیں اور ان کے مخالف جن کا دار ومداد صرف عقل پرہے ان مائل کے منکر ہیں۔ وہ تمام مسائل ای قتم کے ہیں جو نور فراست سے معلوم ہوتے ہیں اور کشف صحیح ہے دیکھنے میں آئے ہیں مگران مسائل کو واضح طور پر بیان کیا جائے تواس سے مقصود تصویر و تنبیہ ہے نہ کہ نظرود لیل ہے ان کااثبات کیونکہ عقلی نظران کے اثبات وتصویر میں اندھی ہے مجھے ان علماء پر تعجب آتا ہے جوان مسائل کو دلا کل سے ثابت کرنااور مخالفوں کے لئے ججت قائم کرنا چاہتے ہیں۔ نہ ہی بیان ہے ہو سکتا ہے اور نہ ہو وہ اسے سر انجام دے سکتے ہیں اس واسطے مخالف خیال کرتے ہیں کہ ان کے مسائل بھی ان کے استدلالات کی طرح بودے واد حورے ہیں۔مثلاً علمائے اہلست نے استطاعت مع الفعل کو ثابت کیا ہے۔ یہ مسکلہ ایک سچامسکلہ ہے جو نور فراست اور کشف صحیح ہے معلوم ہو تاہے لیکن جود لا کل اس کے ثبوت میں بیان کئے ہیں اور سر اسر بودے اور نامکمل ہیں۔ان کی سپ سے زبر دست دلیل ہیہے کہ جو ہر کے مقابلہ میں عرض کو دوز مانوں میں عدم بقاہے۔ کیونکہ اگر عرض باتی ہو۔ تولازم آتا ہے کہ عرض عرض سے قائم ہواوریہ محال ہے چونکہ اس دلیل کو مخالفوں نے بودی اور او هوری خیال کیا ہے اس واسطے ان کا یقین ہو گیا ہے کہ بید مسئلہ بھی او هورا ہے لیکن مخالفوں کو پیر معلوم نہیں کہ اہل سنت کار ہنمااس مسئلہ اور اس قتم کے اور مسائل میں نور فراست ہے جوانوار نبوت سے حاصل کیا گیا ہے لیکن یہ ہماری کو تاہی ہے کہ ہم حدی وبدیمی کو مخالفوں کی نظروں میں نظری بناتے ہیں اور تکلف سے اس کے ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ آمدم برسر مطلب-ہماری حدی وبدیری مخالفوں کے لئے ججت نہیں اور نہ بھی ہو۔ تو بھی مضا کقہ نہیں۔ ہماراکام صرف اطلاع دینااور پہنچاناہے جس میں مسلمانی کی علامات ہیں وہ خود بخو داختیار قبول کرے گااور جوبے نصیب ہے وہ انکار کرے گاعلائے اہلست میں شخ الاسلام شخ ابو منصور ماتریدی کے اصحاب کا طریقتہ کیا ہی عمدہ ہے۔ جنہوں نے صرف مقاصد پراکتفاکیا ہے اور فلسفی بدباریکیوں اور نکتہ چینیوں سے بالکل روگر دانی کر لی ہے فلسفیوں کی طرح نظرواستد لال کاطریقہ علائے اہل سنت وجماعت میں شخ ابوالحن اشعری سے شروع ہوا ہے۔اس کا پید مدعا تھا کہ کسی طرح اہل سنت کے متعقدات کو فلسفی دلا کل سے ثابت کرے ابیا کرنا مشکل ہے بلکہ ایک طرح سے مخالفوں کو اکا بردین پر طعن کرنے کی جر اُت د لانااور طریق سلف

كوترك كرناب الله تعالى جميل ان الل حق كے معتقدات كى متابعت پر ثابت قدم ركھ جنہوں نے انوار نبوت على صَاحِهَ الصَّلُواتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ اتَّمُهَا وَاكْمَلُهَا سے نور حاصل كياہے-

منہا: - جب محض فضل الہی ہے طالب کا سینہ تمام مرادات ہے خالی ہو جاتا ہے اور سوائے حق کے اور کوئی اسے خواہش نہیں رہتی تواس وقت وہ مقصود حاصل ہو جاتا ہے جواس کے پیدا کرنے سے تھااور وہ حقیقی بندگی بجالاتا ہے بعد از ال اگر چاہتے ہیں تو اسے ناقصوں کی تربیت کے لئے داپس کرتے ہیں اور اختیار عنایت کرتے ہیں جس کے سب سے وہ قولی اور فعلی تقر فات میں مجاز و مختار ہو تا ہے۔ جیسا کہ اذن دیا ہو اغلام مقام تخلق باخلاق اللہ سیس صاحب ارادہ جو کچھ چاہتا ہے دو مروں کی مسلحین اس کے مد نظر ہوتی ہیں نہ کہ اپنے لئے اور دو مروں کی مسلحین اس کے مد نظر ہوتی ہیں نہ کہ اپنے گئے اور دو مروں کی مسلحین اس کے مد نظر ہوتی ہیں نہ کہ اپنے قول کی خاص کر تا ہے مخلوق کی خاطر کرتا ہے بید نہ ضروری ہے اور نہ جائز کہ جو پچھ یہ صاحب ارادہ چاہے ظہور ہیں آئے کیونکہ ایسا ہو ناشر ک ہے اور بندگی اس کی برداشت نہیں کر سکتی چنانچہ اللہ تعالیٰ جل شانہ نے اپنے حبیب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو فرمایا" ویک کو تا ہے ہدایت کرتا ہے جب آل حضرت عقید کا ارادہ تو قی ہم ہدایت نہیں کر سکتا۔ جے اللہ تعالیٰ جال ارادہ تو قی ہم ہدایت نہیں کہ وسروں کی کیا ہتی ہے نیز یہ بھی ضروری نہیں کہ صاحب ارادہ کی تمام مرادیں مرضی حق کے دوسروں کی کیا ہتی ہے نیز یہ بھی ضروری نہیں کہ صاحب ارادہ کی تمام مرادیں مرضی حق کے دوسروں کی کیا ہتی ہے نیز یہ بھی ضروری نہیں کہ صاحب ارادہ کی تمام مرادیں مرضی حق کے دوسروں کی کیا ہتی ہے نیز یہ بھی ضروری نہیں کہ صاحب ارادہ کی تمام مرادیں مرضی حق کے دوسروں کی کیا ہتی ہے نیز یہ بھی ضروری نہیں کہ صاحب ارادہ کی تمام مرادیں مرضی حق کے دوسروں کی کیا ہتی ہو نہ کی تھا کہ دوسروں کی کیا ہو تھیں ہوتے کہ بھی خور در کوری نہیں کہ صاحب ارادہ کی تمام مرادیں مرضی حق کے دوسروں کی کیا ہتی ہو تھیں ہوتے کی خوالم کو خوالم کوری نہیں کہ صاحب ارادہ کی تمام مرادیں مرضی حق کے دوسروں کی کیا ہوتی ہوتی ہوتی کوری نہیں کہ صاحب ارادہ کی تمام مرادیں مرضی حق کے دوسروں کی کیا ہوتھ کیا ہوتھ کی کیا ہوتھ کی کیا ہوتھ کی کوری نہیں کہ معالی کیا ہوتھ کیا ہوتھ کیا ہوتھ کی کیا ہوتھ کی کوری کوری نہیں کوری کیا ہوتھ کیا ہوتھ کیا ہوتھ کیا ہوتھ کیا ہوتھ کی کوری کوری نہیں کوری کیا ہوتھ کی کوری کیا ہوتھ کی کوری کوری کوری کوری کیا ہوتھ کی کوری کیا ہوتھ کی کی کوری کوری کی کوری کی کوری کوری کی کیا ہوتھ کی کی کوری کی

مطابق ہوں اگراپیا ہوتا۔ تو جناب باری سے آنخضرت ﷺ پراعتراض نازل نہ ہوتا۔ قولہ تعالیٰ مَا كَانَ لَتِي الْخَاور معافی كی گنجائش نہ ہوتی قولہ تعالیٰ "عَفَا اللّٰهُ عنك" الله تعالیٰ نے تجم معاف كيا۔ معافی ہميشہ تقميرات ميں ہوتی ہے۔ تمام مرادات حق مرضيات حق نہيں مثلاً كفرو گناه۔

منہا: -اس کام میں میر اامام کلام اللہ اور میر اپیر قرآن مجید ہے اگر قرآن شریف کی ہدایت نہ ہوتی۔ تو حقیقی مبعود کی عبادت کی راہ نہ کھلتی۔ اس راہ میں ہر ایک لطیف والطف انااللہ پکار کر سالک راہ کو اپنی پر ستش میں کر لیتا ہے اگر چوں ہے تو اپنی آپ کو پیچوں ظاہر کر تا ہے اگر تشبیہ ہے تو تنزیہ کی صورت میں جلوہ گر ہوتی ہے بیہاں امکان اور وجوب آپس میں خلاملط ہیں اور حدوث وقدم گڈ مڈ۔اگر باطل ہے تو حق کی صورت میں ظاہر ہے اگر گر اہی ہے تو ہدایت کی شکل میں نمووار ہے بیچارہ سالک باطل ہے تو حق کی صورت میں ظاہر ہے اگر گر اہی ہے تو ہدایت کی شکل میں نمووار ہے بیچارہ سالک اندھے مسافر کی طرح ہے کہ ہر ایک کو 'تھذا رہی '' یہی میر اپر وردگار ہے۔ لکھتا آتا ہے اللہ تعالیٰ جل شانہ اپنے آپ کوز مین و آسان کا پیدا کرنے والا اور مشرق و مغرب کا پروردگار بتا تا ہے جب مجھے عرون سندا ہے تو میں نے سب سے انکار کیا اور سب زائل ہوگے اس واسطے میں نے لا اُورِ نہیں پر تا کہتے ہوئے سب سے منہ کی میر ااور سوائے ذات واجب الوجود کے اور کس کو قبلہ توجہ نہ بنابا۔ اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ اس نے ہمیں بھیر ااور سوائے ذات واجب الوجود کے اور کس کو قبلہ توجہ نہ بنابا۔ اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ اس نے ہمیں اس بات کی ہدایت کی ہدایت کی اگر اللہ تعالیٰ کی طرف سے لائے ہیں۔ بی اور حق ہے۔

منہا: -ہم چار محف اپ خواجہ صاحب کی ملاز مت میں باتی تمام یاروں سے متاز تھے۔ ہم چاروں کا عقاد خواجہ صاحب کی نسبت الگ الگ تعااور ہمارا معاملہ بھی ایک دوسر ہے ہے نرالا تھا۔ میر ایہ یقین تھا کہ اس قتم کی صحبت واجھا گا اور اس طرح کی تربیت اور ارشاد جناب سرور کا نئات صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے زمانے کے بعد بھی میسر نہیں ہوئی اس نعت کا شکر بجالایا کرتا تھا گو مجھے جناب سرور کا نئات علیہ اسلم کے زمانے کے بعد بھی میسر نہیں ہوا۔ لیکن اس صحبت کی سعادت سے محروم نہیں رہا۔ ہمارے علیہ خواجہ صاحب نے باقی تین کے احوال کی نسبت یوں فرمایا۔ کہ فلاں شخص مجھے صاحب شکیل جانتا ہے خواجہ صاحب نہیں کرتا۔ اس کے نزدیک ارشاد کا مرتبہ شکیل کے مرتبے سے زیادہ ہے دوسرے کی نسبت فرمایا کہ اس کا ہم سے پچھ سروکار نہیں تیسرے کی نسبت فرمایا کہ وہ ہمارا مشر ہے۔ ہم میں سے ہرایک کو اعتقاد کے موافق حصہ ملا۔ واضح رہے کہ مرید کواپ پیرسے جو محبت ہوتی ہے اور فائدہ اٹھانے اور پہنچانے کے سب کی مناسبت کا نتیجہ پیر کو افضل اور اکمل جانتا ہے لیکن یہ ضرور کی ہوگائی ان کوان افراط میں داخل کہ پیر کوان لوگوں سے افضل نہ جانے جن کی فضیلت شرع میں مقررے کیونکہ ایساکر ناافراط میں داخل کہ پیر کوان لوگوں سے افضل نہ جانے جن کی فضیلت شرع میں مقررے کیونکہ ایساکر ناافراط میں داخل

ہادر یہ اچھا نہیں شیعہ لوگوں کی ٹرانی مخض اہل بیت کی محبت کی افراط ہوئی ہا اور عیسائیوں کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی افراط محبت ہے کہ انہیں اللہ تعالیٰ کا بیٹا کہتے ہیں اس واسطے ابدی نقصان میں مبتلا ہیں لیکن اگران کے سوافضیلت دے توجائزہ بلکہ طریقت میں واجب بیہ فضیلت دینا مرید کے اختیار میں نہیں۔ بلکہ اگر مرید سعادت مند ہے تو خود بخود ہا اختیار اس میں یہ اعتقاد بیدا ہو جاتا ہا اور اس کے وسلے پیر کے کمالات کو حاصل کرتا ہے اگریہ فضیلت دینا مرید اپنے اختیار اور تکلف سے پیدا کرے توجائز نہیں اور نہ اس کا کچھ نتیجہ برآمد ہوتا ہے۔

منہا: - نفی واثبات میں اعلیٰ درجہ لا إلّه إلا اللّه کے کلمہ طیبہ میں یہ ہے کہ جو کچھ دیدودانش اور کشف و شہود میں آئے خواہ وہ محض تنزیہ وبے کیف ہو سب پچھ لاکی تحت میں داخل ہو اور اثبات کی جانب میں سوائے اللہ کہنے کے جودل کی موافقت سے کہاجائے اور پچھ نصیب نہ ہو۔

عُقَاشَكَار كُسُ نَثُودُوام بِازْ چِين كَايِ جَابِمِيشَد بِادِ بدست است وام را وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَىٰ وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الِهِ الصَّلُوتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ

شریعت محمد میر پر عمل کریں۔اس دفت حقیقت عیسو کی اپنے مقام سے عروج کر کے حقیقت محمدی کے خالی شدہ مقام میں قرار کرے گا۔

منہا: - اگر کلمہ لا اِلله اِلله نہ ہوتا تو جناب باری کی راہ کون دکھاتا اور توحید کے چہرہ پر سے نقاب کون اٹھاتا اور جنت کے دروانہ کون کھولٹا۔ بکٹرت صفات بشریت اس لا کے کدال ہے اکھیڑی جاتی ہیں اور بے شار تعلقات اس لفی کے تکرار کی برکت سے دور ہوتے ہیں۔ اس کلمہ کی نفی باطل معبود وقیقی کو ثابت کرتا ہے۔ سالک اس کی مدوسے امکانی معبود وقیقی کو ثابت کرتا ہے۔ سالک اس کی مدوسے امکانی مدارج طے کرتا ہے اور عارف اس کی برکت سے وجو بی معارج پر چڑھتا ہے یہ کلمہ طیبہ ہی ہے جو تجلیات افعال سے تجلیات صفات میں پہنچاتا ہے اور پھر تجلیات صفات سے تجلیات ذات تک لے جاتا ہے۔ تا معالی ترسی درسر اے الا اللہ

وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَىٰ وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ الصَّلواتُ وَالتَّسْلِيْمَاتُ۔

منہ: - مخدوی شخ شرف الدین منیری اپنے کتوبات میں لکھتے ہیں کہ معوذ تین کو نماز میں نہیں پر ہناچاہئے۔ کیونکہ ابن مسعودر ضی اللہ عنہ ان دونوں سور توں کی قرآنیت میں جمہور کے مخالف ہیں۔
پی ان دونوں سور توں کی قرات کو فرض قطعی میں شار نہیں کر ناچاہئے۔ میں بھی نہیں پڑھتا تھا حتی کہ ایک روزاس فقیر پر ظاہر کیا گیا۔ کہ گویامعوذ تین موجود ہیں اور مخدوم شرف الدین کی شکایت کرتے ہیں۔ کہ انہوں نے فرض میں ان کی قرات کو کیوں ترک کیا گویا ہمیں قرآن شریف سے نکالاہ ب ب سے میں نے ان کا پڑھنا شروع کیا۔ چنا نچہ نماز فریف میں پڑھتا ہوں۔ تو بجیب وغریب احوال کا مشاہدہ کرتا ہوں واقعی جب علم شریعت کی طرف رجوع کیا جائے تو ان دوسور توں کو نماز فریف میں نہر ہے کے لئے کوئی معقول وجہ نظر نہیں آتی بلکہ اس منفق علیہ علم کی قطعیت میں شبہ ڈالنا ہے۔ کہ جو پچھ دفتین کے اندر ہے وہ قرآن ہے جب سورہ فاتحہ سے میں فاتحہ کے ساتھ ملاکر نہ پڑھا جائے بچھے تو شخ کے اس کلام پر سخت تجب آتا ہے۔ والسّائلام کہ انہیں فاتحہ کے ساتھ ملاکر نہ پڑھا جائے بچھے تو شخ کے اس کلام پر سخت تجب آتا ہے۔ والسّائلام کہ سیّد الْبَشْرِ وَالِدِ الْاَطْھَرِ

منہا:-اس بات کی کو مشش کرنی جائے۔کہ سنت نبوی کے موافق عمل حاصل ہواور بدعت سے پخا خاص کر الی بدعت سے جس سے سنت رفع ہوتی ہو جناب سرور کا کنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں "مَنْ اَحْدَتَ فِنْ دِیْنِنَا فَهُوَرَدٌ" جونی بات اس دین میں تکالی جائے ہے وہ رد ہے ان لوگوں

پر جھے تعجب آتا ہے کہ دین میں حالا نکہ وہ مکمل اور پورا ہے بئی شاخیں نکالے ہیں اور ان ہے وین متین کی سی کی سی کرنا چاہتے ہیں اور اس بات ہے نہیں ڈرتے کہ کہیں ان بدعتوں سے سنت رفع نہ ہو جائے مثلاً شملہ دونوں کند ہوں کے بچی رکھنا سنت ہے لیکن بہت سوں نے شملے کو نہائیں طرف لڑکا نااختیار کیا ہے اس عملہ دونوں کند ہوں کے بچی رکھنا سنت ہے لیکن بہت سوں نے شملے کو نہائیں طرف لڑکا نااختیار کیا ہے ہیں عمل سے وہ مر دوں سے مشابہت پیدا کرنا چاہتے ہیں بہت سے لوگوں نے اس معاملہ میں ان کی پیروی کی ہے بیہ فعل سنت سے بدعت ہیں اور بدعت سے حرمت تک پہنچا تا ہے کیا جناب مرور کا کنات سے مشابہ ہونا اچھا ہے یا مردوں سے۔ جناب سرور کا کنات ہی مرنے سے پہلے موت سے مشرف ہوئے ہیں اگر مردے ہی سے تشبیہ در کار ہے تو آل حضرت علی ہے کہ واور عجب بات بیہ کہ مردے کو عمامہ پہنانا ہی بدعت ہے چہ جائے کہ شملہ چھوڑا جائے۔ بعض متاخرین نے جو عالم کی میت کے لئے عمامہ کو جائز قرار دیا ہے۔ میری رائے میں زیادتی ہے اور زیادتی شخ اور شخ مین رفع۔ اللہ میس متابعت سنت نبوی پر ثابت قدم رکھے اور آمین کہنے والے بندے پر حم کرے۔

منها:- صوفیوں کے طریق بلکہ مذہب اسلام سے حظ وافرای شخص کو حاصل ہو سکتا ہے جس میں تقلید کی فطرت اور متابعت کی جبلت زیادہ ہو۔ یہاں کام کادار ومدار تقلید پر ہے۔ای مقام پر کام متابعت سے وابستہ ہے انبیاء علیہم السلام کی تقلید اعلیٰ در جات پر پہنچاتی ہے اور نیک لوگوں کی متابعت اعلیٰ عروج پر پہنچاتی ہے امیر المومنین حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ میں چو نکہ یہ فطرت زیادہ تھی اس لئے بلا تو قف تقیدیق نبوت کی سعادت حاصل کی اور صدیقوں کے سر دار بن گئے۔ابو جہل لعین میں چو تکہ تقلیداور متابعت کامادہ کم تھا۔اس واسطے اس سعادت سے مشرف نہ ہوااور ملعونوں کا پیشوا بن گیا مرید کوجو کمال حاصل ہو تاہے۔ایے پیرکی تقلیدے حاصل ہو تاہے۔ پیرکی خطام پد کے صواب ے بہتر ہے یکی وجہ ہے کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ جناب سرور کا تنات علی کے سہو کو طلب كرتے تع "يَا لَيْتَنِينَ سَهُو مُحْمَدِ"كاش مجھ محمر كا الله تفيب اور جناب سرور كا نات عليه في حضرت بالل ك حق من فرمايا بين بيكل عِنْدَ اللهِ شِيْنَ اللهِ شِينَ اللهِ عَلَى تقداس ليّ اذان من بجائے افتحد کے اسبد کہا کرتے تھے اللہ تعالی کے ہاں اٹکا اسبد اشہد ہے۔ پس بلال کی خطاد وسروں کی در تی ہے بہتر ہے معرعہ -" براشہد تو خندہ زند اسبد بلال "۔ میں نے ایک بزرگ سے ساہے جو فرماتے تھ کہ بعض وعائیں جو مشائخ سے منقول ہیں اور جن میں مشائخ سے اتفاقاً غلطی ہو گئی ہے اور تلفظ بگر گیاہے اگران کے تابعین اور پیرایے مشائح کی طرح پڑھیں تو تا ثیر ہوتی ہے۔اگر در ست كرك يرطيس تو تاثير نہيں موتى ياالله! جميں انبياء كى تقليد اور اولياء كى متابعت ير بح مت حبيب خدا خليعة ثابت قدم ركهنا

منہا:- ایک روز جنوں کا حال مجھ پر منکشف فرمایا تو کیا دیکھتا ہوں کہ جن گلی کوچوں میں عام آدمیوں کی طرح چلتے پھرتے ہیں اور ہر ایک جن کے سر پرایک فرشتہ مقرر کیا ہواہے کہ وہ جن اس موکل کے ڈرکے مارے سر خہیں اٹھا سکتا اور دائیں بائیں خہیں دیکھ سکتا۔ قیدیوں اور گر فقاروں کی طرح چل رہے ہیں ان میں مخالفت کی مجال بالکل خہیر ، ۔ ہاں جب اللہ تعالی چاہے تو ان سے پچھ ظہور میں آتا ہے۔ اس وقت مجھے ایسا معلوم ہوا۔ کہ گویا موکل کے ہاتھ میں لوہے کا گرزہے۔ کہ اگر جن ذرا بھی مخالفت کرے توایک ہی چوٹ سے اس کا کام تمام کردے۔

خدائے کہ بالا و پست آفرید زبردست بردست دست آفرید

منہ: - عوام الناس تو در کنار تمام مرسلوں کے جناب مرور کا کنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مردار ہیں اگرچہ حضرت عیسیٰ اور حضرت موئی علیم السلام کو خلب کر کے فرمایا ہے۔ "اصطنعت کے لفیسیٰ عاصل ہے اللہ تعالیٰ نے حضرت موئی علیم السلام کو مخاطب کر کے فرمایا ہے۔ "اصطنعت کے لفیسیٰ آئی لِلدُاتی "اور حضرت عیسیٰ السلام روح ہیں اور آپ کا کلمہ بھی آخضرت کے کلمہ سے بہت پچھ مناسب رکھتا ہے۔ لیکن حضرت ابراہیم علیہ السلام حالا نکہ مقام تجلے صفات میں ہیں۔ پھر بھی تیز چہم مناسب رکھتا ہے۔ لیکن حضرت ابراہیم علیہ السلام حالا نکہ مقام تیں عاصل ہوگئی۔ لیکن استعداد دونوں کی مختلف ہے۔ پس اس کحاظ ہے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو تجلے صفات کے مقام میں عاصل ہوگئی۔ لیکن استعداد دونوں کی مختلف ہے۔ پس اس کحاظ ہے حضرت ابراہیم علیہ السلام دونوں ہے افضل ہیں اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام حضرت موئی علیہ السلام ہیں۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا رقبہ حضرت موئی علیہ السلام ہیں۔ اللہ مخترت ہیں۔ عنام میں حاصل ہے دور تو کی علیہ السلام ہیں۔ آپ کا مقام مقام صفات میں اگرچہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مقام سے اور ہیں کو نظر کی دہ تیزی حاصل ہے دور موں کو میسر نہیں لیکن آپ کی اولاد کرام کو بھی بعلور تبدیت ڈ فریجیت اس مقام ہے حاصل ہی دور موں کو میسر نہیں لیکن آپ کی اولاد کرام کو بھی بعلور تبدیت ڈ فریجیت اس مقام ہیں حاصل ہے دور موں کو میسر نہیں لیکن آپ کی اولاد کرام کو بھی بعلور تبدیت ڈ فریجیت اس مقام ہے حاصل ہے دور موں کو میسر نہیں لیکن آپ کی اولاد کرام کو بھی بعلور تبدیت ڈ فریجیت اس مقام ہے حاصل ہے۔ حضرت نور علیہ اسلام کے بعد حضرت آدم علیہ السلام ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم ہے بھی

منہا:۔ جس سالک کی سیر اساء وصفات کی تفصیل میں ہو۔اس کا ذات حق تک پہنچنا بند ہو جاتا ہے۔ کیو نکہ اساء وصفات کی کوئی انتہا نہیں۔ نہ یہ ختم ہوتے ہیں۔ نہ وہ منزل مقصود پر پہنچنا ہے۔ مشاکُّ نے اس مقام کی خبر دی ہے کہ مر اتب وصول کی کوئی انتہا نہیں اس داسطے کہ محبوب کے کمالات کی کوئی انتہا نہیں۔ یہاں وصول ہے مر اداسائی وصفاتی وصول ہے۔ سعادت مند وہ محض ہے جس کی سیر اساء

وصفات میں بطریق اجمال واقع ہوئی ہے اور جلدی خدار سیدہ ہو گیا ہے۔ واصلان ذات جب نہایت النہایت پر پہنچتے ہیں تو وعوت کے لئے ان کا واپس آنا لازم ہے اور وہاں سے واپس نہ آنا محال ہے برخلاف اس کے متوسط کے جب اپنی استعداد کے موافق آخری مقام پر پہنچ جاتے ہیں توان کے لئے واپس آنا لازم نہیں۔ ہو سکتا ہے۔ کہ واپس آئیں یا وہیں ٹھیرے رہیں۔ پس منتبی کے وصل کے واپس آئیں یا وہیں ٹھیرے رہیں۔ پس منتبی کے وصل کے مراتب مراتب ختم ہو جاتے ہیں۔ بلکہ لازم ہے کہ پورے ہو جائیں۔ لیکن متوسطوں کے وصول کے مراتب کی جواسائی و مفاتی تفصیل میں سیر کرتے ہیں۔ کوئی انتہا نہیں یہ علم بھی میر امخصوص علم ہے۔ وَ الْعِلْمِ عَنْدَ اللّٰهِ سُنْحَانَهُ

منہا:-مقام رضامقامات ولایت سے بڑھ کرتے یہ مقام تمام سلوک وجذبہ طے کر لینے کے بعد حاصل ہو تا ہے اگریہ یو چیس کہ اللہ تعالیٰ کی ذات اس کی صفات اور اس کے افعال سے رضا واجب ہے اور نفس رضا میں ماخوذ جس سے عام مومنوں کو چارہ نہیں۔ تو پھر سلوک وجذبہ کے تمام پر اس کے حصول کے کیا معنی ؟اس کا جواب یہ ہے کہ جس طرح ہر رکن ایمان کی صورت وحقیقت ہے اس طرح رضا کی بھی صورت ہو تقیقت ہے اس طرح مرضا کی بھی صورت ہے شروع میں صورت کا وجود ہو تا ہے اور آخر میں حقیقت حاصل ہوتی ہے۔ جب منافی رضا طاہر نہ ہو۔ تو ظاہر شریعت حصول رضا کا حکم فرماتی ہے لیکن تصدیق قلبی کے طور پر کہ جب کوئی بات منافی تصدیق نہ پائی جائے۔ تو تصدیق حاصل ہو جاتی ہے اور ہم رضا کی صورت و حقیقت کے در یے ہیں۔اکللہ سُنے انڈ اُغلہٰ۔

منہا: - ولی کو جو کمال حاصل ہو تا ہے یا جس درج پر پہنچتا ہے اپنے بی کے طفیل پنچتا ہے۔ اگر متابعت نبوی نہ ہوتی۔ تو نفس ایمان ظاہر نہ ہو تا اور اعلیٰ درجات کی راہ نہ تھاتی پس اگر ولی کو کوئی جزوی فضل حاصل ہو جو نبی کو حاصل نہیں تھا اور کوئی ایسا خاص درجہ مل جائے جو نبی کو میسر نہیں تھا۔ تو نبی کو بھی اس جزوی فضل اور اس خاص درجہ سے حصہ ملتا ہے۔ کیونکہ ولی کو وہ کمال اس نبی کی متابعت سے حاصل ہوا ہے اور یہ اس کی سنت کی پیروی کا ایک نتیجہ ہے۔ پس لا محالہ نبی کو اس کمال سے پوراحصہ حاصل ہو تا ہے۔ جسیا کہ جناب مر ورکا کنات عقیقہ فرماتے ہیں۔ "مَنْ سَنَّ سُنَّهُ حَسَنَةً فَلَهُ آجُورُ هَا حاصل ہو تا ہے۔ جسیا کہ جناب مر ورکا کنات عقیقہ فرماتے ہیں۔ "مَنْ سَنَّ سُنَّهُ حَسَنَةً فَلَهُ آجُرُ هَا وَاجُورُ مَنْ عَمِلَ بِهَا" جس نے کوئی نیک طریقہ جاری کیا۔ اے اس طریقے پر علم کرنے والے کا بھی وَاجُورُ مَنْ عَمِلَ بِهَا" جس نے کوئی نیک طریقہ جاری کیا۔ اے اس طریقے پر علم کرنے والے کا بھی اجرمات ولی کو نبی پر جائز ہے جو جزئی ہو جو کلیت معارض نہ ہو۔ صاحب فصوص (شخ می الدین ابن العربی قدس مر اد فضیات ولی کو نبی پر جائز ہے۔ کہ خاتم انبیاعلوم و معارف نہ وخاتم الولایت سے اخذ کر تا ہے۔ اس سے مر اد قدس مرہ ) نے جو فرمایا ہے۔ کہ خاتم انبیاعلوم و معارف کو خاتم الولایت سے اخذ کر تا ہے۔ اس سے مراد فقوص کے معاز فرمایا گیا ہے اور جو سر اسر شریعت کے موافق ہے فصوص کے بہی معرفت ہے جس سے مجھے ممتاز فرمایا گیا ہے اور جو سر اسر شریعت کے موافق ہے فصوص کے بہی معرفت ہے جس سے مجھے ممتاز فرمایا گیا ہے اور جو سر اسر شریعت کے موافق ہے فصوص کے بہی معرفت ہے جس سے مجھے ممتاز فرمایا گیا ہے اور جو سر اسر شریعت کے موافق ہے فصوص کے بھوص

شار حین نے اس کی تھیجے میں تکلف سے کام لیا ہے اور کہا ہے کہ خاتم ولایت خاتم نبوت کا خزائجی ہوتا ہے۔ اگر بادشاہ اپنے خزائجی سے کچھ لے تو نقص لازم نہیں آتا۔ اصل حقیقت وہی ہے۔ جو میں نے تحقیق کی ہے انہوں نے یہ تکلف اس واسطے کیا ہے کہ معالمہ کی حقیقت کو نہیں پہنچ سکے اللہ تعالی امور کی اصل حقیقت کے نہیں قبلے اللہ تعالی امور کی اصل حقیقت سے اچھی طرح واقف ہے۔ وَ الصَّلُوهُ وَ السَّلَامُ عَلَی سَیِّدِ الْبَشْرِ وَ اللهِ الْاَصْلَهِ اِ

منہا: -ولی کی ولایت اس کے نبی کی ولایت کا جزو ہوتی ہے۔ولی کوخواہ کتنے بی اعلی در جات حاصل ہو جائیں پھر بھی وہ در جات اس نبی کے در جات کا جزو ہوتے ہیں۔ جزخواہ کتنابی بڑا ہو جائے پھر بھی کل سے کم بی رہے گا۔ کیونکہ ''کل ہمیشہ اپنے جزو سے بڑا ہو تاہے "ایک بدیمی قضیہ ہے۔وہ مختص احمق ہے جو یہ خیال کر تاہے کہ جزوکل سے بڑا ہو تاہے اور یہ کہ کل ایک جزوہے۔

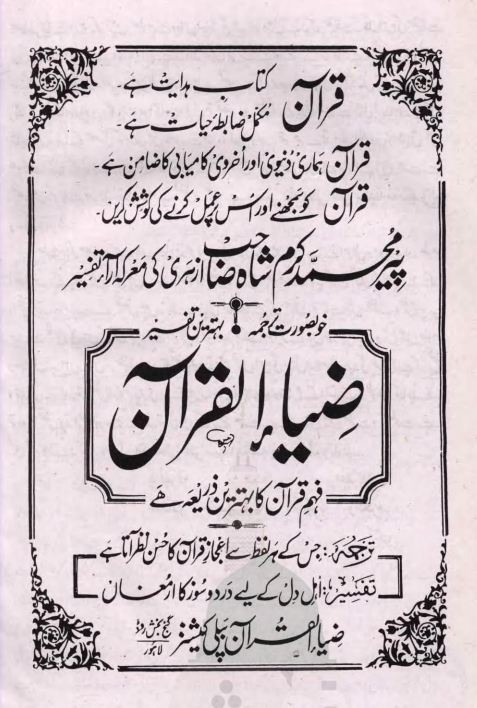
منہا: اللہ تعالی کی صفات واجی تین قسم کی ہیں۔ پہلی قسم کی صفات اضافی ہیں۔ مثلاً خالقیت اور زراقیت دوسر ی حقیقی مثلاً زندگی اس میں اضافی ہر گز ملاوٹ نہیں اضافت سے ہماری مراد جہان کالگاؤ ہے۔ تیسری قسم تمام اقسام نے افضل ہے اور اس میں تمام اقسام جع ہیں۔ یہ امہات صفات سے ہے۔ علم کی صفت باجود جامعیت کے صفت حیات کی تابع ہے۔ صفات وشیونات کادائرہ حیات پر جاختم ہو تا ہے۔ وصول مطلوب کادروازہ یہی ہے۔ چو تکہ صفت حیات صفت علم سے بڑھ کر ہے اس واسطے ضرور ک ہے کہ مراتب علم طے کرنے کے بعد اس تک پنچیں۔ علم یا ظاہری ہو تا ہے یاباطنی یا شریعت کا ہو تا ہے یا طریقت کا بہت ہی کم اشخاص اس دروازے میں داخل ہوئے ہیں صرف کو چوں کے پیچے سے اندر و کیھتے ہے ایے دیکھنے والے بھی نہایت ہی کم ہیں اگر اس بھید کی رمز ظاہر کردوں تو گلا کٹ جائے۔ و کیھتے ہے ایے دیکھنے والے بھی نہایت ہی کم ہیں اگر اس بھید کی رمز ظاہر کردوں تو گلا کٹ جائے۔ و کو مِنْ بَعْدِ ھاذَا أَیْدِ قُ صِفَاتُهُ وَ مَا کُنْمُ اُخْظُے لَدَیْهِ وَ اَجْمَلُ

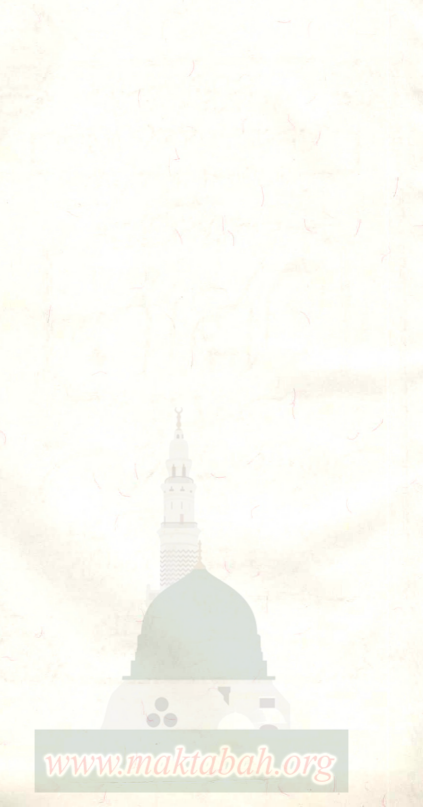
والسّلامُ عَلَى مَنِ اتّبِع الْهُدَىٰ وَالْتَزَمَ مُتَابَعَةَ الْمُضْطَفَى عَلِيْهِ وَ عَلَى الِهِ الصّلوةُ وَالسّلامُ منها: حضرت حق سجانه تعالى مثل عرض مزه ہے۔ كوئى چيزاس كى ماند نہيں كين مثال كو جائز قرار ديا ہے اور مثل تجويز كى ہے اللہ تعالى كے لئے مثل اعلیٰ ہے ارباب سلوك اور اصحاب كثوف كو مثال سے سلى ديے ہيں اور خيال سے آرام بخشتے ہيں ہے چون كوچون كى مثال سے دكھاتے ہيں اور وجوب كو امكان كى صورت ميں جلوه كر كرتے ہيں ہے چارہ سالك مثال ہو عين صاحب مثال خيال كرتا ہے اور صورت كو عين ذيصورت يہى وجہ ہے كہ حق سجانہ تعالى كے اعاظہ كى صورت كوچيز وں ميں ديكھا ہے اور اس احاظہ كى مورت كوچيز وں ميں ديكھا ہے اور اس احاظہ كى مورت كوچيز ون ميں ديكھا ہے اور اس احاظہ كى مورت كوچيز ون ميں ديكھا ہے اور اس احاظہ كى مورت كوچيز ون ميں مشاہده كرتا ہے اور خيال كرتا ہے۔ كہ احاظہ ميں حق كى حقیقت و كھائى دے رہى ہے كين در اصل ايسا نہيں۔ بلكہ حق تعالى كا احاظہ ہي ون و بيگون ہے اور نہ دہ شہود ميں آسكتا ہے اور نہ كى پر خيا ہے ہوں ہو جہان ميں بات پر ہماراايمان ہے۔ كہ اللہ تعالى ہمرشے پر محیط ہے ليكن ہم نہيں جانے كہ اس خات كہ اس

کااعاطہ کیا ہے اور جو پھے ہمیں معلوم ہے وہ اس اعاطہ کی شبہ اور مثال ہے نہ کہ حقیقت۔ بلکہ اس کی حقیقت کی کیفیت نامعلوم ہے یہ ہماراا بمان ہے کہ اللہ تعالی قریب ہے اور ہمارے ساتھ ہے۔ لیکن یہ ہم نہیں جانے کہ اس کا قرب و معیت کس طرح کے ہیں۔ ممکن ہے کہ جو حدیث نبوی علیہ میں آیا ہے۔ یَتَّجَلیٰ رَبُنا ضَاحِگا ہمارا پروردگار ہنتا ہوا ظاہر ہوا۔ یہ آنخضرت علیہ نے بلحاظ صورت مثالی فرمایا ہو۔ کیونکہ شاید کمال رضا کے حصول کو مثال میں بصورت خندہ دکھایا ہواور ہاتھ چرے قدم اور انگلیوں کا اطلاق بھی صورت مثالی کے لحاظ سے ہو۔ مجھے اللہ تعالی نے اس طرح سکھایا۔ اللہ تعالی علی سَیَدِنَا مُحَمَّدِ وَالِهِ مُحَمَّدِ وَالِهِ وَسَلَمَ وَبَارَكَ۔

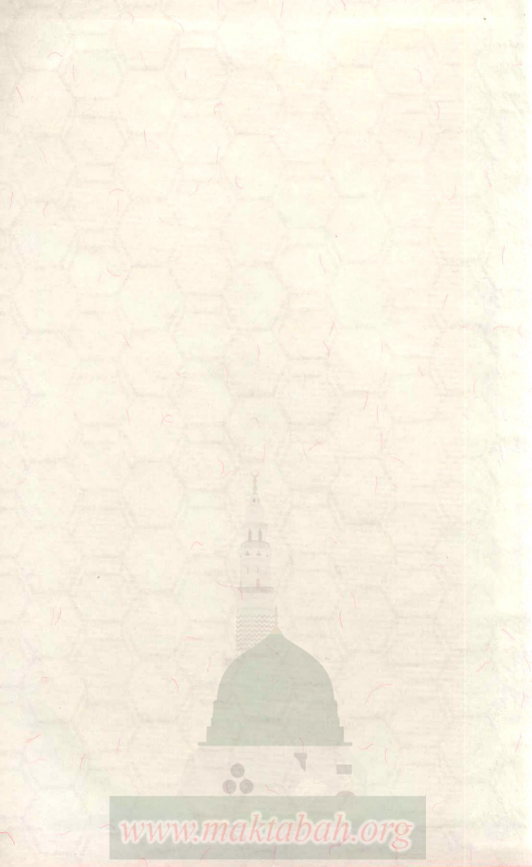
منہا: -اگر حضرت مجدد الف نانی قدس سرہ کی عبارات میں جو آپ نے احوال و مواجید اور علوم و معارف کے بیان میں لکھی ہیں۔ کسی قتم کا تنا قض یا تدافع معلوم ہو۔ توبید گمان نہیں کرناچاہئے۔ کہ واقعی ایک دوسرے کے نقیض ہیں۔ بلکہ یہ خیال کرناچاہئے کہ مختلف او قات میں مختلف وضع پر بیہ عبارات لکھی گئی ہیں کیونکہ ہر وفت احوال و مواجید مختلف ہواکرتے ہیں اور ہر ایک وضع میں علوم و معارف جدا ہیں۔ پس در حقیقت یہ تناقض اور تدافع نہیں اس کی مثال احکام شرعیہ کی طرح ہے کہ لئے و تبدیل کے بعد متناقض احکام جاری ہوتے ہیں۔ جب او قات واوضاع کے اختلاف کو ملحوظ رکھاجائے۔ تو وہ تناقض و تدافع اٹھ جاتا ہے اللہ تعالیٰ علیٰ سیدنا مُحت ہے۔ اس میں عین حکمت و مصلحت ہے۔ کسی قتم کاشک نہ کرنا۔ وَصَلَّی الله تعالیٰ عَلیٰ سیدنا مُحتّد وَاللهِ وَسَلَّمَ وَبَارَكَ۔

فَاغْفِرْلِنَا شِدِهَا وَاغْفِرْلِقَارِئِهَا سَتَلْتُكَ الْخَيْرَ يَا ذَاالْجُوْدِ وَالْكَرَمِـ سَتَلْتُكَ الْخَيْرَ يَا ذَاالْجُوْدِ وَالْكَرَمِـ











## Maktabah.org

This book has been digitized by www.maktabah.org.

Maktabah.org does not hold the copyrights of this book. All the copyrights are held by the copyright holders, as mentioned in the book.

Digitized by Maktabah.org, 2012

Files hosted at Internet Archive [www.archive.org]

We accept donations solely for the purpose of digitizing valuable and rare Islamic books and making them easily accessible through the Internet. If you like this cause and can afford to donate a little money, you can do so through Paypal. Send the money to <a href="mailto:ghaffari@maktabah.org">ghaffari@maktabah.org</a>, or go to the website and click the Donate link at the top.